

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

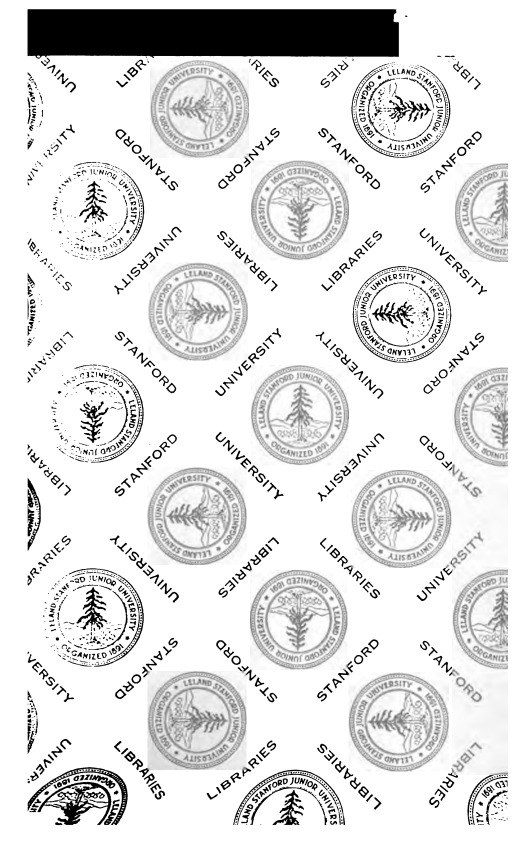
- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

## Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.















# Zeitschrift

file die

# alttestamentliche Wissenschaft

(Begrundet von Bernhard Stade)

Herausgegeben

#OD

## D. KARL MARTI

Positioner der Tambagie in Bern

1907

Siebenundswanzigster Jahrgang

Mit dem Bildi Bernhard Stades

Alfred Töpelmann (vormals J. Bicker'sche Verlagsbochhendlung) Gießen 1907 Abdruck oder Übersetzung der Abhandlungen innerhalb der gesetzlichen Schutzfrist ist nur mit Genehmigung des Herausgebers und der Verlagsbuchkandlung gestattet.

Druck von W. Drugulin in Leipzig.

## Inhalt.

|                                                                                                                                  | Seite |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Bernhard Stade. Ein Nachruf von Lic. Dr. Aug. Frhr. von Gall                                                                     | I     |
| Verzeichnis der Schriften von Bernhard Stade                                                                                     | XVI   |
| <del></del>                                                                                                                      |       |
| Messel, Die Komposition von Lev. 16                                                                                              | 1     |
| Noordtzij, 2 Samuel 8,3-6                                                                                                        | 16    |
| v. Gall, Hyksos                                                                                                                  | 23    |
| Dijkema, Zu Pselm 45                                                                                                             | 26    |
| Marmorstein, Midrasch der vollen und defektiven Schreibung (שרוש הארות)                                                          | 33    |
| Nestle, Alttestamentliches aus den griechischen Synaxarien                                                                       | 49    |
| Houtsma, Textkritisches (Jes. 6, 5; Jes. 31, 5; Klagel. 4, 14;                                                                   | 77    |
| Ps. 32, 4; Neh. 2, 13; Neh. 10, 30)                                                                                              | 57    |
| König, Bezeichnet der Nabi' in Jes. 3, 2 usw. den "Sachwalter"?.                                                                 | 60    |
| Strack, Die Zahl der Buchstaben im hebräischen Alten Testament                                                                   | 69    |
| Selbst, Zu den NΩE-Münzen von Apamea                                                                                             | 73    |
| Bruston, Jérémie fut-il prophète pour les nations?                                                                               | 75    |
| Cramer, Der Begriff npm bei Tritojesaia. Mit einer Tabelle                                                                       | 79    |
| Cornill, Die literarhistorische Methode und Jeremia Kap. 1                                                                       | 100   |
| Nestle, Miscellen: 1. Moses-Moyses. 2. Gen. 14, 11. 3. Epi-                                                                      |       |
| phanius über den Unterschied von Hebräisch und Syrisch.                                                                          |       |
| 4. Seit wann trägt man Ohrringe? 5. Esra-Maleachi. 6. Ps. 73, 25. 7. Ps. 98, 2. 8. I Macc. 1, 24. 9. Zum Schreiben der Thora.    |       |
| 10. Zur Kapitel- und Vers-Einteilung des Alten Testaments.                                                                       |       |
| 11. Zu den Akrosticha in der Bibel. 12. Zu den hebräischen                                                                       |       |
| Finalbuchstaben. 13. Diakritische Zeichen in vormassoretischer<br>Zeit. 14. Vom Maqqef. 15. Mil'el und Milra'. 16. Zu Mandelkern | 111   |
| v. Gall, Bibliographie                                                                                                           | 122   |
| Spoer, Versuch einer Erklärung von Psalm 18                                                                                      | 145   |
| Caspari, Über semasiologische Untersuchungen am hebräischen                                                                      | -43   |
| Wörterbuche                                                                                                                      | 162   |
| Margolis, Studien im griechischen alten Testament. L                                                                             | 212   |
| Smend, Nachträgliches zur Textüberlieferung des syrischen Sirach                                                                 | 271   |
| Margolis, Zu Seite 142 des vorigen Jahrgangs                                                                                     | 276   |
| König, Bacher, Krauß und Marmorstein, Zu den hebräischen                                                                         | -     |
| Finalbuchstaben                                                                                                                  | 278   |

| Miscellen:                                                 |   | Seite |
|------------------------------------------------------------|---|-------|
|                                                            |   | _     |
| Bacher: 1. Diakritische Zeichen in vormassoretischer Zeit. |   | 285   |
| 2. Mil'el und Milra'                                       |   | 285   |
| Krauß: 3. 772p = fornicatio                                |   | 286   |
| 4. Die Thoraabschrift des Königs                           |   | 288   |
| 5. Der hebräische Name der Ölkelter                        | • | 289   |
| 6. Der gazäische und askalonische Weinkrug                 |   | 292   |
| 7. Pherec = gubernaculum                                   |   | 293   |
| Nestle: 8. Fünf Bücher Salomos                             |   | 294   |
| 9. Von der vorlutherischen deutschen Bibel                 |   | 297   |
| 10. Nicht nachgewiesene Bibelzitate                        |   | 299   |
| II. Irenaus über die hebraischen Gottesnamen               |   | 301   |
| 12. Irenaus über die hebraische Schrift                    |   | 302   |
| v. Gall, Bibliographie                                     |   | 304   |



D. Bernhard Stade. Geb. 11. Mai 1848, gest. 6. Dec. 1906.



## Bernhard Stade.

Ein Nachruf

von

Lic. Dr. Aug. Frhr. von Gall.

Es war im Jahre 1904, als Herr Töpelmann in Gießen und ich den Gedanken anregten, den 25. Jahrgang der Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft mit dem Bildnis B. Stades zu schmücken. Aber wir stießen dabei auf den heftigsten Widerstand des Herausgebers. "Wenn ich einmal nicht mehr da bin, dann können Sie es machen," war seine ständige Rede. Wer von uns hätte damals geahnt, daß die Zeit so bald da sein würde, da er nicht mehr unter uns weilen sollte. Nur den ersten Jahrgang des angebrochenen zweiten Jahrhundertviertels seiner Zeitschrift durfte B. Stade noch erleben; und vom ersten Heft des 27. Bandes hat er noch die Anlage geschaffen und einen Teil seiner Vollendung fertig gesehen.

Was wir vor ein paar Jahren geplant hatten, voll Freude, soll jetzt mit dem Gefühl tiefer Trauer ausgeführt werden. Das Bild B. Stades, das dieses erste seines Meisters verwaiste Heft ziert, ist ein Zeichen der Dankbarkeit des langjährigen Verlegers der Zeitschrift, des Herrn Töpelmann in Gießen. Und wenn ich versuche, des Lehrers Leben und Bedeutung, sein Wirken und Schaffen kurz zu schildern, so möge man dies als Ausdruck aufrichtiger und tief empfundener Verehrung und kindlicher Dankbarkeit für den Mann ansehen, der mir mehr als Lehrer gewesen ist.

Bernhard Stade wurde am 11. Mai 1848 in dem thüringischen Städtchen Arnstadt als Sohn des dortigen Stadtkantors und Organisten geboren. In den Erinnerungen an seine sonnige, im Thüringer Wald verlebte Jugend nahm nach Stades eigenem Geständnis Jena eine feste Stelle ein. Kuno Fischer, Hase und Friedrich Rückert haben den Knaben früh gefesselt. Doch zogen ihn, den Studenten, von der Familie seiner Mutter überkommene Traditionen nach Leipzig, wo er von 1867-1870 Theologie und orientalische Philologie studierte. Nur 1869 hielt er sich in Berlin auf. Fleischer, Olshausen, Delitzsch und Kahnis sind Männer, zu deren Füßen er saß, und deren er noch nach Jahren mit Dankbarkeit gedachte. stand B. Stade das Kandidatenexamen und promovierte am 6. Dezember 1871 in Leipzig zum Dr. philosophiae. Die nächste Zeit beschäftigte ihn an der Leipziger Nachdem er 1873 sich die Würde Universitätsbibliothek. eines Lizentiaten der Theologie erworben hatte, habilitierte er sich, immer noch gleichzeitig als Bibliothékskustos tätig, an der dortigen Universität. Aber schon der 1. Oktober 1875 sah ihn, den kaum 28 jährigen, als ordentlichen Professor der Theologie an der Landesuniversität zu Gießen, der er 31 Jahre angehört hat. Und was waren das für 31 Jahre! Jahre unermüdlicher Arbeit, Jahre heißen, ehrlichen Kampfes, Jahre reichsten Segens für sich und andere.

Im Jahre 1878 wurde B. Stade — nicht von sich aus, sondern im Auftrage der Regierung — vor die gewaltige Aufgabe gestellt, die auf einem Tiefpunkt angelangte theologische Fakultät der Gießener Universität zu reorganisieren. Nicht nach persönlicher Stimmung, nicht nach Parteirücksichten, wie man ihm oft vorgeworfen hat, ging er dabei vor — allerdings schonungslos und rücksichtslos, wenn es sein mußte —, sondern er wurde allein geleitet von dem Interesse der theologischen Fakultät, der er

diente, von dem Bestreben, sie, die der allgemeinen Geringschätzung der andern Fakultäten preisgegeben war, wieder zu Ehren zu bringen. Und wenn heute die theologische Fakultät der Gießener Universität hochgeachtet innen und draußen dasteht, so ist das B. Stades Verdienst.

Stades Einfluß auf die Jugend machte sich schon sehr bald nach seiner Berufung nach Gießen bemerkbar. Auch die älteren Semester, die unter den früheren Verhältnissen groß geworden und ihnen in begreiflicher und berechtigter Dankbarkeit verbunden waren, haben doch anerkennen müssen, daß mit Stades Kommen ein neuer Geist zu wehen angesangen hatte. War es doch die Treue und Gewissenhaftigkeit, mit der Stade seinen akademischen Beruf auffalte und erfüllte, und die sich bei ihm mit einer tiesgehenden Gelehrsamkeit, nicht nur auf seinem ureigensten Gebiete, verband, die ihm bald die Herzen seiner Schüler gewann. Seine Vorträge waren fesselnd, frei von jeder trockenen, doktrinären Art, oft gewürzt mit Humor und feinem Spott. Und die scharf beobachtende Jugend hatte auch bald herausgefunden, wie dieser Mann, der sie unterrichtete, seine Kollegheste kein Tabu sein lies, sondern wie sie immer wieder neue Gestalt und neue Formen gewannen. Noch näher als in den Vorlesungen trat aber B. Stade in den seminaristischen Übungen seinen Schülern. Wie meisterhaft verstand er da, auf alles aufmerksam zu machen, was zu wissen nottat. Biblisch-theologische Fragen wechselten mit vergleichenden Betrachtungen der Texte und mit Unterhaltungen über die Grammatik, alles aber in zwangloser, gemütlicher Weise. Aber in aller theologischen Arbeit war ihm nur das von Dauer und Wert, was sich zur Pflege des neuen von Jesus Christus ausgegangenen Lebens verwerten ließ. Und wie manchem ist B. Stade in seinem Hause, in seiner Familie nahegetreten und ein väterlicher Freund und Be-



rater geworden. Er kannte uns alle mit unsern guten und schlechten Seiten und wußte stets auf unsere Eigenart einzugehen. Nirgends zeigte sich dies besser als im Examen. Hier verstand er es, nicht das bloßzustellen, was der Examinand nicht wußte, sondern was er wußte.

Und das Interesse für seine Schüler behielt B. Stade auch, wenn diese längst in Amt und Würden waren. Hatte er doch mit der evangelischen Kirche seines Landes die engste Fühlung, wußte er, der akademische Lehrer, sich doch als Diener der Kirche. Prinzipiell schloß er sich keiner kirchenpolitischen Partei oder ausgesprochenen theologischen Vereinigung des Landes an, wenn er auch dieser oder jener innerlich noch so nahe stand. wollte über den Parteien stehen, allein der Kirche dienen. Dieser gönnte er allerdings eine freie Entfaltung, diese wollte er nicht als Spielball und Versuchsobjekt einzelner Richtungen und Strömungen sehen, nicht geschlagen in hierarchische Bande und politische Fesseln. Auf das Erbteil Luthers und der Reformation, das er so oft anderswo in Vergessenheit geraten sah, hat er immer achten gelehrt und je und je in Wort und Schrift aufmerksam gemacht. Nirgends hatte er mehr Gelegenheit, einem größeren Kreis seine Achtung und Hochschätzung von der Kirche zu zeigen als in der Landessynode, der er durch die Berufung des Großherzogs bis 1903 angehörte.

Bei der großen Bedeutung, die B. Stade für die theologische Fakultät und damit für die Kirche seines Landes hatte, ist es wohl selbstredend, daß sein Einfluß auch über diese Kreise hinausging, daß er eine hervorragende Stellung im Gesamtkörper der Alma Mater Ludoviciana einnahm. Unsere Landesuniversität hat B. Stade wohl von allen, die an ihr gleichzeitig gewirkt haben, am meisten zu verdanken. Vom 16. Juni bis 15. Oktober 1885 verwaltete er vorübergehend die Universitätsbibliothek. Seine

größte Sorge war das Stipendienwesen, dessen Ephorus er seit dem 17. Juli 1894 war, und das durch unbegreifliche Nachlässigkeit früherer Geschlechter in argen Verfall geraten war. B. Stade suchte zu retten, was noch zu retten war, und neue Quellen zu finden. Es däuchte ihn dies die schönste Vorarbeit für das Jubelfest der Universität im Jahre 1907. Wie sehr ihn dieses beschäftigte, zeigt die am 25. November 1905 gehaltene Rede zur Erinnerung an die am 10. Oktober 1605 erfolgte Eröffnung des Gymnasium illustre. Die Redaktion der Festschrift für 1907 hat er erst abgegeben, als die Fittige des Todes sich über ihn auszubreiten anfingen. erkennung der Universität und des Staates für alle Arbeit und Bemühung blieb nicht aus. Zweimal hat ihn das Vertrauen seiner Kollegen zum Rektor berufen (1882/83 und 1896/97). Am 25. November 1895 ernannte ihn S. Kgl. Hoheit der Großherzog zum Geh. Kirchenrat. Der äußere Höhepunkt seines akademischen Lebens war der 23. Oktober 1900, da er unter großer Beteiligung seiner alten und neuen Schüler, unter aufrichtiger Teilnahme der Universität, der Kirche und der Regierung das 25 jährige Jubiläum seines Ordinariats feierte. Damals erhielt B. Stade das Ehrenkreuz des Verdienstordens Philipps des Großmütigen.

Und diese umfassende Berufstätigkeit ließ B. Stade immer noch reiche Zeit finden, sich einem überaus glücklichen Familienleben mit treuer Hingabe zu widmen. Seit 1876 war er mit Helene Buff, einer Tochter des bekannten Physikers Buff, vermählt. Vier Kinder entsprossen der Ehe.

In diese Berufstätigkeit, in dieses Familienleben hatte sich nun B. Stades Gelehrtenarbeit hineinzufügen, sich mit ihnen auszugleichen. Und was Stade als Gelehrter geleistet hat, ist ein Beweis für seine gewaltige Arbeitskraft, für seine hervorragende Gabe, die Zeit auszukaufen. Ein unermüdlicher Arbeiter, saß er oft bis spät in die Nacht an seinen Büchern, selbst in den Mußestunden, auf Spaziergängen arbeitete sein Geist weiter. Er arbeitete nicht rasch und hastig. Sorgsam wägte er alles ab. Er war bei jeder Arbeit mißtrauisch gegen sich selbst, um das Rechte zu finden. Was er heute hingeschrieben hatte, wurde morgen wieder umgeändert. Er beschlief alles, nicht einmal, nein oft zehnmal. Das nonumque prematur in annum galt ihm auch für seine eigenen Arbeiten als durchaus berechtigt. Seine Blicke richteten sich nicht nur auf das Große und Gewaltige, er achtete auch auf das Kleinste und Unbedeutendste. Die Kärrnerarbeit, der sich keine Wissenschaft entziehen kann und darf, war ihm, dem gewaltigen Baumeister, etwas ganz gewöhnliches. Denn er wullte, dall man nur, wenn man mit ihr anfängt, etwas erreichen kann.

So ist es verständlich und begreiflich, wenn Stades erste Arbeiten und Werke dem Gebiet der Sprachwissenschaft angehören. Sein Lehrbuch der hebräischen Sprache (1879), das er J. Olshausen widmete, ist für immer ein Markstein in der Geschichte der hebräischen Grammatik. Die Bedeutung dieses Buches liegt darin, daß B. Stade in ihm zeigte, daß auch für die Sprache, also auch die hebräische, ganz bestimmte, durch die Natur des sie sprechenden Volkes bedingte Gesetze gelten, daß die Sprache nicht etwas willkürliches ist, sondern daß sie nach ganz gewissen Regeln verläuft, die sich genau angeben lassen wie alle Regeln natürlichen Geschehens. So scheiden in der hebräischen Grammatik vor allem die vielen Unformen aus, die die Textverderbnis oder der Unverstand der Massoreten gezeitigt hat, und die seither in den hebräischen Grammatiken allerhand merkwürdige Blüten hervorgebracht hatten. Stade nimmt natürlich als

einzig gesicherten Ausgangspunkt der Aussprache auch die massoretische Vokal-Überlieferung an, aber - und das ist das Neue, Bahnbrechende an seinem Buch - er sucht die Entstehung und das Werden der Formen nach den gültigen Gesetzen klarzulegen. Wenn Stade es auch nicht jeweils ausspricht, so sieht der Fachman doch sofort heraus, wie Stade stets mit dem Arabischen operiert, obwohl er mit Recht davor warnt, nun prinzipiell in den arabischen Formen das Ursprüngliche zu sehen. Der Umstand, daß Stade durchwegs in seiner Hebräischen Grammatik eine Kenntnis der andern semitischen Sprachen, zumal des Arabischen voraussetzt, ist wohl die Ursache gewesen, daß sein Werk - im Gegensatz zu den andern landläufigen Grammatiken - nur eine Auflage erlebt hat. Sein Werk, das er für alle berechnet hatte, die nicht nur die hebräische Sprache übersetzen, sondern auch verstehen wollen, ist leider viel zu wenig den Theologie Studierenden bekannt geworden. Und doch verdanken die andern modernen Grammatiken und Grammatikchen für Anfänger und Fortgeschrittenere B. Stade unendlich viel. lich ist, daß von seinem Lehrbuch nur der I. Teil erschienen ist, die Syntax aber fehlt. Schuld daran ist, wie Stade öfters sich äußerte, der Mangel an Zeit und das Fehlen der zum Ausarbeiten eines solchen wichtigen Teils hebräischer Grammatik nötigen Hilfsmittel in Gießen. Die Vorarbeiten für den I. Teil fallen bereits in die Zeit der Leipziger Privat-Dozentenlaufbahn.

Ein dem Lehrbuch der hebräischen Sprache ähnliches Schicksal hatte B. Stades hebräisches Wörterbuch zum Alten Testament (1893), zu dem nach Stades letzter Mitteilung C. Siegfried nur einzelne Teile beigetragen hatte. Was man am meisten an diesem Buch getadelt hat und nicht anstand, als Schwäche zu bezeichnen, ist für die Zeit, da es entstand, eine seiner größten Seiten gewesen. Entgegen



dem alten Herkommen und der Mode hat Stade darauf verzichtet, die Grundbedeutung der Wurzel mit Hilfe der andern semitischen Sprachen zu ermitteln oder zu belegen. Er schaltete den ganzen Ballast arabischer, syrischer, assyrischer und aethiopischer Stämme aus, den man seither oft auf sehr mechanischem Wege durch gedankenloses Wälzen fremdsprachlicher Lexika gesammelt hatte. Bedeutung der hebräischen Wörter, ihrer Stämme mußte weitaus in den meisten Fällen ermittelt werden können durch sorgfältigste Beobachtung und Vergleichung der sie enthaltenden Stellen des Alten Testaments, unter gewissenhafter Berücksichtigung seiner alten Übersetzungen, zumal der Septuaginta. So zeigt sich denn überall in Stades hebräischem Wörterbuch eine sorgfältige Beobachtung des hebräischen Sprachschatzes der Bibel, ein gewissenhaftes Sammeln und verständnisvolles Gruppieren der einzelnen Wortbedeutungen.

Daß das Ignorieren der fremden Sprachen nicht auf mangelhafter Kenntnis bei Stade beruht, könnte schon sein Lehrbuch der hebräischen Sprache zeigen. beherrschte die semitischen Sprachen vollständig, so daß er lange Jahre hindurch, ehe in Gießen der Stuhl für orientalische Sprachen wieder besetzt wurde, er es war, der in diesem Fach die Prüfungen abhielt. Auch las er gelegentlich aus reiner Gefälligkeit und aus Interesse für seine Schüler privatim mit einem oder dem anderen arabisch, so 1904 mit mir Mutanabbî. In reger Verbindung stand er nicht nur mit den Fachgenossen, sondern auch mit den Semitisten aller Herren Länder. Gern und oft hat er die Orientalistenkongresse besucht, der letzte war der Hamburger. Groß war Stades Kenntnis auch im Aethiopischen, wie seine Abhandlung über die mehrlautigen Tatwörter im Ge'ez (1871) zeigt. Er besaß eine so scharfe grammatische Beobachtungsgabe, daß er

öfters selbst in Sprachen, die ihm ferner lagen, wie das Altägyptische, mir mit manchem trefflichen Wink und manchem guten Ratschlag gedient hat. Seine Meisterschaft in der Kenntnis des Hebräischen zeigt sich aber nicht nur in den schon genannten grundlegenden Werken, sondern in jeder seiner vielen Abhandlungen oder Werke, die die Quellen- und Textkritik des Alten Testaments betreffen.

Die Textkritik däuchte Stade die vornehmste und fundamentalste Aufgabe der alttestamentlichen Wissenschaft. Ihr standard work war ihm die griechische Übersetzung der LXX, auf deren eifrige und sinngemäße Benutzung in Wort und Schrift aufmerksam zu machen er nicht müde wurde. Sein bedeutendstes Werk in dieser Hinsicht ist der mit Unterstützung von Fr. Schwally herausgegebene Text der Königsbücher in den Sacred Books of the Old Testament (1904), dessen Apparat uns an diesem einzelnen Teile des Alten Testaments zeigt, wie gründlich Stade textkritisch vorzugehen pflegte. Ihm waren die LXX nicht die absolute Wahrheit des alttestamentlichen Bibeltextes, aber das notwendige Rüstzeug, das keiner entbehren kann bei den Arbeiten am alttestamentlichen Texte, wenn er nicht gründlich entgleisen will. "Wollte Gott, es fände sich auch Jemand, der meine Septuagintasorgen in die Hand nähme, denn auch da muß neues Leben hineinkommen", schrieb er mir noch kurz vor seinem Tod. So bedauerte er, daß mit der großen Cambridger Ausgabe wieder nur eine Handschrift abgedruckt werde, wenn auch mit reichem Apparat, statt daß man endlich einmal versuchte, von einem Buch, etwa dem der Richter, den ursprünglichen Text herzustellen.

Hand in Hand mit den textkritischen Arbeiten gingen die quellenkritischen. Hier waren es vor allem die geschichtlichen und prophetischen Bücher des Alten Testa-

ments, deren verwickelte Zusammensetzung er bis ins einzelste hinein prüfte. Wie man jüngst der alten römischen Mainzer Stadtmauer kostbare Werkstücke entnahm, da und dort eingemauert, um sie kunstvoll zum Ehrenboger. des Dativius Victor zusammenzusetzen so, wie er einst im römischen Castrum gestanden hatte, so verstand es Stade, aus der Trümmermasse hebräischer Literatur, die eine spätere Zeit nach ihrem Geschmack, zu ihrem Zweck und Bedürfnis bunt zusammengetragen und zusammengesetzt hatte, die alten Torsi vergangener Herrlichkeit herauszufinden, sie zusammenzusetzen und sie zu neuem Leben in alter Schönheit wieder erstehen zu lassen. Wenn heute über die Abgrenzung der einzelnen Schichten, über die Zusammenarbeitung und Zerlegung einzelner Verse und Abschnitte in Sacharja und Micha, in Jesaja und Jeremia, in den Büchern Samuelis und der Könige oder im Gesetz im Lager der Gelehrten vielfach eine gewisse Einigkeit herrscht, so ist das Stades Verdienst.

Wohl in erster Stelle als Ort für seine text- und quellenkritischen Untersuchungen am Alten Testament und die durch sie und ihn angeregten Fachgenossen schuf Stade im Jahre 1881 ein eigenes Organ, die Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft, die sich bald zu dem Range einer führenden Zeitschrift entwickelte. unsagbarer Mühe und unermüdlichem Fleiß hat B. Stade ihre Redaktionsarbeit geleitet. Es ist nicht wahr, daß sie nur das Organ Stadescher Richtung ist. In ihr kamen und kommen Männer der verschiedensten Richtung bis zur ausgesprochenen "positiven" zu ihrem Recht. Voraussetzung ist nur, daß jeder, der sein Scherflein zu ihr beiträgt, in Wahrheitssinn und erfüllt vom Geiste echter Wissenschaft geleitet wird. Gewiß ist es Stade nicht zu verübeln gewesen, wenn er trotz allem der Zeitschrift den einheitlichen Stempel seines Geistes, seiner Arbeit auf-

drückte. Er nahm sich, trotzdem jeder Verfasser seines Aufsatzes unter eigener Verantwortung segelte, doch jedes Aufsatzes an. Er gab manchen trefflichen Wink, machte auf Schattenseiten und Schwächen aufmerksam, bat um Umarbeitung — alles nicht aus Sucht zu nörgeln, sondern weil er wünschte, daß andere so arbeiteten wie er, mißtrauisch gegen sich selbst und die eigenen Resultate. Die Zeitschrift selbst, die jährlich in zwei Heften erschien, enthielt in jedem Heft eine Bibliographie, deren Inhalt nicht nur die spezifisch alttestamentliche Wissenschaft umfaste, sondern auch die Gebiete sämtlicher semitischer Fächer, einschließlich der Ägyptologie und der nachchristlichen jüdischen Literatur. Diese Bücherschau hat Stade bis 1903 stets selbst allein angefertigt, bis sein Augenleiden ihn zwang, sie mir freundlichst abzugeben, wenn sie nicht überhaupt wegfallen sollte.

Nirgends kann man einen großartigeren Gesamteindruck von der text- und quellenkritischen Arbeit B. Stades bekommen als in seiner "Geschichte des Volkes Israel", die in 2 Bänden 1887 und 1888 erschien, und von der der erste Band schon 1889 in neuer Auflage vorlag. die zweite Hälste des zweiten Bandes ist nicht sein Werk, sondern das O. Holtzmanns. In seiner "Geschichte des Volkes Israel" hat Stade zum ersten Male versucht, diese auf Grund quellen- und textgeschichtlicher Ergebnisse, wie sie sich ihm und andern Gelehrten, namentlich Wellhausen, ergaben, darzustellen. Es wird, wie es der Plan des Onckenschen Gesamtwerkes ist, in dem Stades Geschichte des Volkes Israel erschien, der gebildete Laie, nicht einmal der Theologe als Leser vorausgesetzt. Darum kann der Leser an Hand der von Stade jeweils mit genauer Begründung zerlegten Quellen selbst nachprüfen und Israels Entstehung und Werdegang verfolgen, wie er sich darstellt nach Ordnung und Sichtung der von diesem Volk

handelnden literarischen Werke und Bruchstücke solcher. Einen breiten Raum nehmen in Stades Geschichte des Volkes srael die Ausführungen über die Religion Israels ein, über ihr Entstehen in der Wüste, ihr Werden in Kanaan, ihre Ausbildung durch Prophetie und Gesetz. Bereits in der Geschichte Israels zeigte Stade, wie Israels Religion sich eingliedert in die Reihe der westsemitischen Religionen, vor allem der der alten Araber und Kanaanäer. So enthält Stades Werk bereits die Grundzüge einer biblischen Theologie des Alten Testaments.

In Stades "Geschichte des Volkes Israel" war die Entstehung des Volkes und seiner Religion entschieden etwas zu kurz gekommen. Schuld daran mochte gewissenhaftes kritisches Bedenken gegenüber der ja sehr sagenhaften Überlieferung über diesen Gegenstand sein. Eine Ergänzung der Lücken gab Stade in seiner musterhaften Rektoratsrede vom 1. Juli 1897 über die Entstehung des Volkes Israel.

Die reifste Frucht der gelehrten Arbeit Stades, gewissermaßen der Abschluß seines Lebenswerkes, ist die "Biblische Theologie des Alten Testaments", erschienen 1905 nur in ihrem ersten Teil, dessen Abschluß die Entstehung des Judentums ist. Mit voller Absicht hat B. Stade diesen alten, einem modernen Geschlecht fast veraltet aussehenden Namen gewählt. Als christlicher Theologe wollte er den Zusammenhang des Alten Testaments mit dem Neuen wahren. Daher mußte er, wie er es auch in seinem Aufsatz über "Die Messianische Hoffnung im Psalter" (1892) ausgeführt hat, und wie er stets in seiner Vorlesung über "die messianische Hoffnung" zu betonen pflegte, trotz des Widerspruchs vieler Moderner an der "Messianischen Hoffnung" festhalten. Sie soll uns zeigen, dal alles Hoffen Israels und Judas erst in Jesus Christus seine Erfüllung gefunden hat. Nicht müde wird B. Stade

gerade in seiner "Biblischen Theologie des Alten Testaments" immer wieder zu betonen, wie alle Entwicklung der Religion auf Jesus als vollkommenste und abschließende Offenbarung Gottes hinweist und hinstrebt, wie er turmhoch über den Höchsten und Größten des alten Bundes steht. Dieses Hinausweisen und Herüberstellen der Person Jesu über die alttestamentlichen Gottesmänner, wodurch sich Stade als überzeugten Christen offen bekennt, tut seiner wissenschaftlichen Arbeit nicht den geringsten Abbruch oder Schaden. Denn Stades Biblische Theologie ist ein durch und durch der äußersten kritischen Schule angehörendes Werk, das seine Waffen der Rüstkammer sämtlicher moderner Wissenschaften entnimmt, vor allem der vergleichenden Volks- und Religionskunde. Bedeutung liegt darin, daß Stade zu zeigen versucht, wie aus der heidnischen Umgebung, der auch die Religion Israels in der Wüste entstammte, und mit der sie auch in Kanaan immer wieder in engste Beziehung getreten ist, durch Gottes Fügung, durch seine Leitung des Volkes und seine Offenbarung in Männern wie Mose und den Propheten auf verwickeltem Wege, der bald auf, bald wieder abwärts führte, sich allmählich eine reinere Religion herausbildete, der Mutterboden des Christentums. Weg führt Stade uns bis zur Entstehung des Judentums unter Esra. Bei dieser Aufgabe, die sich Stade gestellt hat, und die er in wunderbarer Weise löst, zeigt er uns nicht nur das Gebiet der Offenbarungsreligion, das spezifisch Jsraelitisch-Jüdische, sondern auch die mannigfachen Gebräuche und Vorstellungen, Sitten und Gewohnheiten, die das Volk mit seinen heidnischen Nachbarn teilte, und an deren Überwindung und Aufsaugung Jahrhunderte zu arbeiten hatten. Das nüchterne und besonnene Urteil Stades zeigt sich auch in der Ablehnung des augenblicklich in so vielen Köpsen spukenden Panbabylonismus.



Gewiß, Stade verkennt nicht, daß babylonischer Einfluß sich in verschiedenster Weise und in verschiedenen Zeiten geltend gemacht hat, so vor allem und zum ersten Male in den Tagen des ausgehenden 8. und anfangenden 7. Jahrhunderts, im Zeitalter des Synkretismus. Aber stärker war doch Israels Religion, sie hat die fremden Sagen und Vorstellungen umgeprägt und mit ihrem Geiste erfüllt. Und daß gar die Bibel ihr Bestes, ihren Jahweglauben, aus Babel haben soll, das dünkt ihn doch eine arge babylonische Verwirrung.

Bei dem Ziel, das sich der erste Band der Biblischen Theologie des Alten Testaments gesteckt hat, ist es nicht genau, Stades Werk als unvollendet zu bezeichnen. Es ist in sich durchaus abgeschlossen und für sich zu nehmen. Stade war sich auch bewußt, daß, wenn der zweite Teil erschiene, der erste doch immer der Glanzpunkt des Ganzen bliebe, da gerade er das Resultat seiner eigensten Forschungen sei. Beim zweiten Band müsse er, so äußerte er sich einmal, es machen wie Harnack bei seiner Dogmengeschichte, deren genialster, weil auf eigenster Forschung beruhender Band, ja auch der erste sei.

Stades Biblische Theologie des Alten Testaments ist druckfertig gemacht worden im Sommer 1903 unter den denkbar schwierigsten Verhältnissen. Ein schweres Augenleiden, das ihn befiel, verbot ihm geraume Zeit jedes Lesen und Schreiben. Glücklicherweise erholte sich Stade wieder rasch und konnte, wenn auch in eingeschränktem Maße, seine Studien wieder aufnehmen. Sein körperliches Befinden besserte sich zusehends. Er war voller Hoffnungen und Pläne. Eine neue Auflage des ersten Teiles der Geschichte des Volkes Israel lag ihm bereits unter den Händen. Eine neue Auflage des Wörterbuches wurde vom Verleger erbeten. Er hatte sogar ins Auge gefaßt, einen Arabisten und einen Assyriologen für die bei der

ersten Auflage vermißten Sprachvergleichungen zu gewinnen! Und zum zweiten Teil seiner Biblischen Theologie wurde er mehrfach gedrängt. "Ach Gott, warum kommt das nicht alles zehn Jahre früher, wo meine Kraft noch ungebrochen war", sagte er zu mir, als ich ihn im Herbste letzten Jahres besuchte. Es war das letzte Mal, daß ich ihn sah. Am 17. Oktober schrieb er mir noch eine herzliche, liebe Karte vom Lago Maggiore, wo er weilte, um seine "Nerven zu erholen". Schwer krank verließ er kurz darauf Locarno, um wieder nach Gießen zurückzukehren. An Arbeit war nicht zu denken. Die Feder war des Meisters Hand für immer entglitten. Es kam die Nacht herbei, da er nicht mehr wirken sollte, die Stunde, da er ausruhen durfte von aller seiner Erdenarbeit, er, der Müdigkeit nie gekannt hatte oder doch nur zu seinem größten Kummer. Am Abend des 6. Dezember 1906 erlöste ihn Gott von schwerem Leiden. Wir aber gedenken im Glauben und in der Hoffnung an das Wort der Schrift:

"Die Lehrer werden leuchten wie des Himmels Glanz, und die, so viele zur Gerechtigkeit weisen, wie die Sterne immer und ewiglich."



### Verzeichnis der Schriften von Bernhard Stade.

- Über den Ursprung der mehrlautigen Thatwörter der Ge'ezsprache.
   Leipzig 1871. III, 72 S.
- 2. De Isaiae vaticiniis aethiopicis diatribe. Leipzig 1873. VIII, 131 S.
- Erneute Präfung des zwischen dem Phönicischen und Hebräischen bestehenden Verwandtschaftsgrades Ein Beitrag zur morgenländischen Sprachkunde, in "Morgenländische Forschungen, H. L. Fleischer gewidmet". Leipsig 1875.
- Über die alttestamentlichen Vorstellungen vom Zustande nach dem Tode. Eine academische Rede. Leipzig 1877. 36 S.
- Lehrbuch der hebräischen Grammatik. I. Theil. Schriftlehre, Lautlehre, Formenlehre. Leipzig 1879. XVIII, 426 S.
- 6. De populo Javan parergon. Programm. Gießen 1880. 20 S.
- Deuterozacharja. Eine kritische Studie, s. ZAW I (1881) S. 1—96. II (1882) S. 151—172. 275—309.
- 8. Lea und Rahel, s. ZAW I (1881) S. 112-116.
- Nachwort zu E. Meyers Aufsatz "Kritik der Berichte über die Eroberung Palaestinas", s. ZAW I (1881) S. 146—150.
- 10. Bemerkungen über das Buch Micha, s. ZAW I (1881) S. 161-172.
- Zur Entstehungsgeschichte des vordeuteronomischen Richterbuches,
   ZAW I (1881) S. 339—343.
- 12. Zur phonicischen Epigraphik, s. ZAW I (1881) S. 343-346.
- 13. IEVE dôwyden, s. ZAW I (1881) S. 346.
- 14. Wo entstanden die genealogischen Sagen über den Ursprung der Hebräer? s. ZAW I (1881) S. 347—350.
- Über die Lage der evangelischen Kirche Deutschlands. Akademische Festrede, 1. u. 2. Ausg. Gießen 1883. 51 S.
- 16. Weitere Bemerkungen zu Micha 4. 5, s. ZAW III (1883) S. 1-16.
- Der Text des Berichtes über Salomos Bauten. 1 Kö. 5-7, s. ZAW III (1883) S. 129-177.

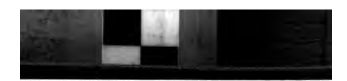
- 18. Eine Kleinigkeit [1 Kö. 1,34], s. ZAW III (1883) S. 186-187.
- 19. Miscellen: Jes. 4,2-6. Jer. 3,6-16. Habakuk, s. ZAWIV (1884) S. 149-159.
- 20. Miscellen: Ri. 14. Jes. 32. 33. Wie hoch belief sich die Zahl der unter Nebucadnesar nach Babylonien deportirten Juden? s. ZAW IV
- (1884) S. 250-277.

  21. Bemerkungen su W. Nowack's Aufsatz "Bemerkungen über das Buch Micha", s. ZAW IV (1884) S. 291-297.
- 22. Notis [Herkunft des massoretischen Textes], s. ZAW IV (1884) S. 302—303.
- 23. Miscellen: der Name der Stadt Samarien und seine Herkunft. Jer. 32,11—14. 1 Kö. 22,48 f., s. ZAW V (1885) S. 165—178.
  - 24. Miscellen: Anmerkungen su 2 Kö. 10—14. Aus welcher Zeit stammt das Lied Dt. 32, 1—42, s. ZAW V (1885) S. 275—300.
  - 25. Miscellen: Mich. 2,4. Die vermeintliche "Königin des Himmels". Der "Hügel der Vorhäute" Jos. 5. "Auf Jemandes Knieen gebären" Gen. 30,3. 50,23. Hiob 3,12 und bijde Exod. 1,16. Anmerkungen
  - בת 2 Kö. 15—21, s. ZAW VI (1886) S. 122—189. 26. Das vermeintliche aramäisch-assyrische Aequivalent der מלכת השמים Jer. 7,44, s. ZAW VI (1886) S. 289—339.
  - Geschichte des Volkes Israel. B. L. Berlin 1887. V, 710 S.
     Aufl. 1889. VIII, 711 S.) B. II. (in Gemeinschaft mit O. Holtzmann) 1888. IV, 679 S.
- mann) 1888. IV, 679 S.

  28. Nachschrift su Frs. Buhl's Aufsatz "Jesaia 21,6—10", s. ZAW VIII (1888) S. 165—167.
- 29. Bemerkungen sum Buche Jeremia (C. 21. 24—29) s. ZAW XII (1892) S. 276—309.
- 30 Die messianische Hoffnung im Psalter, s. Zeitschr. f. Theol. u. Kirche II (1892) S. 369-413.
- 31. Über die Aufgabe der biblischen Theologie des Alten Testaments, s. Zeitschr. f. Theol. u. Kirche. III (1893) S. 31-51.
- 32. Hebräisches Wörterbuch sum Alten Testamente, herausg. mit C. Siegfried. Leipzig 1893. VIII, 978 S.
- 33. Ps. 47, 10 ץ־אָרְיּאָרָא, s. ZAW XIII (1893) S. 322—324.
  34. Beiträge sur Pentateuchkritik. 1. Das Kainsseichen, s. ZAW XIV
- (1894) S. 250—318.

  35. Die Reorganisation der Theologischen Fakultät zu Gießen in den
- Jahren 1878—1882, Thatsachen, nicht Legende. Eine Streitschrift wider Nippold und Genossen. Gießen 1894. IV, 100 S.
- Beiträge sur Pentateuchkritik.
   Der Thurm su Babel.
   Die Eiferopferthora,
   ZAW XV (1895)
   157-178.

ZAW. Jahrg. 27. I. 1907.



- 37. Zu Ri. 7,5. 6, s. ZAW XVI (1896) S. 183-186.
- Vier im Jahre 1896 publicierte altsemitische Siegelsteine, s. ZAW
   XVII (1897) S. 204—206.
- 39. Gen. 2, 20. 23. 3, 14, s. ZAW XVII (1897) S. 207-212.
- Lic. Dr. W. Staerk's Erklärung. Ein Beitrag zu den litterarischen Sitten unserer Tage, s. ZAW XVII (1897) S. 213—216.
   A. Hilgenfeld's "Bemerkung" und W. Staerk's "Erwiderung", s. ZAW XVII (1897) S. 352.
- 41. Die Entstehung des Volkes Israel. Rektoratsrede. Gießen 1897. (3. Abdruck. 1899 24 S.).
- Berichtigungen zu Mandelkerns (großer) Konkordanz, s. ZAW XVIII (1898) S. 351.
- Ausgewählte akademische Reden und Abhandlungen. Gießen 1899.
   VII,296 S.(enthält Nr. 15. 30. 31. 41. 6. 17. 24. 25(2 Kö. 15 -21). 34. 36).
   (2. wohlfeile Ausgabe mit dem Bilde des Verfassers. "Zum Gedächtnis des Verstorbenen in Verehrung und P ukbarkeit veranstaltet vom Verleger." 1907. IV, 296 S.)
- 44. Nachwert zu Lic. Riedel's 5. Miscelle: nob, s. ZAW XX (1900) S. 333—337.
- Zur Erinnerung an den 23. Oktober 1900. Ein Gedenkblatt für meine Freunde und Schüler. Als Manuskript gedruckt. Gießen 1900. 38 S.
- 46. Die Kesselwagen des salomonischen Tempels I Kö. 7,27—39. Mit 6 Abbildungen, s. ZAW XXI (1901) S. 145—190.
- König Joram von Juda und der Text von 2 Kön. 8,21—24, s. ZAW
   XXI (1901) S. 337—340.
- 48. Ein Land, wo Milch und Honig fließt, s. ZAW XXII (1902) S. 321-324.
- 49. Ein phönicisches Aequivalent von אָרָה אָדָה s. ZAW XXII (1902) S. 325—327.
- 50. Emendationen, s. ZAW XXII (1902) S. 328.
- Streislichter auf die Entstehung der jetzigen Gestalt der alttestamentlichen Prophetenschriften, s. ZAW XXIII (1903) S. 153-171.
- 52. Der Mythus vom Paradies Gn. 2. 3 und die Zeit seiner Einwanderung in Israel, s. ZAW XXIII (1903) S. 172-179.
- 53. The Books of Kings. Critical edition of the Hebrew text, printed in colors, exhibiting the composite structure of the books, with notes. Assisted by F. Schwally. Leipsig 1904. 309 S.
- Zur Autorschaft an Siegfried-Stade, hebr. Wörterbuch, s. ZAW XXIV (1904) S. 145.
- 55. Biblische Theologie des Alten Testaments. I. Band. Die Religion Israels und die Entstehung des Judentums. I. u. 2. Aufl. Tübingen 1905. XII, 383 S. [Register von Dr. Frhr. v. Gall S. 356—382].

- 56. Einst und Jetzt. Rückblicke und Ausblicke. Rede gehalten am 25. November 1905 . . . zur Erinnerung an die am 10. Oktober 1605 erfolgte Eröffnung der "Gymnasium Illustre" genannten ältesten Gießener Hochschule. Gießen 1905. 48 S.
- 57. Berichtigungen zu Mandelkerns großer Konkordanz, s. ZAW XXV (1905) S. 348.
- 58. Die poetische Form von Ps. 40, in "Orientalische Studien, Th. Nöldeke gewidmet". Gießen 1906. B. II. S. 627—639.
- Der "Völkerprophet" Jeremia und der jetzige Text von Jer. Kap. 1,
   ZAW XXVI (1906) S. 97—123.
- 60. Die Dreizahl im Alten Testament. Zum Gedächtnis Hermann Useners, s. ZAW XXVI (1906) S. 124—128.
- 61. Zu Jes. 3, 1. 17. 24. 5, 1. 8, 1 f. 12—14. 16. 9,7—20. 10, 26, s. ZAW XXVI (1906) S. 129—141.
- 62. Ein tolles Versehen [zu 2 K. 23,4], s. ZAW XXVI (1906) S. 306. Außerdem die halbjährlichen Bibliographien in ZAW von B. I (1881) bis B. XXIII, I (1903).
- Festgruß, Bernhard Stade zur Feier seiner 25jährigen Wirksamkeit als Professor dargebracht von seinen Schülern W. Diehl, R. Drescher, K. Eger, A. v. Gall, E. Preuschen, H. Weinel. Gießen 1900. VIII, 342 S.

#### Einselaus gaben :

- Diehl, Wilhelm, Die Bedeutung der beiden Definitorial-Ordnungen von 1628 und 1743 für die Geschichte des Darmstädter Definitoriums. Eine Studie zur Geschichte des hessischen Kirchenrechts. 44 S.
- Drescher, Richard, Das Leben Jesu bei Paulus. 65 S.
- Eger, Karl, Luthers Auslegung des Alten Testaments, nach ihren Grundsätzen und ihrem Charakter untersucht an Hand seiner Predigten über das 1. und 2. Buch Mose (1524 ft.). 46 S.
- Gall, A. Frhr. v., Zusammensetzung und Herkunft der Bileam-Perikope in Num. 22-24. 47 S.
- Preuschen, Erwin, die apokryphen gnostischen Adamschriften, aus dem Armenischen übersetzt und untersucht. 90 S.
- Weinel, Heinrich, die Bildersprache Jesu in ihrer Bedeutung für die Erforschung seines inneren Lebens. 49 S.

## Die Komposition von Lev. 16.1

Von

Cand. theol. N. Messel, Christiania.

Im Jahrgang 1889 dieser Zeitschrift p. 65 ff. hat Benzinger eine Analyse von Lev. 16 versucht, deren Resultate ziemlich allgemein angenommen worden sind.<sup>2</sup> Die Unhaltbarkeit dieser Analyse soll hier zuerst dargelegt werden.

Benzinger unterscheidet in Lev. 16 drei Gesetze: 1. V. 1—4. 6. (11a). 12. 13. 34b: eine zu Pg gehörige Vorschrift über Vorsichtsmaßregeln, die der Hohepriester vor jedem Betreten des Allerheiligsten zu treffen hat.

- 2. V. 5. 7—10. 14—28: ein Gesetz über Entsündigung des ganzen Heiligtums, der Priesterschaft und des Volkes. Diese Stücke seien nicht selbständig, sondern Erweiterungen eines Überarbeiters von Ps, lehnen sich also an Nro. 1 an.
- 3. V. 29—34a: ein Pg angehörendes Gesetz über den großen Versöhnungstag vom 10ten Tišri.

Zur Unterstützung seiner Analyse macht Benzinger zunächst auf einige formelle Unebenheiten aufmerksam, die die Einheitlich-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für die Anregung zu der vorliegenden Untersuchung, sowie für einen höchst wertvollen Beistand während ihrer Ausarbeitung, bin ich Herrn Professor Smend in Göttingen zu vielem Dank verpflichtet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So von den Kommentatoren Bäntsch, Bertholet, Ryssel, ferner von Holzinger und Cornill in ihren Einleitungen, von Nowack (Archäol. II, 188), Eerdmanns (Theol. Tijdschr. 1894 p. 17 f.), Cheyne (Encycl. bibl. I, 383). Dagegen weiß ich nicht, worauf sich die Angabe Holzingers (Einleitung II: Tabellen) stützt, daß auch Kuenen der Quellenscheidung Benzingers beigetreten sei.

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 27. L. 1907.

keit des Kapitels ausschließen. Die wesentliche Begründung schöpft er aber aus der Betrachtung seines Aufbaus.

Nach V. I f. scheint es sich nämlich zunächst zu handeln um eine im engsten Anschluß an Kap. 10 gegebene, speziell für Aharon bestimmte Vorschrift betreffs Vorsichtsmaßregeln, die er vor jedem Betreten des Allerheiligsten zu befolgen hat, damit er nicht wie seine beiden Söhne sterbe. Aber unmerklich geht die Darstellung in ein kompliziertes Ritual für eine Sühnung des Heiligtums und des Volkes über, ohne daß mit einem Worte angedeutet wird, an welchem Feste dieses offenbar als Festordnung gedachte Ritual zur Anwendung kommen soll. Endlich erfolgt am Schluß (V. 29 ff.) in einem besonderen, neu anhebenden Abschnitt die Datierung des Festes, unter Rückbeziehung auf den vorher beschriebenen Ritus und Beifügung eines Ruhe- und Fastengebots.

Die von Benzinger gegebene Charakteristik des Kapitels trifft für das Verhältnis zwischen V. 1—28 und V. 29—34 unzweiselhaft zu. Der letztere Abschnitt ist später angesügt. Denn als Rekapitulation kann man ihn nicht betrachten; vielmehr bildet er einen in sich geschlossenen Nachtrag, der den Versöhnungstag zu einem Fast- und Ruhetag bestimmt. Auch formell weicht er von dem übrigen Kapitel ab: V. 1—28 Anrede an Moses, V. 29—34 an das Volk; das Allerheiligste heißt V. 33 wird die Rede (vgl. V. 20 mit V. 33). —

Dagegen kann Benzingers Scheidung für V. 1—28 nicht anerkannt werden. Wir haben hauptsächlich die Anknüpfung unseres Kapitels an die Nadab-Abihu-Geschichte in Lev. 10 zu untersuchen, die für Benzinger den Ausgangspunkt seiner Analyse abgibt. In der Tat ist nicht abzusehen, wie der komplizierte Generalentsündigungsritus in dieser Form an die Nadab- und Abihugeschichte angehängt werden konnte, wenn wir hier den Vers. des Ps vor uns haben. Sosern aber die Anknüpfung an Lev. 10 einen sachlichen Zusammenhang andeuten will, ist ihre Ursprünglichkeit geradezu ausgeschlossen.

Der Tod des Nadab und Abihu konnte keinen Anlaß geber

zu einer Verordnung über die Bedingungen, unter welchen allein ein Eintritt ins Allerheiligste gestattet sein sollte. Denn daß die beiden mit ihrem Rauchopfer in das Allerheiligste eingedrungen waren, ist in Lev. 10 mit keinem Worte gesagt. Es ist das aber auch nicht selbstverständlich, wie Benzinger (p. 71) ohne weiteres annimmt; denn "vor Jahwe" (10, 1) heißt vielerlei: vor dem Brandopferaltar (Lev. 16, 18), vor dem Eingang ins Offenbarungszelt (16, 7), im Heiligen (Ex. 30, 8), im Allerheiligsten (Lev. 16, 13). So wird z. B. Num. 16, 7. 18 ein Rauchopfer vor dem Eingang in das Zelt dargebracht. Daß das auch Lev. 10 der Fall ist, beweist der Ausdruck מאת־מני הקדש V. 4. — Aber nehmen wir an, der Vers. von Lev. 10 denke wirklich an ein Hineingehen ins Allerheiligste: auch dann kann man Lev. 16 nicht von Lev. 10 aus verstehen. Denn in diesem Fall müßte die in Benzingers erstem Gesetz gegebene Beschreibung der allein richtigen Art und Weise, das Allerheiligste zu betreten, in deutlichem Gegensatz zu dem ungehörigen Betreten durch Nadab und Abihu stehen. Daß ein solcher Gegensatz zwischen dem ganzen Stück 16, 1-28 in seinem gegenwärtigen Zustande und zwischen Kap. 10 nicht vorhanden ist, liegt auf der Hand und ist eben der Ausgangspunkt für Benzinger. Aber auch wenn wir nur das von ihm ausgeschiedene erste Gesetz als die Fortsetzung von Lev. 10, 1-5 ansehen. kommt ein irgendwie deutlicher Gegensatz gar nicht heraus.

Worin könnte nämlich der Gegensatz bestehen? Eine Differenz zwischen Lev. 10 und 16 ist sofort klar: in Kap. 10 betreten Aharons Söhne das Allerheiligste, in Kap. 16 Aharon selbst. Dieser Punkt wird aber nicht betont, enthält also nicht den gesuchten Gegensatz; es liegt in diesem Umstand vielmehr ein Hinweis darauf, daß der Zusammenhang zwischen den beiden Kapiteln nicht allzu eng sein kann. — Benzinger selbst und Andere nehmen an, daß ein unverkennbarer Gegensatz bestehe zwischen dem "fremden Feuer" 10, 1 und dem Feuer vom Altar, das 16, 12 "ausdrücklich" befohlen sein soll, daß der Gegensatz also auf der Art oder Herkunft des Feuers beruhe. Das verhält sich aber nicht so. Abgesehen davon, daß wir ja nicht wissen, was "fremdes Feuer"

heißt, und daß ein Gegensatz daher nur willkürlich zu konstruieren ist, beruft man sich mit Unrecht darauf, daß 16, 12 "ausdrücklich" befiehlt, Feuer vom Altar zu nehmen. Der Zusatz "vom Altar" hat keine Betonung und gehört offenbar nur zur Ausführlichkeit der Beschreibung. Ganz ebenso steht Num. 17, 11 "vom Altar" ohne besonderen Nachdruck; denn das Verbrechen der Rotte Korahs bestand jedenfalls nicht darin, daß mit ihrem Feuer etwas in Unordnung war. - Auf einem ganz anderen Punkte ruht in der Vorschrift 16, 12 f. der Ton: Aharon soll räuchern, "damit die Wolke vom Räucherwerk die Kapporet verhülle" (V. 13), nämlich um nicht beim Anblick Gottes sterben zu müssen (V. 1). Auf das Wie der Räucherung kommt es nicht an, sondern auf das Das. Ein Gegensatz zu 10, 1 ff. ist dann aber nicht da. - Da auch keine der zwei anderen angeblichen Bedingungen für Eintritt ins Allerheiligste, Opfer V. 3, linnenes Gewand V. 4, in Betracht kommen kann, besteht also der verlangte Gegensatz zwischen Lev. 16 und 10 nicht. Daraus ist die Schlußfolgerung zu ziehen: die Anknüpfung von Lev. 16 an Lev. 10 durch V. 1 kann nicht den Ausgangspunkt für eine Scheidung, wie Benzinger sie vornimmt, bilden. 16, 1 ist als bloße Übergangsformel (cfr. Wurster ZATW IV 115) oder als redaktionelle Glosse zu betrachten.

Benzinger sucht allerdings dieser Meinung entgegenzutreten, indem er auf ein paar andere Punkte hinweist, an denen der innige Zusammenhang zwischen den beiden Kapiteln zu erkennen sei. So sieht er in den Worten לא ימות 16, 2. 13 einen Hinweis auf die Geschichte Lev. 10. Aber die Worte lassen sich auch ohne Lev. 10 sehr gut verstehen, als Hinweis auf den für PC geläufigen und in 16, 2 ausgesprochenen Gedanken, daß Gottes Nähe gefährlich ist. Ähnliche Vorsichtsmaßregeln für die Priester oder Leviten im Dienst gibt es in PC genug; cfr. Ex. 28, 35. 43; 30, 20 f. Lev. 9, 3. 5. Num. 4, 15. 20; 17, 25; 18, 3. Überall kehrt da die Formel ולא ימות wieder. — Außerdem soll die Vorstellung vom Schutz durch die Bedeckung der Kapporet im Rauch deutlich auf das של און 10, 3 zurückweisen, insofern als dieses vor

allem in der Vernichtung des unbefugt Nahenden besteht. Ebenso sollen durch das אראה 16, 2 die ersten Verse von Kap. 16 in Verbindung mit Kap. 9 stehen. "Es ist gewiß nicht zufällig, daß dort (Kap. 9) in V. 4 und V. 6 das Erscheinen Jahwes und seines Kabod stark betont wird, zur Einschärfung der größten Pünktlichkeit in Erfüllung der gottesdienstlichen Vorschriften, ... und daß dann Kap. 16 sogleich wieder daran erinnert wird, daß solche Gegenwart Jahwes allezeit im Allerheiligsten vorhanden, darum stets vor dem Betreten desselben ein solches Opfer (wie in Kap. 9) vom Hohenpriester zu bringen ist." Aber diese zwei letztgenannten Punkte können doch nur eine allgemeine Übereinstimmung in Hauptgedanken, die dem ganzen PC eigentümlich sind, beweisen. Außerdem beruht die angeführte Bemerkung Benzingers offenbar auf falscher Auffassung von Kap. 9. Wenn Moses hier V. 4. 6 betont, daß Jahwes Tage der ersten Opferung dem Volke erscheinen werde, so ist das gewiß keine Drohung, die eine gewissenhafte Befolgung des Ritus einschärfen will, sondern vielmehr (cfr. die Freude des Volkes V. 24b) eine Verheißung, und zwar wohl die zentrale Verheißung des ganzen PC, des Inhalts, daß das Volk in der Opferinstitution die Gewißheit einer gnädigen Gegenwart Gottes haben dars. z

Mit dem vermeintlichen innigen Zusammenhang des Kap. 16 mit Kap. 10 ist es also gar nichts. Das wird vollends deutlich, wenn man sich den eigentümlichen Eingang des Gesetzes V. 2 f. genauer ansieht. Allerdings erweckt derselbe in seiner gegenwärtigen Gestalt den Eindruck, als handele es sich zunächst darum, was Aharon zu tun hat, wenn er das Allerheiligste betritt. Daß das aber lediglich Schein ist, erhellt sofort aus den Worten V. 2: "nicht zu jeder Zeit". Diese Worte beweisen, daß ursprünglich im Gegensatz zu ihnen eine Zeitbestimmung hinter V. 2 gefolgt ist. Die Notwendigkeit dieser Annahme geht auch daraus hervor,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hiernach ist der Satz Holsingers (Einl. p. 379), daß die Wirkung des Erscheinens des אות מבט nicht Vertrauen, sondern Furcht und Schrecken sei, etwas einzuschränken.

daß das V. 2-28 beschriebene Fest auch zeitlich festgelegt sein muß. Die Zeitbestimmung erfolgt jetzt erst V. 29. Da aber die eventuelle Komposition von V. 2-28 offenbar älter ist als der ganz äußerlich angeschlossene Zusatz von V. 29-34, so müssen die Vv. 2-28 einmal eine Zeitbestimmung enthalten haben, die in Rücksicht auf die jetzt in V. 20 gegebene gestrichen wurde vermutlich, weil sie von dieser verschieden war. Ein anderer Grund läßt sich für ihren Ausfall kaum denken, zumal da Ez. 45, 18 ff. und Neh. 8 f. zu der Vermutung Anlaß geben, daß der Versöhnungstag ursprünglich auf einen anderen Tag fiel, nämlich auf Neujahr, den ersten Tišri. Aus dem Gesagten geht zugleich hervor, daß Benzinger sehlgreift, wenn er (p. 76) über die Art der zu ergänzenden Zeitangabe andeutet, daß sie vielleicht nur in einer Beschränkung auf gewisse Tagesstunden oder auf irgendwelche Opfer bestanden habe.2

Müssen wir uns also den ursprünglichen Text von V. 2—28 mit einer auf V. 2 folgenden Angabe über die Zeit des verordneten Festes versehen denken, dann gewinnt der Eingang ein ganz anderes Aussehen. Dann tritt die Anlage des Stückes als Festverordnung von Anfang an klar hervor, nur daß dieselbe mit der Bestimmung eingeleitet wird, daß das Betreten des Allerheiligsten außer an dem hier eingesetzten Feste unterbleiben soll. Bei diesem Sachverhalt verliert aber Benzingers Analyse ihre Grundlage.

— Was Benzinger sonst für sich anführt, erledigt sich bei der unten gegebenen Zergliederung. 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cfr. Eerdmanns Artikel über den großen Versöhnungstag in Theol. Tijdschr. 1904 p. 17 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Benzinger versucht auch auf eine andere Weise über die seiner Analyse sehr widerstrebenden Worte "nicht zu jeder Zeit" hinwegzukommen. Er hält es (p. 68 Anm. 1) für wahrscheinlicher (als seine oben erwähnten Vermutungen), daß die Worte nur so viel heißen wie: "nicht ohne Weiteres": "nicht ohne vorherige Erfüllung der V. 3 f. genannten Bedingungen". Das ist aber rein ad hoc erfunden. Selbstverständlich muß der Zeitbegriff immer irgendwie bewahrt bleiben; Opfer und Anlegen von linnenem Gewand bilden aber keine Zeitumstände.

<sup>3</sup> Wenn Benzinger darauf Gewicht legt, daß die Unterschrift V. 34b zu

Denn einheitlich sind V. 2—28 allerdings nicht. Das erhellt schon daraus, daß V. 6 in V. 11a wörtlich wiederholt wird, und daß V. 4 den Zusammenhang zwischen V. 3 und V. 5 zerreißt.

Die im Wesentlichen richtige Lösung wurde, gleichzeitig mit dem Erscheinen von Benzingers Artikel, schon von Stade (Gesch. II p. 258 Anm. 1) angedeutet. Nach ihm bilden V. 3—10 den Kern, das Übrige ist nähere Aussührung dazu. Fallt man statt V. 3-10 zunächst V. 2-10 ins Auge, so bildet dieses Stück in der Tat ein vollständiges Gesetz, dem nur am Schluß eine Angabe über die Darbringung der Brandopserwidder sehlt. V. 6 wird der Sündopferfarre des Hohenpriesters geopfert; nach Verlosung der Böcke V. 7 f. wird V. 9 der für Jahwe ausgeloste Bock geopfert (שוה) kann hier nur "opsern" heißen, wie V. 24 und sonst oft); V. 10 wird das Verfahren mit dem anderen Bock kurz, aber vollständig beschrieben. לשלח und לשלח V. 10 bezeichnen nämlich die unmittelbare Fortsetzung von יעמד (nach der LXX als Hiphil zu sprechen), nicht die später zu verwirklichende Absicht (cfr. Ex. 29, 29 למשחם). V. 10 will also nicht besagen, daß der Bock während der Blutapplikation V. 11-19 vor dem Eingang ins Zelt stehen bleiben soll, bis daß nachher die Reihe an ihn kommt. - Andrerseits sind nun V. 11-28 mit V. 6-10 parallel: V. 11-14 mit V. 6, V. 15 f. mit V. 9, V. 20 ff. mit V. 10. Durch diese Auffassung heben sich die Schwierigkeiten, die jetzt in V. 11: 15. 20 stecken. Denn was soll die Wiederholung von V. 6 in V. 11a? und warum braucht der Sündopferbock V. 15 geschlachtet zu werden, nachdem er schon V. 9 geopfert ist? und wozu soll V. 20 der lebendige Bock vorgeführt werden, da er ja nach V. 10 schon "vor Jahwe" steht?

Wollte man die Einheit der zwei Stücke, V. 2—10 und V. 11—28, feststellen, so müßte man das eigentümliche Verhältnis, worin sie zu einander stehen, so erklären, daß der Vers. zuerst in

einer Verordnung über etwas jährlich zu Wiederholendes weniger gut paßt, so kann man auf Ex. 12, 50 (P<sup>2</sup>) hinweisen, wo eine ähnliche Formel auf jährlich su beobachtende Vorschriften surückweist.

V. 6—10 den Verlauf der Feier ganz kurz hätte skizzieren wollen, um dann die ausführlichere Darstellung zu geben. Das hat aber keine Analogie unter den sonstigen Opfervorschriften. Auch die komplizierten Opferrituale (wie z. B. Ex. 29, Lev. 9, Lev. 14) treten nach Aufzählung des Opfermaterials sofort in die Beschreibung der einzelnen Opferungsakte nach ihrer Reihenfolge ein. Dazu kommt noch, daß die Ausführung V. 11—28 hinter V. 14 den Akt der Verlosung der Böcke übergeht, und also offenbar voraussetzt, daß derselbe vor dem Beginn der eigentlichen Opferhandlung vorgenommen worden ist (was gegen V. 6 ff. ist), m. a. W. annimmt, "daß die Vv. 6—10 nur die Vorstellung und Verlosung der Böcke beschreiben" (Stade a. a. O.).

Es kann also darüber kein Zweisel bestehen, daß V. 2-28 in die zwei Teile: V. 2-10 und V. 11-28 zerfallen. Aber damit ist die Analyse nicht beendet. Aus V. 2-19 muß sofort V. 4 ausgeschieden und dem Stück V. 11-28 zugewiesen werden. Das verlangt erstens die unmögliche Stellung des Verses mitten zwischen den Angaben über das Opfermaterial, zweitens der enge Zusammenhang mit V. 23 f. Diese Verse lassen sich nicht, wie Bertholet (Komm. zur St.) will, aus ihrem Zusammenhang mit V. 11—22 lösen; die Ausdrücke אבו V. 23 und איני V. 24 beweisen ihre Zugehörigkeit zu V. 11 ff. und die Ursprünglichkeit ihrer gegenwärtigen Stellung. - Aus demselben Grunde läßt sich auch die Angabe V. 24b über die Darbringung der beiden Brandopferwidder nicht zu V. 2—10 ziehen. Es muß dabei bleiben, daß eine diesbezügliche, jetzt hinter V. 10 fehlende Angabe, die nach V. 24 und nach der ganzen Art des Gesetzes V. 2-10 ganz kurz war, bei der Ansügung von V. 11-28 gestrichen ist, um V. 11-28 als nähere Ausführung von V. 2-10 zu ermöglichen.

Der Abschnitt V. 2. 3. 5—10 will nach V. 2 eine Feier im Allerheiligsten, also etwas völlig Einzigartiges und Außerordentliches, beschreiben. Liest man ihn aber durch, so fällt auf, daß von V. 3b ab mit keinem Worte auf diesen Umstand hingedeutet wird. Man hat nicht den Eindruck, daß es sich um singuläre Riten handelt, die sich bis in das sonst so verschlossene Aller-

Das Außerordentliche müßte doch ganz heiligste erstrecken. anders zum Ausdruck kommen. Dagegen ist auffallend, mit welcher Ausführlichkeit die Verlosung beschrieben wird. Augenscheinlich dachte der Verf., der den ziemlich einfachen Ritus von V. 6-10 beschreibt, nicht an eine Blutapplikation im Allerheiligsten; der ganze Ritus spielt sich vielmehr draußen am Brandopseraltar und vor der Eingangstür ab. Daß in früherer Zeit die Sündopfer des Hohenpriesters und der Gemeinde nicht in eine Blutapplikation im Heiligtum hinausliesen, zeigen Ex. 29, 12. Lev. Auf dieser älteren Stufe steht also auch 9, 9. 15 (Pg). Lev. 16. 6-10. - Hieraus folgt, daß V. 2 und V. 3a nicht ursprünglich zu V. 3b ff. gehören, und das wird durch den lockeren Zusammenhang zwischen 3a und 3b bestätigt. Der Ausdruck, dal Aharon "mit" einem Farren und einem Widder ins Heiligtum hineingeht, ist singulär und ganz unmöglich. הקדש muß ja hier das heilige Gebäude bezeichnen; nach V. 2 ist wohl zunächst an das Allerheiligste gedacht. Da hinein kam der Widder aber gar nicht, vom Farren nur das Blut, was man so nicht ausdrücken konnte. Dagegen wird nichts davon gemeldet, daß Aharon doch auch den einen Bock mitnahm. Bei diesem, in V. 5, ist der Ausdruck korrekt. Offenbar ist 3a nur ein Lappen, der, als man V. 3b-10 mit V. 2 verband, ganz äußerlich auf die klaffende Lücke aufgeklebt wurde. V. 2. 3a rühren von demselben Verf. her wie V. 4. 11-28; denn dieser ist es, der die Feier im Allerheiligsten einführt. Einen späteren Bearbeiter anzunehmen, scheint nicht nötig zu sein.

Was nun das zweite Stück V. 2. 3a. 4. 11—28 betrifft, so scheint es spätere Erweiterungen zu enthalten. Dazu gehören in erster Reihe V. 12. 13. Es ist nicht vorstellbar, daß Aharon mit der Räucherpfanne, dem Räucherwerk und dem Blut zugleich ins Heiligtum geht. Aber V. 14 ist nicht gesagt, daß er nach der Räucherung wieder hinausgeht um das Blut zu holen. Sodann spricht die Analogie des V. 15 und die abrupte Stellung des V. 11b daßür, daß V. 11b und V. 14a ursprünglich unmittelbar auf einander folgten. Allerdings könnte man meinen, daß der innere

Zusammenhang zwischen V. 2 und V. 13 für die Identität des Vers. spreche. Es läßt sich aber leicht denken, daß die beiden V. 2 und V. 12 s. enthaltenen Vorschristen von verschiedenen Versassern herrühren, die von dem gemeinsamen Gedanken, daß die Nähe Gottes gesährlich ist, geleitet wurden. Der Eine verbietet, das Allerheiligste zu betreten, und macht nur für den Versöhnungstag eine Ausnahme; der Andere, von noch größerer Ängstlichkeit beseelt, verordnet auch für den gestatteten Ausnahmesall eine besondere Vorsichtsmaßregel. Auf Verschiedenheit des Vers. deutet, daß מו עוביא שור שו ווער עוביא שור לפרטת (LXX: מווער) או עריים עוביא שוריים עוביא שו V. 15 entsprechendes Glied hinter V. 11b weggelassen oder vielmehr ans Ende des V. 12 gerückt zu haben. Bei dem ersten Hineingehen wäre eine solche Bemerkung eher am Platze, als bei dem zweiten.

Über V. 11a muß man, wenn man V. 12 f. nicht als sekundär betrachten will, so urteilen, daß der Verf., als er ganz richtig an V. 6 anknüpfte, gedankenlos auch die Worte רכשר בידו ובעד בידו mit herübergenommen hat. Schließt man dagegen V. 14 unmittelbar an V. 11b an, da gewinnt man einen ganz schönen Zusammenhang; denn man kann jetzt V. 11a als einleitende summarische Angabe betrachten und V. 11b. 14f. als nähere Ausführung dazu, ganz wie V. 18a וכשר V. 18b. 19 erläutert wird.

Auch V. 16b dürste später eingetragen sein (und dann auch אהל מועד V. 20). Denn der sonst so aussührliche Vers. hätte sich kaum mit einer solchen Andeutung begnügt, deren Kürze und Unklarheit den Vv. 14 und 18 gegenüber sehr aussällig ist (cfr. Ex. 30. 10). Es hängt hiermit zusammen die Frage nach

ב Bei dieser Aussaung möchte man vermuten, daß der Vers. mit dem החקריב V. 11a nur die Vorstellung des Opsertieres gemeint hat. Eine solche Ungenauigkeit des Ausdrucks — denn eigentlich müßte הקריב wegen des nachsolgenden המלו "opsern" heißen, wie in V. 6 — läßt sich in dem vorliegenden Falle verstehen, wo ein Vers. an den Wortlaut eines anderen antenach

dem ursprünglichen Sinn von bij in unserem Kapitel. V. 16 und 20 muß nach dem gegenwärtigen Text הקדש das Allerheiligste bedeuten. Sonst in unserem Kap. liegt diese Bedeutung nicht notwendig vor; es scheint vielmehr, daß der Verf., wenn er ausdrücklich das Allerheiligste bezeichnen will, den Ausdruck "innerhalb des Vorhangs" gebraucht (V. 2 und V. 13). V. 2 und 3 hat einfach die Bedeutung "Heiligtum" (oder "Stiftshütte"). Streicht man nun V. 16b und die genannten Worte V. 20, gewinnt man den Vorteil, auch V. 16. 20 diese allgemeine Bedeutung behaupten zu können. Denn wenn der ursprüngliche Verf. nur eine Blutapplikation im Allerheiligsten kennt, da hat sich für ihn die Wirkung derselben selbstverständlich auf das ganze Haus gestreckt, nicht nur auf das Allerheiligste; das heißt: עהקדש V. 16. 20 muß allgemein verstanden werden. In dem übrigen A. T. findet sich die Bedeutung "Allerheiligste" für להקדש höchstens Ez. 41, 23 (ob auch V. 21?); das Wörterbuch von Siegfried-Stade nimmt auch Lev. 6, 23 diese Bedeutung an, aber unnötig.

Daß V. 25 wenigstens nicht an richtiger Stelle steht, hat Benzinger mit Recht behauptet; es ist wohl mit Bertholet (Komm. p. 52) als Glosse anzusehen.

Das Verhältnis der aussührlicheren Darstellung V. 11 ff. zu der kürzeren V. 6—10 muß als ein Verhältnis der Abhängigkeit aufgefaßt werden. "Der Vers. von V. 11 ff. will den Abschnitt V. 3—10 erläutern und genauer aussühren und weist auf ihn zurück. Seine Darlegung ist nur unter dieser Voraussetzung verständlich" (Stade a. a. O.). Das zeigt sich besonders in der Weise, wie er die Verlosung voraussetzt (cfr. speziell den Ausdruck wie er die Verlosung voraussetzt (cfr. speziell den Ausdruck השעיר ההי V. 20 s., nur von V. 10 aus zu verstehen). Diese Beurteilung muß nach dem Vorhergehenden dahin erweitert werden, daß der Vers. des aussührlichen Rituals das Gesetz V. 3—10 in seine Darstellung ausgenommen und dabei den Sinn desselben umgestaltet hat.

Die Entwickelung von Lev. 16 verläuft also in folgenden Stufen:

1. Die Grundlage bilden V. 3b 5-10 (im Folgenden mit A

bezeichnet), wozu jetzt Anfang (Zeitbestimmung) und Ende (Darbringung der Brandopferwidder) fehlen. Daß dieses Stück auch wirklich ein Gesetz über den Versöhnungstag (vermutlich am ersten Tišri) gewesen ist, wird schon daraus wahrscheinlich, daß es als Grundlage für den weiteren Ausbau genommen wurde, und deutlich zeugt der Sündenbock dafür. Für dieses erste Gesetz bestand das Charakteristische des Versöhnungstages in dem Ritus mit dem Bock für Azazel, sowie in der vorausgehenden Verlosung.

- 2. Der nächsten Stuse gehören an V. 2. 3a. 4. 11 (12b). 14—16a. 17—28 (im Folgenden mit B bezeichnet). Der Verschat die Grundlage A in seine Darstellung ausgenommen und bearbeitet (A + B); dabei hat er den Sinn derselben umgebogen, indem er mit den Sühneriten am Brandopseraltar eine Blutapplikation im Allerheiligsten verband. Dieser Verschlossenheit des Allerheiligsten bricht; darum begreist sich, daß er mit dem Gebot, das Allerheiligste sonst nicht zu betreten, einleitet. Außerdem hat er die einsachen weißen Kleider aus 33 als hohepriesterliche Amtstracht beim Dienste im Allerheiligsten eingesührt.
- 3. An dritter Stelle stehen die Erweiterungen V. 12 f., V. 16 b, V. 25, die das Zeremoniell mit zwei neuen Riten bereichern: die Räucherung im Allerheiligsten, und die Ausdehnung der Blutapplikation auf das Heilige.
- 4. Der Abschluß der Entwickelung wird durch die Anfügung von V. 29—34a erreicht. Indem hier die ganze Feier auf den 10ten Tišri verlegt wurde, kam die Zeitangabe hinter V. 2 in Wegfall. Das Stück setzt in V. 33 den gegenwärtigen Text von V. 16 (Entsühnung des Ohel moed neben dem Miqdaš ha-qodeš) voraus, erwähnt aber die Böcke nicht. Das ist nun nicht so auffallend, als es beim ersten Blick erscheint. Es erklärt sich aus dem Charakter des Stückes. Dasselbe richtet sich an das Volk und stellt darum die Forderung des Fastens und der strengen Arbeitsruhe voran. Dagegen wird der rituelle Charakter des Versöhnungstages nur als Begründung (cfr. V. 30) betont. Dem-

gemäß wird die rituelle Seite der Feier nur ganz summarisch behandelt; eine spezielle Erwähnung der Böcke konnte ausbleiben; die Sühneriten mit den Böcken werden wir wie die ganze Blutzeremonie als in V. 33 vorausgesetzt ansehen dürsen (vgl. 33b).

In dem fortgesetzten Ausbau unseres Kapitels darf man nun auch ohne Zweisel ein Spiegelbild der Entstehung und Entwickelung der Feier des Versöhnungstages sehen. Ein Einblick in die komplizierte Geschichte des Tages wird uns hierdurch gewährt. Der Ritus mit dem Bock für Azazel bildet den Ausgangspunkt, ist also das älteste Stück. Das stimmt mit dem, was man schon a priori annehmen mul, dall in dem genannten Ritus ein Rest alter Volksreligion oder kultischer Sitte steckt (cfr. Eerdmanns a. a. O.). Wenn man sich den Inhalt des Gesetzes A vergegenwärtigt, so tritt klar hervor, daß wir es schon hier mit einem ersten Versuche zu tun haben, den heidnischen Charakter des alten Volksbrauchs abzuschwächen und denselben in das priesterlich-prophetische System der Weihe und Sühne hineinzupassen. Denn der Natur der Sache nach ist das Verfahren mit dem Bock für Azazel (ursprünglich ein Opfer) etwas Selbständiges; die andern Opfer von gewöhnlicher (legitimer) Art, die sich in unserem Stück finden, sind mit Absicht daneben gestellt (wobei auch der Akt der Verlosung hinzukam), um als Gegengewicht zu dienen: der Bock für Azazel bekommt in dem anderen Bock einen Konkurrenten, und indem man diesem und den übrigen Opfern die Bedeutung des Opfers zuspricht, wird dem Bock für Azazel dieser Charakter abgestreift. Demselben Zwecke dienen wohl am Ende auch die Verlosung und die ausdrückliche Bezeichnung des einen Bockes als "für Jahwe"; neben dem Bock für Jahwe kann der andere keine Rolle als Opfer spielen. — Hervorgehoben sei noch, daß in diesem ersten Gesetz nur von einer Sühne für Priester (V. 6) und Volk (V. 10b), nicht aber von einer Entsühnung des Heiligtums die Rede ist.

Der Verf. von B bringt den Einschlag ins Gewebe. Mit der in A enthaltenen Idee einer Sühne für Priesterschaft und Gemeinde, die an den alten Brauch des Böckenopfers an Azazel angeknüpft ist, verbindet er den anderen Gedanken einer Entsündigung und Neuweihe des Heiligtums. Die Idee einer Sühne für Priester und Volk läßt er indessen nicht fallen, sondern knüpft sie speziell an den "lebenden Bock" und die Brandopfer (V.21.24). Mit dem neuen kultischen Zweck bringt er auch als neues kultisches Mittel Blutmanipulationen, die an Ez. 45, 18 ff. erinnern. —

Übrig bleibt über die Quellenzugehörigkeit zu sprechen. Daß der Verf. von A + B mit dem Verf. des Pr nicht identisch ist, wird m. E. durch die Form der Kleidervorschriften V. 4 und V. 23f. bewiesen. Denn Ps schreibt für den Hohenpriester im Dienst Prachtgewänder von bunten Stoffen vor, den Ephod und den Me'il usw. (Ex. 28). Diese heißen dort "die heiligen Kleider" (Ex. 28, 2. 4), es wird wiederholt und mit großem Nachdruck geboten, daß Aharon sie immer anhaben soll, wenn er ins Heiligtum hineingeht und vor Gott steht (V. 29. 30. 35. 38). Eine Ausnahme ist dabei eigentlich ausgeschlossen. — Dazu kommt noch ein weiterer Gegensatz. Es wird Lev. 16 geboten, daß die Kleidungsstücke מצופת, כתנת aus בר sein sollen, während Ex. 28 bb nennt. bb wird gewöhnlich für einen feineren Stoff als I angesehen. Nun war die alte priesterliche Tracht aus כן (I Sa. 2, 18; 22, 18; 2 Sa. 6, 14); wenn P dafür שלש einsetzt, hängt das wohl mit seiner Tendenz zusammen, im Kultus feinere Stoffe anzuwenden (cfr. סלח statt השף Ex. 29, 2). Lev. 16, 4 werden nun Kleider aus 72 vorgeschrieben. Nach V. 24 soll der Hohepriester sie nur bei dem feierlicheren Teile der Opferhandlung anhaben. Vor der Opferung der Brandopfer soll er "seine Kleider" - womit nur die Ex. 28 beschriebenen gemeint sein können — anziehen. Die Kleider aus 72 sind also heiliger als diese. Es ist schwer zu glauben, daß das die Betrachtung des Vers. von Ex. 28 sein kann. Zugegeben, daß dieser Verf. aus Rücksicht auf die besondere Heiligkeit des Allerheiligsten oder den besonderen Ernst der Feier die Prachtstücke hätte weglassen wollen: ist es glaublich, daß dieselbe Rücksicht sich auch an diesem Punkte äußert? Daß der Verf., der in solchem Umfange mit der Tradition gebrochen hat, in dieser Frage, ob

oder 73, ihr nachgegeben hat? Leichter ist es, die Kleidervorschrist Lev. 16 als eine Reaktion gegen die durch Ps in den Kultus eingeführte Pracht zu begreisen, als eine Wiederausnahme der altheiligen Sitte. —

t

Gehört A + B dem ursprünglichen Bestande des P nicht an, so fragt es sich, ob vielleicht das erste Gesetz A in Ps gestanden hat. Auch das ist m. E. nicht der Fall gewesen. Im Stück selbst spricht allerdings nichts dagegen. Damit ist die Frage aber nicht entschieden. V. 1 beweist freilich, daß unser Kapitel früher einmal auf Kap. 10 gefolgt ist, daß Kap. 11-15 später eingefügt sind. Nun besteht Kap. 10, abgesehen von V. 1-5, aus offenbar sekundären Stücken. Nicht nur sind V. 6 f., V. 8-11 und V. 16-20 späteren Ursprungs, wie allgemein anerkannt wird, sondern m. E. auch V. 12-15. Es hat wenig Sinn, dieses Stück dem Ps zuzuweisen, nur weil keine bestimmten Einzelheiten den späteren Ursprung verraten; seiner ganzen Art nach gehört es in dieselbe Kategorie wie die genannten anderen Stücke. Lev. 16, 1 ff. müßte also unmittelbar an 10, 5 angeschlossen werden. innerer Zusammenhang mit Kap. 10 besteht aber, wie wir gesehen haben, nicht. Eben deshalb ist es auffallend, daß durch V. I eine Art von Zusammenhang angedeutet werden soll. Das spricht eher dasür, daß der Zusammenhang kein ursprünglicher ist. Allerdings könnte V. I sekundär sein; das ist aber nicht sehr wahrscheinlich; denn welchen Zweck hätte eine spätere Einfügung? - Dazu kommt noch eine andere Erwägung. Soweit man den Inhalt und Plan des Ps übersehen kann, scheint er sich in das Detail des kultischen und zeremoniellen Apparats nicht eingelassen zu haben. Er gibt nur die großen Grundzüge; für das Opfer geschieht das Lev. 9. Pr wollte ein Volksbuch sein; da gehörte das Detail nicht hinein. Von dieser Erwägung aus scheint es berechtigt, auch die Zugehörigkeit des Stücks A zu Pe als fraglich zu bezeichnen.

#### 2 Samuel 8, 3-6.

Bekanntlich erzählt uns 2 Sam. 8, 3—6 vom Kampse Davids mit Hadad-'ezer, dem König Aram-Şoba's und von der darauf solgenden Unterwerfung von Damaskus. Gewöhnlich glaubt man, dieser Kamps sei derselbe, der in 10, 15—19 etwas aussührlicher beschrieben wird. Auch ich war ansangs dieser Ansicht; aber ich muß gestehen, daß das mehr der Fall war more maiorum als aus Grund eigener Nachforschungen. Eine nähere Untersuchung dessen, was uns 2 Sam. 8 und 10 über den ammonitisch-aramäischen Krieg mitteilen, machte es mir jedoch klar, daß gegen die Identität von 8, 3—6 und 10, 15—19 wichtige Einwendungen zu machen sind.

In 10, 15—19 haben wir eine kurze Beschreibung der Schlacht bei Helam. Hadad-'ezer hat seine Vasallen von Eber ha-nahar einberusen zum Kampse mit David. Der Oberbesehl ist seinem Hauptsührer Schobakh anvertraut. David aber zieht an der Spitze von "ganz Israël" über den Jordan und schlägt die Aramäer bei Helam. Die Folge dieses Sieges ist, daß Hadad-'ezers Vasallen "Frieden machten mit Israël und ihm dienten" und daß "Aram fürchtete den B'nê Ammon wieder Hilse zu leisten". Aus der Tatsache, daß David über den Jordan ziehen muß, ergibt sich am klarsten, daß wir den Schauplatz des Kampses irgendwo im Ostjordanischen zu suchen haben und keinessalls nördlicher als Damaskus. Sonst wird es ja rätselhast, warum David über den Jordan zieht, indem er doch im Ostjordanischen nichts zu tun hat, falls Helam nördlich von Palästina liegt."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Guthes Kurzes Bibelwörterb. identifiziert es mit Haleb-Aleppo, ass. Ḥalmān, aber ein Blick auf die Karte genügt zum Beweise, daß man dann nicht

In 8, 3 dagegen werden wir nicht ins Ostjordanland, sondern an den Euphrat versetzt. Was auch unsere Übersetzung von 3 b sei, sei es, daß wir es auf Hadad-'ezer hinweisen lassen, sei es auf David, wir erhalten immer den Eindruck, daß die Schlacht zwischen Hadad-'ezer und David in Nord-Syrien geliefert worden ist. Und dieser Eindruck wird dadurch noch verstärkt, daß der Chronikenschreiber המתה, bei Hamath" eingeschaltet hat.

Außerdem macht die Meinung, daß 8, 3 und 10, 15-19 denselben Kampf andeuten, השוב von 8, 3 unerklärlich. Zwar versucht man es zu übersetzen mit "um seine Macht nach dem Euphrat zu wenden", doch augenscheinlich kann das nicht der Sinn von השוב sein. Keil ahnte schon dunkel, daß dieses Verb die Bedeutung "seine Macht wiederherstellen" enthält. Jedoch, gebunden durch seinen Ausgangspunkt — die Identität von 8, 3 und 10, 15-19 -, ließ er dieses Wort auf den Aufruf Hadad-'ezers an die transeuphratischen Aramäer zum Kampse gegen David Es liegt aber am Tage, daß בנהר keinesfalls das hindeuten. Gebiet östlich vom Euphrat bedeuten kann. Wenn man in Kanaan sagt, daß einer hingeht "seine Macht am Euphrat wiederherzustellen", so kann das nur auf das Ciseuphratische hindeuten. Allein da hatte, falls 8, 3 und 10, 15—19 identisch sind, Hadadezer noch nichts verloren. Die Schlacht, die der bei Helam vorherging, wurde geliefert bei Rabbath-Ammon.<sup>2</sup> Wie kann man denn von Hadad-'ezer sagen, daß er versucht, seine Macht wiederherzustellen in einem Gebiete, wo David seinen Einfluß noch nicht hat geltend machen können? Überdies darf man nicht außer Acht lassen, daß der Aufruf von Vasallen zum Kriegsdienst (10, 16) nicht gleichbedeutend ist mit "seine Macht wiederherstellen". Auch hieraus ist zu schließen, daß 8, 3,6 unmöglich auf das hindeuten kann, was 10, 16 erwähnt, d. h. 8, 3 beschreibt nicht die Schlacht bei Helam.

den Jordan äberschreiten muß. Schon sur Zeit des Chronisten war dieser Ort unbekannt; daher seine Veränderung von אליחם in מולאפות.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es scheint mir, daß 10, 8-14 keine andere Auffassung möglich macht.

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 27. L. 1907.

Drittens ist noch folgendes in Betracht zu ziehen. In 10, 18 ist nur von Hadad-'ezers Vasallen die Rede: "sie machten Frieden mit Israel und dienten ihm". Von Hadad-'ezer selbst wird hier nur gesagt, daß "Aram sich fürchtete, den B'në Ammon wieder Hilfe zu leisten". Hier handelt es sich folglich nicht um seine Unterwerfung. Jedoch ist das wohl der Fall in 8, 3—6: Hadad-'ezer versucht wieder in den Besitz der verlorenen Macht zu gelangen und seine eiseuphratischen Vasallen wieder zum Gehorsam zu bringen; Damaskus kommt ihm zu Hilfe, wird aber gleichfalls geschlagen, worauf hier משרבת ernannt werden, indem Aram David zinspflichtig wird. 10, 15—19 gibt also nicht das Endergebnis des Kampfes; das meldet uns nur 8, 3—6, d. h. 8, 3—6 ist nicht identisch mit 10, 15—19, sondern ist davon die Fortsetzung.

Hierzu füge ich noch eine vierte Bemerkung. Wenn man die Identität von 8, 3 und 10, 15—19 voraussetzt, so ist es schwer, 8, 5 f. zu verstehen. Gewöhnlich stellt man sich vor, es sei Aram-Damaskus, das demnach von Hadad-'ezer aufgerusen war, absichtlich zu spät auf dem Schlachtfelde angekommen, um danach später selbständig den Kampf zu unternehmen. Abgesehen davon, daß 8, 5 nicht im mindesten zu dieser Voraussetzung berechtigt, versteht man aber nicht, wie Aram-Damaskus auch nur einen Augenblick an den Erfolg seiner Unternehmung glauben konnte unmittelbar nach der Niederlage Hadad-'ezers und seiner Va-Setzen wir hingegen chronologisch 8,5 nach 10, 15—19, so wird die Handlung von Aram-Damaskus mit einem Male Die Truppen Hadad-'ezers, womit dieser die verlorene Macht im Ciseuphratischen wiederzugewinnen sucht, sind geschlagen. Aber auch Davids Truppen sind erschöpft vom Kampse. Außerdem sind sie von ihrer Operationsbasis entfernt. Welch schöne Gelegenheit für Aram-Damaskus - das in 8, 5 gar nicht Vasall von Hadad-'ezer genannt wird! -, David zu vernichten. David wird genötigt, mit seinem ermüdeten Heere, dem überdies wegen seiner zahlreichen Gesangenen die Freiheit der Bewegung sehlt, gegen die frischen Truppen von Aram-Damaskus zu kämpfen. Aber auch dieses Mal ist das Geschick ihm günstig, und nun

gießt er die Schale seines Zornes über Damaskus aus. Die Stadt, die David in so große Gefahr gebracht und ihn zu einer neuen Schlacht genötigt hat eben im Augenblick, da er erschöpft war vom Ringkampf gegen Hadad-'ezer, soll erniedrigt werden. Anders als in den anderen Teilen Arams handelt er in Damaskus: allenthalben werden בשנים, d. h. Zolleinnehmer, denen die benötigten Truppen zur Seite stehen, ernannt; an allen Orten des Landes stellt er sie an, um ein für allemal die Unterwerfung des Landes zu vollenden.

Meine fünste Bemerkung aber ist folgende. Wenn man die Identität von 8, 3 f. und 10, 15-19 voraussetzt, so bleibt noch dieser Einwurf, daß, indem 10, 15-19 Schobakh, Hadad-'ezers Kriegsoberst, ausdrücklich als Heerführer genannt wird, 8, 3 ebenso ausdrücklich versichert, daß Hadad-'ezer selber an der Spitze seines Heeres auszog, "um seine Macht wiederherzustellen am Flusse". Nun ist es mir nicht unbekannt, daß man dieses Letzte der Gedrängtheit des achten Kapitels zuschreibt, doch das ist nur eine Ausflucht: 8, 3 und 10, 16b decken sich nicht. Setzt man hingegen 8, 3 f. nach 10, 15—19, so löst sich auch dieser Widerspruch. Hadad-'ezer hat augenscheinlich Davids Kräfte unterschätzt. Sogar nach der ersten Niederlage hielt er es nicht für nötig, selbst sein Heer anzuführen. Den Befehl übernimmt er erst nach der zweiten Schlacht, als der Abfall seiner Vasallen ihn von der Notwendigkeit überzeugt, all seine Kräfte anzustrengen, um gegen David das Feld zu behaupten. Aber auch in dieser dritten Schlacht unterliegt er seinem Gegner, dessen Überlegenheit er jetzt dadurch anerkennt, daß er ihm Tribut schickt.

Natürlich erscheint nun auch das Betragen Tou's, des Königs von Hamath, in einem neuen Licht. Beharrt man bei der alten Ansicht, so ist es rätselhaft, warum Tou den so wichtigen Schritt tut, "sich nach Davids Wohlsein zu erkundigen", d. h. ihn als König und als Oberer anzuerkennen. Nichts veranlaßte dazu

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Winckler, A. F. I s. 394 (nicht S. 397 wie W. selber in seiner Geschichte II S. 208 Anm. 2 sagt).

nach der Schlacht bei Helam, welche im Ostjordanland geliefert, wohl den Abfall der Vasallen Hadad-'ezers, aber nicht dessen Unterwerfung zur Folge hatte und auch Davids Einfluß im Libanontal nicht vermehrte. Die Tat des Königs Tou wird nur begreiflich, wenn David selbst Hadad-'ezer geschlagen und unterworfen hat. Dann ist für ihn die Zeit gekommen, "sich nach (Davids) Wohlsein zu erkundigen".

Stellen wir also 8, 3-6 und demzusolge auch 8, 9 f. nach der Schlacht bei Helam, so sind wir zugleich genötigt, Davids Kriegstaten einigermaßen anders zu ordnen.

Der Kampf mit Ammon fing an nach der schmählichen Behandlung, welche Davids Botschafter von Hanun erfuhren (10, 1-5). Darauf folgt die Schlacht bei Rabbath-Ammon (10, 6—14) und ein Jahr danach (10, 14) die bei Helam. In das nächste Jahr (11, 1) fällt die Unterwerfung Ammons und die Einnahme der Hauptstadt. Die Zeit benützt Hadad-'ezer, um seinen Einfluß am Euphrat zurückzugewinnen. Demzufolge muß David in dem Jahre nach der Einnahme Rabbath-Ammons gegen ihn ausziehen. Er schlägt ihn in seinem eigenen Gebiet und besiegt auch Damaskus, worauf Tou von Hamath "sich nach seinem Wohlsein erkundigt". Demnach hat der sogenannte ammonitisch-aramäische Krieg nicht drei, sondern vier Jahre gedauert. Ins vierte Jahr dieses Krieges fällt auch der Anfang des Feldzuges gegen. Edom. Solange David im Ostjordanland war, verhielten die Edomiter sich ruhig. Doch sobald Hadad-'ezer und Damaskus ihn. außerhalb der Grenzen seines eigenen Landes beschäftigten, benützten sie die Gelegenheit, um einen Einfall in das von streitbaren Mannschaften entblößte Süd-Palästina zu machen. Die Auffassung, daß David am Euphrat stritt, findet ihre Bestätigung in der Überschrift des 60. Psalmes: "und (als) Joab wiederkehrte und von den Edomitern im Salztale 12000 Mann schlug". Denn zwar ist hier in derselben Überschrift von Aram-Naharajim die Rede, aber das ist nur hinzugefügt worden, weil Aram-Soba den Schauplatz des Kampses sehlerhast andeuten könnte. Der Autor hat hier Aram-Naharajim eingeschaltet, um besonders hervorzuheben,

daß die entscheidende Schlacht gegen Soba am Euphrat stattfand. Während also David in Nord-Syrien kämpft, machen die Edomiter einen Einfall. Daher Abischai<sup>z</sup> denn auch nach Süden "zurückkehrte", um ihn zurückzuwersen.

Die zweite Periode dieses Kampses beschreiben I Kön. 11, 15 und 2 Sam. 8, 14 a. Abischai konnte im vierten Jahre des ammonitisch-aramäischen Krieges seinen Sieg im Salztal nicht fortsetzen. Indem David so weit entsernt im Ausland kämpste, durste er sich nicht an einen schwierigen Feldzug im Gebirge Edoms wagen. Das geschah erst im fünsten Jahre, und selbst dann brauchte Joab, obgleich er "ganz Israel" ins Feld führte, noch sechs Monate, bevor er Edom unterwersen konnte. Indessen ist es wohl merkwürdig, daß auch Edom denselben Maßregeln unterworsen wurde, wovon Damaskus die Schmach empsand: auch in Edom wurden שנו emannt. Die Annahme ist gewiß nicht zu gewagt, daß auch dies eine Strase war für einen Angriff, der David die größte Mühe gemacht hatte, d. h. daß Edom ihn angesallen hatte, während er in Nord-Syrien Hadad-'ezer und Damaskus bekämpste.

Kampen (Holland), 19. Juni 1906.

Dr. A. Noordtzij.

#### Nachschrift.

Nach Einsendung meines Artikels an den Herrn Herausgeber empfing ich von ihm Gottheils Beitrag zur Erklärung von 8, 3, welcher indes nur eines meiner Bedenken berührt. Wie interessant das von ihm Mitgeteilte auch sei, ich kann ihm doch nicht beistimmen. G. mutet dem Autor zu, dieser sage, daß David, als er auszog, den Zweck hatte, eine Trophäe am Euphrat zu erbauen. Dies würde ja der Sinn sein, wenn er schreibt: "und David schlug Hadad-'ezer ben Rehob, den König von Soba, als er (David) auszog, eine Trophäe am Fluß zu erbauen". Also

 $<sup>^{2}</sup>$  So nach I Chron. 18, 15; in  $\psi$  60 ist nur von Joab die Rede, aber der nußte selbstverständlich David zur Seite bleiben im Kampfe gegen Hadad-'ezer und Damaskus.

war das Erbauen Hauptsache, die Begegnung mit Hadad-ex nur etwas Zufälliges. Jeder aber sieht, daß hierdurch die Sache al den Kopf gestellt wird. Wenn man mit G. משלה המיב ander will, so muß man auch בלכתו המיב ändern in מילך ויצב in מילה: "und D. schlug . . . . . und erbaute eine Trophäe a Fluß".

Auch kann man die Übersetzung Gottheils nicht halten, wer man Hadad-'ezer zum Subjekt des הלכתו macht. Es ist ja n die Gewohnheit, sich Trophäen zu erbauen in des Feindes Lan

Kampen, 27. Juni 1906.

N.



# Hyksos.

Von Lie. Dr. A. Frhr. v. Gall.

Nestle fragte Jahrgang 1906, S. 284 an, ob es richtig sei, wenn Manetho schriebe, die fremden Einwanderer würden Ykoux genannt. Ich setze hierher, was G. Steindorff in der "Blütenzeit des Pharaonenreichs" Bielefeld u. Leipzig 1900 S. 13 schreibt:

"In den ägyptischen Texten hat sich der von Manethos mitgeteilte Name bis jetzt nicht auffinden lassen; an den wenigen Stellen, wo von den Barbaren die Rede ist, werden sie entweder ganz verächtlich "die Pest" genannt oder allgemein als "Asiaten" oder als "Mentiu-Beduinen" bezeichnet . . . . ."

Ehe ich auf die zweite Frage Nestles eingehe, zur dritten. Nestle schreibt "Josephus fährt ja fort: οὐ βασιλεῖς κ.τ.λ." Das ist nach der mir zur Verfügung stehenden Sammlung der Fragmente Manethos in den "Fragmenta Historicorum Graecorum" edid. C. Müller Paris 1848 Tom. III. S. 567 nicht genau. Sondern Josephus, der Contr. Apionem 1, 14 Manetho zitiert, fährt fort; ... Έν δ' άλλφ άντιγράφφ ου βασιλείς κτλ." Es hat ihm, dem Josephus, also eine andre Handschrift des Manetho vorgelegen, dem daß Manetho nicht schrieb ev δάλλφ αντιγράφφ, liegt auf cler Hand. Die andre Handschrift las aber nicht βασιλείς ποιμένες, sondern αίγμαλώνους ποιμένες. Woher hat nun Josephus seine Weisheit, daß Yk und Ak mit Spiritus asper Alyuntioti nicht den König, sondern den Kriegsgefangenen bezeichne? Denn sicherlich schreibt Alyunnori ein Nicht-Ägypter, nicht aber Manetho, der wither sehr richtig von καθ' ίεραν γλώσσαν und κατά την κοινήν διάλεκτον redet, d. h. von dem Altägyptischen, das die Priester noch zu seiner Zeit gebrauchten, und der modernen Volkssprache, dem sog. Demotischen. Ich glaube, daß die Lesart

αlχμαλώτους auf Umwegen irgendwie aus (ol) βασιλείς geflossen ist, ferner, daß die Geschichte mit Yk und Ak mit und ohne Spiritus asper, wie schon das unägyptische Alyunnon zeigt, sich der gute Josephus selbst zurechtgelegt hat oder sich von einem renommierenden "Ägyptologen" seiner Tage hat zurechtlegen lassen. Ich kann mich nicht seinem Schluß anschließen και τοῦτο μάλλον πιθανώτερόν μοι φαίνεται καὶ παλαιάς Ιστορίας έχόμεvov. Denn - der Fürst heißt eben nicht - und das mußte Manetho wissen — υκ, sondern ὑκ, ໃΔ 🏂 🎉 🛵 (— κρπ), vergl. A. Erman, Ägyptisches Glossar Berlin 1904 S. 87, der ausdrücklich die Gleichsetzung mit ὑκ betont. Dieses Wort fand Manetho noch καθ' ιεράν γλώσσαν vor. Ob es dem Demotischen darnach schon unbekannt war, entzieht sich meiner Kenntnis, doch scheint es mir so, da ich auch im Koptischen kein Äquivalent kenne. An welches Wort dachte nun bei Yk, Ak Josephus oder sein Gewährsmann? Es kann nur 🎧 🎜 kāk (= ÞMħ) sein, das Erman a. a. O. S. 80 mit "Beute, Gefangene" übersetzt. Aber vielleicht war nach Josephus sein Vokal gar nicht i, sondern a, was natürlich auch für die herkömmliche Deutung des Namens, die Manetho selbst gibt, sprechen würde.

Was hätte auch αιχμαλώναι ποιμένες als (Selbst)bezeichnung (ἐκαλεῖτο kann auch Medium sein) für einen Sinn haben sollen? Und die Ägypter haben sie den Eindringlingen sicher nicht beigelegt, weil sie nicht der Tatsache entsprach.

Der zweite Bestandteil des Wortes Υκσως ist [1] ] ] ] Siw (Erman a. a. O. S. 126) "Nomaden, Beduinen" (so auch Steindorff a. a. O. S. 13f.), von dem eben Manetho noch wußte, daß es noch κατά τὴν κοινὴν διάλεκτον vorkomme, wie das Koptische μως zeigt.

Doch nun zur Bedeutung des Namens. Wenn Euseb überliefert Ύκουσσως, so hat sich hier die älteste Aussprache erhaltenindem in Ύκκου der Plur. steckt. Denn hew (0x) ist die altePluralendung (Erman, äg. Gramm. 2. Aufl. Berlin 1902 § 116).
die sich bis ins Koptische vereinzelt hinübergerettet hat (Stein-

dorff, kopt. Gramm. 2. Aufl. Berlin 1904 S. 69ff.). Die Übersetzung βασιλεῖς ποιμένες "Hirtenkönige" ist nach späterem Sprachgebrauch von Manetho gegeben (Steindorff), sinngemäß wäre βασιλεῖς ποιμένων. Wir haben in dem Namen Ύκσως die ältere Art des Genitivs, ähnlich dem stat. constr. der semitischen Sprachen, die u. a. nach Erman's Gramm. § 135 zur engsten Verbindung zweier Worte diente. Die Hyksos sind nichts andres als "Fürsten oder Scheichs der Schösunomaden" oder kurzgesagt die Beduinenscheichs.

### Zu Psalm 45.

Psalm 45 hat bekanntlich bis jetzt keine genügende Erklärung gefunden. Er soll gedichtet sein auf: Salomo (Giesebrecht), Jerobeam II (Kuenen, Ewald), Ahab (Hitzig, Hupfeld), Joram b. Josaphat (Delitzsch, Cheyne), Aristobul I (Duhm), einen persischen König (Rosenmüller), den Messias (Oort c. s.), oder man weiß nicht auf wen der Psalm zu deuten sei (Reuß, Baethgen und vielleicht andere). Gewöhnlich versteht man ihn als ein Königshochzeitslied<sup>1</sup>, als "ein Lied zur Verherrlichung der Hochzeit eines weltlichen Königs". Es würde nicht schwer sein, die oben genannten Meinungen zu widerlegen. Das ist aber schon oft geschehen. Der Psalm will zu der Deutung auf einen israelitischen König nicht stimmen.

Die messianische Deutung, wie sie schon die Synagoge verstand, scheitert an vielem, das von Reuß und neulich von Baethgen<sup>3</sup> dagegen eingewendet worden ist.

Die Beziehung auf einen fremden, nichtisraelitischen König wird wieder verteidigt von Smend.<sup>4</sup> "Auch Ps. 45 geht auf einen heidnischen und dann gewiß auf einen griechischen König, weil das Lied spät ist und die Perserkönige zu weit waren. Jahve konnte der Gott des Königs genannt werden (vs. 8), der über sein Volk herrschte." Mit Recht aber haben Duhm, Baethgen u. a. in ihren Kommentaren den entscheidenden Umstand eingewendet, daß Jahve der Gott des Königs ist (v. 8) und dieser deshalb kein fremder König sein kann. Und wie sollte ein Psalm, gedichtet auf einen

<sup>1</sup> H. Greßmann, Isr. Jüd. Eschatologie 1905. S. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baethgen, Die Psalmen<sup>3</sup> 1904. S. 130. 3 S. 129, 130.

<sup>4</sup> Lehrbuch der Alttest. Religions-Geschichte 2. S. 376.

griechischen König, in das Gemeindegesangbuch aufgenommen worden sein?

Gray<sup>1</sup>, der, m. E. mit Recht, fast alle Königspsalmen allegorisch auf das israelitische Volk deutet, läßt Ps. 45 außer Betracht der vielen Schwierigkeiten der Interpretation wegen.

Als ich wegen Ps. 2° die sogenannten Königspsalmen studierte, wurde meine Aufmerksamkeit auf die vielen und deutlichen Parallelen zwischen Ps. 45 und dem Hohenliede gelenkt. Ich nenne die folgenden:

- I. ψ 45,9 Myrrhe und Aloë, Kassia dusten alle deine Kleider (d. h. des Königs).
  - HL. 3, 6 Mit Myrrhe und Weihrauch und Gewürzpulver ist die Sänfte des Königs durchräuchert.
- II. \psi 45, 10 Königstöchter) in beiden Fällen der Name für die HL. 6, 8. 9 Königinnen | Brautjungfern.
- III. \$\psi 45, 14 \rightarrow Die Gemahlin wird besonders erwähnt und heißt HL. 7, 1 | Königstochter.
- IV.  $\psi$  45,9 Elsenbeinpaläste.
  - HL. 1, 17 Das Haus hat zederne Balken und das Gitterwerk ist aus Zypressenholz.
- V. ψ 45, 4a Gürte dein Schwert um die Hüste, du Held.
  - HL. 3, 7.8 Die Freunde des Bräutigams sind Helden, jeder hat sein Schwert an seiner Hüfte.
- VI. \psi 45, 12 Der König trägt Verlangen nach der Schönheit der Königin.
- HL. 4, 1-7 u. s. w. Wiederholt ist die Rede von dem Verlangen des Bräutigams nach seiner Braut.
- VII. \$\psi 45, 12 \} die Schönheit der Braut. HL 1, 15—16
- - $\Psi$  45,9 HL. 4, 11 die duftenden Kleider.
  - ψ 45, 16 das Jauchzen. HL. 1,4
  - <sup>1</sup> The Jewish Quarterly Review 1895. S. 658. 686.
  - <sup>2</sup> Theol. Tijdschrift. Leyden 1906. S. 253-276.

Mit diesen Beispielen sind die Parallelen nicht erschöpft. Die Beschreibungen des Königs, der Königin und ihrer Gemächer gleichen sich genau.

Bekanntlich ist das HL. eine Sammlung von Hochzeitsliedern. Die Braut heißt Königin, der Bräutigam König. Nicht allein aber daß sie so heißen, sie werden von ihren Freundinnen und Freunden bis auf den Hochzeitstag als Fürst und Fürstin geseiert. Ihr vielleicht ärmliches Haus ist ein Palast aus Zedern- oder Zypressenholz; die Freunde sind Helden, zum Kriege gerüstet, die Freundinnen sind Königstöchter oder Königinnen; die Hände triesen von Myrrhe; der Bräutigam ist reicher als Salomo; die Braut ist schön wie Abišag, Davids junges und schönes Weib. Die Hochzeitsgäste vergessen die eigentlichen Umstände des Brautpaares; ihre Lieder gelten einem Herrschef und seiner Gemahlin.

Sollte das nicht auch der Fall sein bei Ps. 45? Dies ist gewiß, daß der Psalm ein Hochzeitslied ist an einen König und an eine Königin (vv. 1—10, 11—13). Was darauf folgt (vv. 14—17), sondert sich vom Übrigen ab, weil hier in der dritten Person über das Brautpaar geredet wird. Der Schluß (v. 17 u. 18) ist wieder eine Anrede an den König.

Das Subjekt dieses Hochzeitsliedes ist wahrscheinlich ein Sänger, während vv. 14—17 von einem Chor gesungen wurden. So wenigstens ist die abwechselnde zweite und dritte Person am besten zu erklären. Und wer ist das Objekt? Wegen der vielen, oben genannten Parallelen bin ich der Meinung, daß hier ein Liebeslied vorliegt, nicht verschieden von den Liedern des HL. und also gedichtet nicht auf die Hochzeit eines Königs, sondern eines gewöhnlichen Bräutigams.

Zum Beweise hebe ich folgende drei Punkte hervor:

1. Wie HL. gehört auch Ps. 45 in das dritte oder zweite Jahrhundert v. Chr. "Einige sprachliche Erscheinungen sprechen dafür, daß er (d. h. Ps. 45) einer späteren Zeitperiode angehört" (Baethgen). "Auch ein vorexilischer König kann nicht in Frage kommen, vgl. zu vs. 2" (Duhm). Daß der Psalm jung ist, geht unter Anderem hervor aus wyn (v. 2). Das Wort ist wahr-

scheinlich einfach aus dem griechischen ποίημα übertragen. Nur hier kommt es in diesem Sinne vor. Der Plural ist nicht "sonderbar" (Duhm), braucht auch nicht als Sing. erklärt zu werden (vgl. Gesenius, Handwörterbuch 23 S. 445), steht nicht von dem eventuell sich wiederholenden Vorgange (Baethgen), doch findet seine Erklärung in dem Umstande, daß der Psalm aus verschiedenen Teilen besteht (1—4; 4—9; 9—14; 14—17; 17 bis Ende); der Schluß jedes Teils ist ein Segenswunsch oder Versprechen der Freude. Auffallend ist jedoch, daß nur Koheleth diese Pluralform kennt. Weiter weisen עולה (v. 1), אולה (v. 1), אולה (vgl. Es. 7, 6) auf eine nicht späte Datierung hin. Kann man die Entstehung von v. 2 nicht erklären ohne griechischen Einfluß, dann fällt diese in dieselbe Zeit als die des Hohenliedes.

2. Wenn der Bräutigam ein wirklicher König war, könnte man mit Recht etwas Spezielles erwarten; der Psalm ist aber in dieser Hinsicht farblos: man denke nur an die vielen Auslegungen. Würde der Dichter nicht die großen Taten der Väter erwähnt haben? Könnte der König selber sich kein Gedächtnis stiften bei den kommenden Geschlechtern? Würde der Dichter nichts anderes von einem Fürsten gesagt haben, als daß er Gerechtigkeitliebe und Frevel hasse? Und von welchem nachexilischen König konnte ein Dichter sagen: "an deiner Väter Stelle werden deine Söhne ureten?" Von Aristobul I (Duhm) gewiß nicht.

Man darf nicht überrascht sein, in einem Liede, gedichtet auf einen gewöhnlichen Bräutigam, Aufforderungen und Wünsche zu vernehmen wie v. 4—8 nennen. Wie aus dem HL. hervorgeht, ist der Bräutigam für Sänger und Freunde ein wirklicher König: der gekrönte König Salomo, furchtbar wie Heerscharen: ringsum stellen sich die Helden! Solch eine zügellose Phantasie besitzt auch der Dichter des 45. Psalms.<sup>2</sup> Überschwengliche Worte waren

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich wage es nicht bestimmt zu sagen ob hier die Hypothese anwendbar sei, daß der Name des Dichters versteckt ist (de Lagarde). Sehr auffallend ist die Übereinstimmung mit dem Namen des Priesters 1 Chron. 9, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das religiöse Leben der Juden nach dem Exil von T. K. Cheyne. Übersetsung von H. Stocks. 2. Ausgabe 1905. S. 107.

üblich einem Bräutigam gegenüber. Hierauf hinzuweisen genügt zur Erklärung der Aufforderung hinzufahren auf dem Kriegswagen um die Feinde zu vernichten u. s. w. Die Strophe (vv. 5b, 6) spricht nicht von Kriegstaten, sondern von Kriegsbereitschaft<sup>1</sup>; auch in HL. sind die Freunde zum Kriege gerüstete Helden.

Ps. 45 ist m. E., was auch die Überschrift sagt, ein איר דידות ein Lied der Liebe, ein Hochzeitslied gedichtet auf ein gewöhnliches Brautpaar.

3. Bekanntlich verdankt das HL., daß es den heiligen Schriften zugezählt wurde, dem Umstande, daß Salomo für den Verfasser galt und die Allegorie sich bald dieser Lieder bemächtigte. Schwieriger aber ist es auszumachen, welche Erwägungen dazu geleitet haben, Ps. 45 in den Psalter aufzunehmen.

Daß man diesen Psalm messianisch gedeutet und deshalb dem Psalter einverleibt hat, ist höchst unwahrscheinlich. "Der Messias, der unter dem Bilde des idealisierten Salomo dargestellt wird, hat den Thron bestiegen. Um sein Glück vollständig zu machen und seinen Stamm fortzusetzen, steht er auf dem Punkte mit eines "Königs Tochter" oder vielmehr mit einer "königlichen Jungfrau" sich zu vermählen (vs. 14)." Nirgends aber wird über die Vermählung des Messias ein Wort geredet, weder in den Schriften A. T.'s, noch in den Apokryphen, noch in den anderen jüdischen Schriften. Auch die Söhne, die an der Väter des Königs Stelle treten werden, lassen die Deutung auf den Messias nicht zu. Und wenn der Sammler hier wirklich den Messias besungen fand, würde dann לְּכָּיִרְ (v. 2) ihm genügend gewesen sein? Der Psalm ist nicht auf den Messias gedichtet, kann aber auch allegorisch unmöglich auf ihn gedeutet werden. Cheyne<sup>3</sup> weist hin auf die Anfangsstrophe des 72. Psalms, wo der Messias nicht allein als König bezeichnet wird, sondern als "Königssohn". Aber Ps. 72 ist nicht messianisch.4

Duhm, Die Psalmen 1899. S. 129.

<sup>\*</sup> Cheyne S. 107. So auch Smend S. 373. 3 S. 109.
4 Smend S. 344. Marti, Geschichte der Isr. Rel. 3 S. 188 ff. Wellhausen, Prolegomena. 3 S. 418. Baethgen, Duhm u. a.

Weshalb ist dann aber dieses weltliche Hochzeitslied, Ps. 45, in den Psalter aufgenommen worden? Ich halte es für wahrscheinlich, daß die jüdische Gemeinde sich selbst in dem Bilde des Königs erblickte. Daß die Gemeinde tatsächlich den Titel "König" oder "Jahwe's Gesalbter" annimmt, geht u. a. deutlich hervor aus Hab. 3, 13; Ps. 28, 8. 89, 51. 52. 63, 12 und wird dadurch erklärt, daß die frommen Diener Jahwes die Erben sind der Königsherrschaft des davidischen Hauses, das in dieser Zeit aufgehört hat und nicht mehr aufgerichtet zu werden scheint.

Anziehend war das Lied für die Gemeinde durch die lebhaften und glänzenden Schilderungen in vv. 4—10 und 14—18, welche so gut zu ihren Zukunftshoffnungen stimmten: Befreiung vom fremden Joche, Herrschaft über die Völker, Überfluß und Pracht, Freude für die Gerechten, Strafe für die Frevler.

Wenn wir diesen Punkt im Auge behalten, läßt sich v. 18b leicht erklären, nicht als "ein späterer liturgischer Zusatz mit Anrede an Jahwe", nicht als "eine schlechte Variante zu v. 18a" (Duhm), sondern als eine Doxologie zum ganzen Liede; darum ist preisen nicht ungewöhnlich töricht, wie Duhm meint. Wenn die messianische Zeit da ist, werden die Völker Israel preisen für immer und ewig.

Die Gemeinde wird herrschen über die Welt: die Erde und ihre Völker werden ihr unterworfen sein und ihr huldigen. Durch Allegorie konnten die Königin und ihre Jungfrauen, die unter Freude und Jubel zum Könige geführt werden (vv. 14—17), auf die Erde und ihre Völker gedeutet werden.

Natürlich drängt sich hier der Gedanke auf, ob es denn für die Völker eine Freude bedeutet, unter das Joch der Gemeinde oder des Volkes Israel gebracht zu werden? Vergessen wir aber nicht: 1. daß schon in den Liedern über den Knecht Jahwes die Lehrer und Prediger eine gute Botschaft an die andern Völker zu bringen haben, Lichtbringer für die Heiden sein sollen (Jes. 42,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Theol. Tijdschrist 1906. S. 257 ff. Cheyne S. 109 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Journal of Biblical Literature 1900. S. 189 ff., erwihnt von Baethgen<sup>3</sup> S. 133.

1—4. 49, 5 ff.) und die Abneigung gegen das Heidentum nicht bei Allen stark war (Jona, Ruth); 2. daß z. B. Deuterojesaja in der Schilderung des zukünstigen Heils die Heiden nicht ausschließt und Jes. 24—27 (aus derselben Zeit stammend als Ps. 45) von einem herrlichen Mahle redet, das den Völkern auf Zion bereitet wird. Dies ist gewiß, daß die Teilnahme am Heil auch den Völkern, also der ganzen Erde, gestattet wird.

Das Bild der Ehe konnte auf dieses Verhältnis leicht angewendet werden, da es seit Hosea für einen Bund üblich war. Und darum war dieses Bild für die Gemeinde so anziehend, weil dem Charakter der Ehe gemäß die Frau aus ihrer Familie in die des Mannes übergeht und das Eigentum des Mannes wird (Ps. 45, 11.12). Die Erde und die Völker werden in der Zukunft ganz der Gemeinde, dem König, angehören.

Daß mit diesen drei Punkten das Problem des Psalms gelöst sei, wage ich nicht zu behaupten. Ich meine aber einigermaßen deutlich gemacht zu haben I. den ursprünglichen Sinn des Ps. 45 und 2. die allegorische Deutung, die die Aufnahme des Psalms in den Psalter vermittelte.

Hilversum (Holland).

F. DIJKEMA.

# Midrasch der vollen und defektiven Schreibung.

(מדרש חסירות ויתרות.)

Jedes Wort und jeder Ausdruck der Schrift ebnete die Wege der Agada! Nicht allein auf die innere Bedeutung der Worte wurde hoher Wert gelegt, vielmehr mußte auch die äußere Einkleidung der Schrifterklärung dienstbar werden. Verschiedene Pfade, die geheimen Andeutungen ebenso, wie die allgemein verständlichen Gleichnisse; die erinnerenden geschichtlichen Betrachtungen ebenso, wie die verheißenden, messianischen Weissagungen; die ermahnenden Aufruse an die Gemeinde ebenso, wie die erbauenden Erzählungen, führten zum Herzen des Buches. Die Schreibung der einzelnen Worte konnte den Schrifterklärern nicht belanglos sein für die Agada, da ja die verschiedensten Legenden wahrscheinlich die alten Begebenheiten bereits bis zu jener Zeit begleiteten, da die Massoreten ihr Werk vollendeten. Ob diese Zusammenstellung der Erklärungen der Plena und Defectiva und ihre Begründung der midraschischen vorangegangen ist, d. h., daß der Redaktor dieses Midrasch nichts anderes anstrebte, als die ähnlichen Partien der verschiedenen Midraschim aneinanderzufügen oder umgekehrt, d. h. unser Midrasch lag den Schriftdeutern und Midraschlehrern als Quelle vor, aus der sie schöpften, die Gemeinde belehrten, die Zuhörer ergötzten, das Volk zur Tugend anleiteten, in der Stunde der Gefahr aufzumuntern, muß eine offene Frage bleiben, so lange der Midrasch in seiner Vollständigkeit und in seiner ursprünglichen Gestalt nicht vorliegen wird. Die bereits veröffentlichten Rezensionen und die von uns aufgefundenen Fragmente unseres Midrasch Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 27. I. 1907. 3

zeigen es ganz klar, daß wir den Midrasch, in seinem ganzen Umfange und in seiner ursprünglichen Gestalt noch nicht haben und daß an die Feststellung des Alters und des gegenseitigen Verhältnisses der vorliegenden Rezensionen nur nach Veröffentlichung der Pariser Handschrift und der in Oxford befindlichen Fragmente gedacht werden kann. Jedoch wird neues Material, das der Veröffentlichung harrt, immer mehr und mehr, wie in der ganzen Literatur, auch diese Frage der Lösung näher bringen. Dieser Midrasch muß aus vielen anderen Gründen der Beachtung besonders wichtig erscheinen und von verschiedenen Gesichtspunkten aus betrachtet, der Forschung der hebräischen Lexikographie und Grammatik, näher gebracht werden. Dieser Midrasch wurde zuerst von A. Berliner ans Tageslicht gezogen und veröffentlicht.1 Eine abgekürzte und willkürlich veränderte Rezension dieses Midrasch ist im Machsor Vitry zu lesen. Die סעסים של enthalten, nach den bisher bekannten Fragmenten zu urteilen, weniges, von unserem Midrasch.3 Im Jahre 1893 wurden in Ägypten neue Fragmente entdeckt und von A. S. Wertheimer in Jerusalem veröffentlicht, ein näherer Fundort und der jetzige Aufbewahrungsort der Handschrift wird vom Herausgeber unterlassen anzugeben.4 Jedenfalls ist dieses Fragment nicht identisch

בי מלישה, D. A. p. 34. H. A. p. 36 nach Cod. München, Nr. 358. s. 61—4; sitiert werden noch Cod. Paris 769 h. Nach einer freundlichen Mitteilung des Bibliothekars Mr. Schwab in Paris stammt die Hs aus dem XVI Saeculum, unser Midrasch beginnt p. 60b bis 74a und enthält einen Kommentar sum Buche Jesira, 12 kabbalistische Noten, Kommentar sum Traktate Abot von Raschi, zu Esster von ibn Esra, zu den Proverbien (s. B. Goldberg אור בין הוא p. 13 Paris); eine Abschrift hiervon besitzt Herr Salomon Buber in Lemberg (s. Wertheimer אורים אורים בין 15), Cod. Günsburg (s. Senior Sachs. אורים בין 13 d. (s. Zunz. Zur Geschichte p. 117 und Wertheimer p. 11).

<sup>3</sup> s. Berliner, l. c., über Cod. Paris 353, s. I. Lévy, Revue d. É. I. 49 p. 231 ff. und A. Epstein, Monatsschrift Bd. 49, p. 557. Midraschisches Material vermisse ich darin im allgemeinen. Mr. M. Schwab in Paris hatte die Güte mir mitzuteilen, daß p. 90a die Plena und Defectiva besprochen werden.

<sup>4</sup> Wertheimer אים וו באי I. 13. und 32-8. Jerusalem. 1893, vielleicht sind

mit einem einzigen der Cambridger Genisa, die wir hier besprechen und ediren. Am nächsten steht dem Frgm. Wertheimer unser Frgm. I, welches im Schlusse dieselbe Reihenfolge zeigt, wie Frgm. W., allein identisch sind sie nicht, denn der Anfang ist auf beiden verschieden. Frgm. II und III sind zwar schlecht erhalten, jedoch sehr wichtig, weil sie von den bisher bekannten und in Form und Ausdruck auch von Frgm. I völlig verschieden sind. In Frgm. II möchte ich den Anfang des Midrasch sehen, denn nach dem abgekürzten Bericht im Machsor Vitry wird das Wort am Anfang behandelt, ebenso auf unserem Frgm. Allein nach M. V. lassen sich keine Schlüsse ziehen, denn der Abschreiber hielt sich nicht an den Text, wie er es offen gesteht, der ihm vorgelegen hat. Frgm. III ist unstreitig zu unserem Midrasch zu zählen, obwohl die weitläufigen Erklärungen besonders von Personennamen aus verschiedenen Quellen geschöpft sind.

Wenn wir die bisher bekannten Rezensionen und die von uns gefundenen mit dem Verzeichnis des M. V. vergleichen so sehen wir, daß der größte Teil bekannt ist und, daß die Fragmente auch die Lücken auszufüllen helsen aber ebenso, wie die bisherigen Publikationen das Wörterverzeichnis bereichern.

אלהים (s. Berliner p. 36, Wertheimer Nr. 52.) להים (Frgm. II, Wertheimer Nr. 53.)

diese Frgm. nach Oxford gebracht, wie andere von W. erwähnte Frgm. In Cambridge habe ich sie nicht gesehen. Später gab Wertheimer den ganzen Midrasch nach Cod. Parma und den bereits veröffentlichten Fragmenten neuerdings heraus, danach zitiere ich. Mr. A. Cowley in Oxford hatte die Liebenswärdigkeit mir mitzuteilen, daß Frgm. Wertheimer sich tatsächlich in Oxford befindet, außerdem fand Mr. Cowley noch ein Frgm. von unserem Midrasch, welches er zur Veröffentlichung vorbereitet (19. IV. 06).

E Wie es scheint werden alle Sätze mit 50 eingeleitet, hier ist das nicht der Fall. Daß Frgm. I und II susammengehören, zeigt nichts deutlicher, als die Tatsache, daß ein Frgm. I auch mit 50 die Lehrsätze einleitet. Beachtenswert ist GR. K. 62, wo eine Erklärung über Plena und Defectiva ebenfalls mit 50 beginnt (s. Berliner H. A. p. 43).

s Frgm. I בל יהושם ist m. E. die Fortsetzung.

<sup>3</sup> s. p. 656 und S. Buber, השחר IV. p. 284.

<sup>4</sup> Cod. Paris 769 beginnt ebenfalls: כל אלהים שבתורה חסרץ.

5

10

15

25

30

35

לעולם (s. Berliner p. 36, Wertheimer Nr. 38. 54.) תולדת (s. Berliner p. 36, Wertheimer Nr. 56.)

ארץ (Frgm. III.) ארון (s. Berliner p. 37.) (s. Berliner p. 37, Wertheimer מוש ביים I. p. 38.)

יעקוב (s. Berliner p. 37 u. 41, Wertheimer Nr. 63.)

אבותנו (s. Berliner p. 37, Wertheimer ב"ם p. 38.) וישבתו (s. Berliner p. 37.)

נשלים (s. Berliner p. 38.)

בשש משה (Frgm. I, Wertheimer Nr. 94.)

חורב (s. Berliner p. 38, Wertheimer p. 35. Frgm. I.) ימלוך (s. Berliner p. 39, Wertheimer p. 32.)\*

והשיגוך (s. Berliner p. 39, Wertheimer Nr. 79.) הגשאים (s. Berliner p. 40, Frgm. I.)

ישרוש (s. Berliner p. 40.) עולה (s. Berliner p. 43, Werth. Nr. 119 und 184.)

מי לך פה (s. Berliner p. 41.) רודף (s. Wertheimer p. 37, Berliner p. 42.) 20

ו המים להם חומה ו (s. Berliner p. 43.) מארת (s. Berliner p. 43. Frgm. I.)

בשביעית אם אדוניו (Wertheimer Nr. 37.)

לוא לחמאת (Wertheimer Nr. 60.) השבעי (Wertheimer Nr. 62.)

מובות הנה

לאמר (Frgm. I, Wertheimer Nr. 66.) מעלות (Frgm. I, Wertheimer Nr. 71.)

עשרון (s. Berliner p. 37, Wertheimer Nr. 73.)

מכשול (Wertheimer Nr. 78.)

כל השומע תמלך (s. Wertheimer p. 33.) צדקים (s. Wertheimer p. 33 und Nr. 88.)

ב Muß wohl אבותיו gelesen und als Fehler eines Kopisten angesehen werd

<sup>#</sup> Hier werden noch אמלך und besprochen.

```
ראשונה (s. Wertheimer p. 33 und Nr. 109.)
          אבותם (s. Berliner p. 44, Wertheimer Nr. 4.)
          (s. Berliner p. 44.)
           אנגות (Wertheimer Nr. 41.)
           וחגותי (Wertheimer Nr. 44.)
 40
            אחון (Wertheimer Nr. 43.)
         התנינים (Wertheimer Nr. 44.)
             D
           הביא (Wertheimer Nr. 18.)
44 Buchstaben werden verzeichnet, von denen 20 bei Berliner
9 neue bei Wertheimer und 5 in den Fragmenten zu finden sind.
Also bleiben 5 noch nicht belegte Wörter. Jedoch ist die Zahl
der in der Rez. Berliner angesührten Worte selbst bedeutend
größer, als diese, weil ja der Abschreiber vieles weggelassen und
für unwichtig gehalten hat; Worte aus dem nicht pentateuchischen
```

Die durch die Fragmente erhaltenen neuen Buchstaben, welche im obigen Verzeichnis nicht vorkommen, sind:

```
יהושת (Frgm. I, Wertheimer Nr. 64.)
    שנה (s. Berliner p. 37.)
    משה (Frgm. I, Wertheimer Nr. 67.)
    אהרן (Frgm. I, Wertheimer Nr. 68.)
     כהן (s. Berliner p. 36, Wertheimer Nr. 69.)
    איכה (Frgm. I, Wertheimer Nr. 70.)
     ואנג (s. Wertheimer Nr. 111. Frgm. I.)
     אטף (s. Wertheimer Nr. 93. Frgm. I.)
     לחת (Frgm. I, Wertheimer Nr. 95.)
הראות (Frgm. III.)
 מרכנות (s. Berliner p. 38. Frgm. III.)
   ושאד (Frgm. I, Wertheimer Nr. 9.)
      אר (Frgm. III, Wertheimer Nr. 47.)
    ושמות (Frgm. III. Wertheimer Nr. 48.)
     ויקונן (Frgm. III, Wertheimer Nr. 49.)
      DYD (Frgm. I, Wertheimer Nr. 89.)
     שה (Frgm. I.)
```

Schrifttume garnicht anführt.

שמחה (Frgm. I, Wertheimer Nr. 92.) שלמה (Frgm. III.)

Texte.

Frgm. I.

כל יהושע שבמקרא חסר חוץ מן נ'. ואת יהושוע צויתי. [V. 3. 21] אלא שבאותה שעה נתעמר בששה עמרות. הגוי, והכח והעושר והחכמה והגבואה והנשיאות. הגוי מנין? שנ' ונתת מהודך עליו [V. 27, 20.] שנ' והכח מניין? שנ' יהושוע והעושר? שהעשיר מביות סיתון ועונ. כעניין ושלל הערים. [V. 2. 35] והחכמה מניין? שנ' ני ויהושוע בן נון מלא רוח חכמה. [V. 34. 9.] והגבואה מניין? שנ' כי עמך ד' אלהיך בכל אשר תלך [Jos. 1, 9]. ויעבדו העם הנשיאות מניין? שנ' כל איש אשר ימרה את פיך [Jos. 1, 18]. ויעבדו העם כל ימי יהושע וכל ימי הזקנים אשר האריכו ימים אחר יהושועי. [Richter 2, 7].

שניונם מאים לפוז? שעבו לווק בלבב שלם.

[2] כל לאמור שבמקרא חמר ויו חוץ מן ג' מליאין. ויברכם ביום ההוא לאמור .[48, 20]. ולמה למי שברכו ברכה שלימה. [48, 20]. ולמה למי שברכו ברכה שלימה. [Jer. 18, 6]. יה אלי לאמור הכיוצר הזה לא אוכל לעשות לכם בית ישראלי לממור הכיוצר הזה לא אוכל לעשות לכם בית ישראלי בששת ימי למה? אלא שכשם שהיוצר הזה יוצר כלים מן החומר כך ברא הקב"ה בששת ימי בראשית בלא יגיעה שנ' הלא ידעת. ויהי דבר ד' אל ירמיהו לאמור. כה אמר ד' בראשית בלא יגיעה שנ' הלא ידעת. ולמה? כשם ששמים וארץ אינם במלים, כן ישראל אינן במילין לעולם שנ' כה אמר ד' נותן שמש לזגור. אם ימושו החוקים. [Jer. 31. 34] ולא כשמים וכארץ העתידים להיבראות שנ' כאשר השמים החדשה. [Ps. 66. 22] כל שנה' שבמקרא בהי חוץ מן א' באלף, כן יתן לידידו [Ps. 127, 1]. למה? אלא תלמידי חכמים. שמשכימין באלף, כן יתן לידידו [Ps. 127, 1].

z s. Sifre K. 140. Sifre suta (im Jalkut 776), wo Moses der Sonne und Josua dem Monde gleichgestellt wird. Daß dies Ausdrücke zur Bezeichnung der Schönheit sind, geht aus G. R. K. IV. u. m. hervor.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In unserem Texte ist nur der letzte Name plene geschrieben, ob auch der erste pl. sein sollte? Das Pronominalsuffix Drow bezieht sich vielleicht auf das Waw des letzten, und es heißt "sie beide," nämlich die Waw des letzten sind plene zu schreiben.

und es heißt "sie beide," nämlich die Waw des letzten sind plene zu schreiber 3 Wird im M. V. p. 657 Z. 11 zitiert. כל לאמר חסר מי בר מן ני

<sup>4</sup> In einem Frgm. der Cambridger Genisa, welches 16 Seiten umfaßt und den Segen Jakob agadisch erläutert sah ich s. ו מלמד שברכן ברכת שלימה. Anderswo finde ich diesen Midrasch nicht, nur noch Midrasch haggadol, ed. S. Schechter, Cambridge 1902 col. 727 אומור. מלא. שהיא ברכה שלימה . Somit ist Note 51 daselbst erledigt.

s a. Jedidja Norzis ש מנחת שי su Jer. 18, 6. חד מן נ' מלא יי

<sup>6</sup> s. Berliner, l. c. p. 37 und Norzi l. c. su Ps. 127, 2, wie hier, hat ebenfalls mn הק נחן להם נחת אם vgl. jedoch Berliner און להם נחת was nicht gut verständlich.

ומעריבין ועוסקין בתורה בעולם הזה הק' נותן להם נחת רוח. ישינים שינה אחת ומטנה מקיצין לחיי העולם הבא שנא' על ואת הקיצותי ואראה [Jer. 31.26] כל משה שבמקרא חמר ויו למה? לפי שנתחמר שער אחד מן החכמה. שנ' ותחמרהו מעם מאלהים [Ps. 8, 6]. לפי שנ' שערי הכמה הן. מ"ם.י נתן נתגו לו למשה בסיני וא' לא ניתן [לו]. ואיזה זה, זה שער הספד [ו]פיום. ואחר מיתת משה נתעלם: ונשתיירו מ"ח שערים וכמה נתקשה שלמה מלך ישראל עליו ולא יכול לו שני בקש קהלת לכתב דברי חפץ א"ל הקב"ה וכתב יושר דברי אמת [Koh. 12, 10]. כבר הכתבתיהנ על ספר הישר זו תורה: ולא קם עוד גביא [V. 34, 10]. ואהרן למה חסר? אלא אינו דין שיהא של משה חסר ושל אהרן מלא. כל כהן. כהגים שבמקרא חסר. למה? שנפתלק מביניתון אליהו זכור לפוב. • ויקרא ד אלהים אל האדם ויאפרלו איכה [.I. 3. 9.] מלמר שקונן עליו הקב"ה איכה. ז כל מעלות. במעלות מלא חוץ ולא תעלה במעלת על מובחי [II. 20, 26.] חסר, ולמה? שאפילו עולה במעלה אחת הוא נפסל והמים להם חומה [11. 14, 29.] השניי מלא. מלמד שנתמלא הקב"ה על שונאיהן של ישראל חימה. וכל כך למה? לפי שעבדה עבירה עם שראל שנ׳.

שבראשונהי אפר שאול לפנוע בהן ולא שמעו לו שנ' ויאפר המלך

י Wertheimer p. 13 liest שער סיום הספר, was aber grundfalsch ist.

s. Midrasch Mišle. ed Buber p. 78 איים אווי אווי sur Agada s. b. Erabin cf. Jalkut, Kohelet z. St; b. Roš. hašona 21 b.

<sup>3</sup> Zu diesem Sprachgebrauch ist Midraš Kohelet r. (ed. Leipsig, 1864) p. 198. Z. 29, 31, 33, außerdem ist Jalkut Kohelet zur St. zu vgl., wo dieses aber in veränderter (vielleicht späterer?, denn diese Tradition lehnt sich in Form und Sprachgebrauch mehr der midraschischen an!) Form.

<sup>4</sup> Vgl. Berliner, l. c. p. 36 hat אליהו .

<sup>5</sup> s. G. R. K. 19, Z. 27 וקוננתי עליו איכת ebenso s. 34. Z. 30 איכה כתיב ויאמר לו איכת,

<sup>6</sup> s. Mehilta des RS. bJ. ed. Hoffmann, Frankfurt 1905 p. 116. השנלה מרב מצלות, במעלות, במעלות, במעלות, מל המובח לוקה ואפילו במעלה אחת רכת' ולא תעלה במעלות, על המובח לוקה ואפילו במעלה אחת רכת' ולא תעלה במעלות, על המובח לוקה א. V. p. 657 Z. 13.

<sup>7</sup> Im Gegensatz zu V. 22. s. MV. p. 657 Z. 8; Berliner z. 43 hat אירום מילוד אירות בייתו מים, מים שניתות als Subjekt ist nicht gut verständlich und אירום פייתות בייתו המים משנים בייתו המים מים מים בייתות המים בייתות ביי

<sup>\*</sup> Im Frgm. ist noch folgendes lesbar: עברה (עברה) עם ישראל שני. Das nichste ist Anfang s. 3.

<sup>9</sup> Nach dem Frgm. Wertheimer, חשרים לדוים, I. 34 ist zu erginzen: מרב אום השפשה לדוים (I. Sam. 22. 18] כתיב לדואג סב אותה ופגע בכתנים לדויע (I. Sam. 22. 18]. אות עברה רבאה אות עברה רבאה אות עברה רבאה אות עברה רבאה בה לפי: אות עברה רבאה בה לפי: אות עברה בה לפי: אות עם בה לפי:

לרצים הנצבים עליו .[I. Sam. 22, 17] מה כתוב שם ולא אבו עבדי המלך לשלח ידם. מיד אמר שאול לרואנ. אתמהא אפשר לאמר (שאין) בית דין: נהרנין אותה בעבורה. כעניין שנ' [I. Sam. 22, 9]. ויען דואג האדומי והוא נצב על עבדי שאול. ונו' וכת' יד העדים תהיה בו בראשונה [V. 17. 7]. כשם שהעדתה עליהן כך עכשיו לא נעשה בהן הדין שאתה עד.י הוי לראג לדויג כת'. ד"א מה דויג? רוצח, כמה דאת אמר הנגי שולח לדייגים.3 .במסו כתיב. [Jer. 16, 16.] רבים. ויבוא נעמן בסוסיו .[Jer. 16, 16.] ולמה? שאע"ם שהיה גוי, נוהג באלישע הגביא כבוד. שהשפילי את עצמו ולא בא לפתח אלישע בכל מרכבותיו ובכל סוסיו אלא בסום אחד בלבד. כל הר חרב שבמקרא חסר חוץ מן חד, ויתנצלו בני ישראל עדים מהר חורב, ולמה עד שלא חמאו ישראל במעשה ענל היתה בו [חרב] אבדת [II. 33, 6.] אויביהם מפניהם, ולאחר שחמאו בעגל געשה חרב לשון חרבה.3 כל גשאיה של בריות בשין כתיב. למה? שהשכחה מצוייה ביניהן. ושל הקב"ה ,כגון נושא .[Micha 7, 18] עון, למה? שאע"ם שאין לפניו שכחה כביכול הוא משכח עוגותיהן של ישראל, ושל נבילה, כגון והגושא את נבלתה [III. 11. 10.] למה בשין בין בשונג בין במויד. כל גו שא כתיב בשין לשון גשיאה וד' לא תגשיני כל שמחה שבמקרא בשין ששמחת העולם הזה אינה שמחה שהיא 6[Jes. 44. 21]. במתת.? קנוא כ' מליין. ויאמר יהושע אל כל העם לא תוכלו לעבוד את ד' אל קנוא שהוא [Jos. 24, 19]. קנא בכל המקרא מליין וכ' חסרין. א. קנוא מלמר **שהקב"ה מקנא באו"ה עוברין ע"ז. ולמה קנוא מלא, מלמד שהוא מקנא על** שראל יותר מאו"ה. ב. אל קנוא ונוקם [Nah. 1. 2.]. מלא לומד שלא בתאמר אין הקב"ה מקנא אלא לבינוגים ולרשעים, ולא לצדיקים ולחסדים ביותר, שאם עבר אחד מהן עבירה קלה גובה ממנו בעולם הזה. כדי שיהא נקי בעולם שהבא. וכן אתה מוצא במשה רבינו שעל מי מריבה נגזר עליו שלא יכנס לארץ. דכן הוא אומ' וסביביו נשערה מאוד [Ps. 50, 3]. מלמר שמדקדקין עם הצדיקים כחום השערה.3 קנוא ב' חסירין, והן של בשר ודם, ויאמר קנא קנאתי

י Wertheimer S. 37 scheint das בדין nicht verstanden zu haben.

<sup>2</sup> s. Sifre Deut. 151. Num. 114.

<sup>3</sup> Frgm. l. nach dem Kere דיינים und nicht nach dem Ketib דיינים.

<sup>4 2.</sup> Berliner S. 38, Wertheimer S. 35. אור מער fehlt im Frgm., zur Sages. j. Synhedrin. K. אור הער אור אור א אוייני אין אייני אייני

<sup>5</sup> s. Berliner S. 38, teilweise verschieden, Wertheimer S. 35.

<sup>6</sup> s. Berliner S. 43, ähnlicher Wertheimer S. 36.

<sup>7</sup> s. Berliner S. 38, מפני שהיא נמתח, Wertheimer S. 36 wie Frgm.

<sup>8</sup> s. Wertheimer p. 36. Die einzelnen Varianten zeigen auch, was übrigen sauch anderwärts hervorgeht, daß unser Frgm. mit dem von Wertheimer heraus—gegebenen nicht identisch ist.

על מכעיסין רצוני, שנ' כי אנוכי ד' אלהיך אל קנא בשר ודם, הקב"ה מקנא על מכעיסין רצוני, שנ' כי אנוכי ד' אלהיך אל קנא 20, 5 כי ד' אלהים, אש על מכעיסין רצוני, שנ' כי אנוכי ד' אלהיך אל קנא 20, 5 וכי ד' אלהים, אש אכלה הוא אל קנא. אבל אליהו לא נתקנא על שעבדו ישראל ע"ז אלא על עצמו שבקשו להרוג אותו שני וכן הוא אומר ויאמר קנוא קנאתי. [IR. 19. 10.] אמר לו הן. למה? א"ל רבש"ע, כי עובו בריתך. א"ל ה"ק שמא בריתך, שאת בא ומקמרנ מלפני. אמר לפניו ,רבש"ע ואת מובחך דרסו! א"ל שמא מובחותיך? א"ל ואת נביאיך הרנו. ואמר לו הקב"ה עצמך את מקנא. לפיכך שניהם חסירין. שלא קינא אלא על עצמו. ביורא העם כי בשש [II. 32, I] חסר. מלמד שלא עשו הענל אלא בשש שעות בלבד. לחת [II. 33, 19] המרונות מן] הראשונות נפסלו.

Frgm. II.4

ראיות(?) אלא אם בקש אדם לעבור עבירה ולא ספקה, איך הקב"ה חושב לו שנ' ראיתו(?) בלב. לא ישמע ולא יתבונן. כל בקרי שבמקרא חסר שאין בסרו של עולם הזה בסר עד שיבוא בוקרו של עולם הבא שנ' אמר שמר אתא בקר וגם לילה [Jes. 21, 12] אתר למה בקר חסר, למה, שלא [לן ארם] ביקר עם ביקר שנ׳ אדם ביקר ילין. דבר אחר שלאי בכעם חוץ מדינן של נהינם. ויאמר אלהים יהי מאורות [I. 1, 15]. מארת שני נוים. ולמה. אמר ר' יוחגן בתחלה לא [נברא?] [אלא] להאיר גלגל חמה בלבד לכן [כתיב] מארת. ולמה [נבראת] לבנה, אלא לקדש ראשי חדשים בחשבונה. ושגים וכן הוא אומר [Ps. 104]

z s. Tana dbe Elijahu, p. 17, cf. Jalkut II. 217 und מדרש ed. Buber p. 39-

<sup>2</sup> s. M. V. p. 657 Z. 4 und b. Sabbat 89 a., ferner Tanchuma אשה G. R. 41, j. Sekalim II. 4, cf. Buber השחר, IV. 348.

<sup>3</sup> s. Berliner p. 38, oder wie Wertheimer Nr. 95, hinzuzufügen מעמן

<sup>4</sup> Davon können wir nur S. 3 und 4 geben.

<sup>5</sup> s. M. V. p. 656 Z. I.

<sup>6</sup> Von hier ab ist die Schrift schwer zu entziffern.

<sup>7</sup> Beginnt S. 4.

<sup>8</sup> s. Berliner 43, M. V. p. 657 Z. 8.

עשה [ירח למוערים] ר' שילא רכפר תפתחת בשם [ר' יוחגן] אעפי שעשה ירח למוערים. שמש ידע מבואו. מכאן שאנו מונין [ללבנה לאחר שתשקע] תחמה [יוסמי] חבר בר' ברכיה.:

### Frgm. III.2

למען הראותכה הבאתה הנה [Ez. 40. 4] מלא ,למה שהיא צריכה ראיה בעין ושמירה בלב ושמיעה כאוון לבך. ד"א הראותכה מלא בה"א הא חמשה כענין שראה יחוקאל צורת הבית לעתיד לבוא כנין שלם. הוא ואותן הי דבריך: שהמר בית שני מן בית ראשון. אש ושכינה ארון וכפורת וכרובים ורוח הקדש ואורים ותומים. כולם הן עתידין לחזור בבנין הבית האחרון שני גדול יהיה כבוד הבית וגר אפר ד' צבאות. [Haggai 1, 9] ד"א הראותכה מלא, להלן הוא אומר, עלו ההר והבאתם עץ ובנו הבית וארצה בו ואכבר דתי שנתחסר ה"א בשביל ה"א רברים שחסר מקדש שני מן מקדש ראשון. אותו הא שנתחסר מן ואכברה ותמלא. כן כת' למען הראתכה הובאתה הגה. מרכבות? פרעה וחילו ירה בים [II. 15, 4]. חסר וו מרכבת, לפי שעברו ישראל בים בשש שעות [בלילה], וכיון שעלה האחרן שבישראל מן הים ירדו [הראשון] מן המצרים אל הים. וכן הוא אומר ויהי באשמורת הבוקר וישקף די למחגה מצרים [II. 14, 24]. דיא מרכבות למה חמר? שלמר שכל מרכבות שמבעו בימי סוף אינן חשובין לפני הקב"ה אלא כרכב אחד. וכן הוא אומר אשירה לד', כי נאה נאה. סום ורוכב רמה בים. [.15, 2.] וכי סום א' ורוכב אחד הן, אלא כולן איגן לפני ה"ק אלא כסום אחד ורכב אחד.6 וכן הוא אומר. כי תצא למלחמה על אויביך וראית סום ורכב [V. 20, 1] וכי בסום אחד ורכב א' או"ה יוצאין על ישראל? והלא נאמר, ויצא להם זרח הכושי בחיל אלם אלפים ומרכבות נ' מאות, מיד ויסרא אסא את הכושי. וירדפם אסא והעם אשר עמו עד לנרר. ויפל מן הכושיים לאין להם מחיה

 $<sup>^{\</sup>rm I}$  Das ganze ist nach GR. K. 6 und darnach wurden auch die Lücken unseres Textes ergänst.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dieses Frgm. hat 8 Seiten.

<sup>3</sup> Pirke des R. Hakadoš, K. V. M 12 ed. Schoenblum, jedoch stimmt unsere Rezenzion nur mit b. Joma 21 b; dort sind 7.

<sup>4</sup> Vgl. b. Joma 21 b. nach R. Samuel b. Unia.

<sup>5</sup> s. Berliner S. 38.

<sup>6</sup> Vgl. Mechilta z. St. II. 14. 24. Die LA der Mechilta, welche unserem Redaktor vorgelegen hat, stimmt mit der Mechilta des RSbJ. ed. Hoffmann, p. 58, Z. 26 überein.

<sup>7</sup> s. Mechilta, ed. Hoffmann, p. 58, Z. 28; vgl. noch Tanchuma ed. Stetin 1864 p. 152 und daraus GR. K. 99. 6 und in dem 5. 6. citierten Fragment zum Segen Jakobs.

עליהם, כי נשברו לפני ד' ולפני מחגהו [II Chr. 14,8—14] ומה שאמר משה וראית סום ורכבו שבומן שישראל עושין רצונו של הקב"ה והאויבים יוצאין עליהם הוא מפילן כולן לפניהם בסום א' ורכב א'. ז וכן הוא אומ' כל הנוים באין נגדו מאפס ותהו נחשבו לו [cs. 40, 17]. אותה מרכבת המשנה שהיתה לפרעה כמה שנים. שני להלן ביוסף במרכבת המשנה אשר לי .[1.41, 43]. כתיב אד יעלה מן הארץ [2, 6]. חסר ירד. ואד כתינ. שכשהענן עולה ממפיר לעולם שובר זרוע ומפקיע שערים. יו יקרא האדם שמות, תשעה [L 2, 20.] מלאין בתורה. וזה אחד מהן, ולמה אלא מלטד שקרא שמות לבהמה ולחיה ולעופות ולדנים ולשרצים. ולתישים ולפרעושין וצרעין וזבובין ולארצות ולעפרות כסף וזהב ולממלת נחשת וברזל. וכל בריאות שבעולם. ויקרא להן שמות. [L 26. 18] מלא כשמות אשר קרא להן אביו בנוהג שבעולם אדם בונה בית וקורא לו שם ועומר בנו ומחדש בו דבר, זה בן מחדש לו שם אחד אבל הצדקים אינן כן. בא וראה כשחפר אברהם באחת אלו קרא להם שם קנאו בו פלשתים, ביצחק וסתמו אותן שנ' וכל הבארות אשר חפרו עבדי אביו [I. 26, 15]. מה שכר ניתן לו ליצחק שכל האבות נשתגו שמותן. אברהם מתחילה אברם שנ' ולא יקרא עוד את שמך אברם והיה שמך אברהם. ונו' [1. 17, 4]. יעקב מתחלה נקרא יעקב ולבסוף ישראל. שנ' ויאמר לו אלהים שמך יעקב לא יקרא שמך עוד יעקב, כי אם ישראל היה שמך [20, 32, 29]. אבל יצחק מתחלה ועד שלא נולד קרא ה"ק שמו יצחק שנ' ויאמר אלהים אבל שרה אשתך ילדת בן וקראת שמו יצחק [I. 17, 19]. למה נקרא שמו יצחק. יש מן רבותינו שאמרו לפי כשאמר הק' לאברהם ושרה שהוא פוקדן בבן זכר. עשו את הדבר שתיק. מנין באברהם. כת' ויפול על פניו ויצחק [I. 17, 17] באמנו שרה כת' ותצחק שרה בקרבה [I. 18, 12]. ואמר להם הקב"ה עשיתם את הדני שחוק שנ' ויאמר אלהים עשיתם את הדבר שחוק, אף הבן שהוא נולד לכם אין שמו נקרא, אלא לשון שחוק. שג' ויאמר אלהים אבל שדי אשתך ותאמד שרה צחוק עשה לי אלהים [I. 21, 6.]. ד"א למה נקרא שמו יצחק, אלא הכל לפי ענינו. י כנגד עשר נסיונות שנתנסה אברהם אבינו ועמד בכולם. צ. תשעים שילדה אותו שרה, והיה בת תשעים שנה, ואם שרה הבת תשעים

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> s. Mechilta, ed. Friedmann p. 36 a. Sifre 110 a. Ps. Jonatan, Lekach. Tob. ed. Buber p. 65.

י Vgl. die Borajta GR. K. ואר שתוא שובר אידן שלבעלי שערים 2. 9.

<sup>3</sup> s. Abot d. R. N. K. 23, Midraš der Psalmen. K. 18, K. 98. Pirke K. 26 (cf. Jalkut. Nr. 65) s. Pirke K. 32 sum Gansen und GR. K. 53.

שנה תוליד [I. 17, 17]. ח' שמונה שנימל לשמנה ימים. שנ' וימל אברהם את יצחק בנו בן שמונת ימים [I. 21, 4] ק. בן מאה שהיה אברהם בן מאת שנה באותה שעה שנא' ואברהם בן מאת שנה בהולד את יצחק בנו והוות א' מן ה' בני אדם שנקראו שמן עד שלא נולדו. ואילו [I. 21, 6] הן:י ישמעאל, [משה] שלמה יאשיהו ומלך משיח. ישמעאל מנין? ויאמר לה מלאך ד' [I. 16, 11]. ד"א למה נקרא שמו ישמעאל ששמע הקב"ה תפלת אברהם שהתפלל בשבילו. שנ' וירע הדבר בעיני אברהם [1. 24, 4] השיבו הקב"ה: וישמע אלהים את קול הנער [I. 21, 17] ד"א בשביל עשרים דברים שעתידין בני ישמעאל לחדש באחרית הימים. י שלמה מנין? כי הנה בן נולד [I. Reg. 13. 2]. ד"א למה שלמה, ששלמה בנין הבית על ידו, ותשלם המלאכה. רא למה שלמה חסר. וו? שלא עמד בצדקתו, מה כתיב ביה, ויהי לעת ויתאנף [I. Kön. 11, 4] או יבנה שלמה [Ebd. 7], ויתאנף וואת התורה. אשר שם משה לפני [Ebd. 9]. ומה הוא זאת, [V. 11] בנ"י היתה עמו וקרא בו אחר כל ועלה. ולא שמרתי את בריתי ואת חוקתי. אשר צויתי עליך. מה הוא? קרוע אקרע את הממלכה מעליך ונתתיה לעבדך [Ebd.]. ובשביל כבוד ירושלים לא נימלה כל המלכות ממנו. מה נאמר שם: ויה בעת ההיא וירבעם. [I. Kön. 11, 29] ויתפוש אחיה בעת ההיא וירבעם. כשנחלקה המלכות מיד מה נאמר שם כן ארבעים ואחת שנה רחבעם במלכו ושבע שנה מלך בירושלים העיר אשר, וגו' וכי עד עכשיו [II. Chr. 12, 13] לא למדנו שבחר ד' ביה, אלא בשביל כבוד ירושלים. וכתיב רחבעם מלך בירושלים, וכי עד עכשיו לא למדנו שעל יר מלך? והלא כבר נאמר. ובני י' היושבים בערי יהודה. וימלך ונו' [II. Chr. 10, 17]. אלא ללמדך שאפי

ב Pirke d. RE. K. 32 hat 6 (vgl. dasu Jalkut. 44); G R K. 45 hat drei, vgl. auch j. Ber. K. 1. H. 8. Ein Frgm. ; אור וחלף ביו של מור ששה נקראו שמותם עד שלא נולדו וחלף משה. ישמטאל למה? צפה הק ב"ה שעתידין בניו של יצדוק, ישמטאל, משה, שלמה, יאשיהו וחלף משיח. ישמטאל למה? צפה הק ב"ה שעתידין בניו של ישראל לשעבד בניו של יצרוק במלכות רביעית ושיחף את שמו עמו. שהוא שומע ורואה בצער, (vgl. die LA der Pirke.) של ישראל ונואל אותם מידו שני ישמע אל ויענם ויושב קדם מלה? (s. Pirke!) משלמה. הנה בן נולד לך והוא יהיה איש מנוחה והניחותי לו מכלאו יביך כי שלמה יהיה שמו. שלמה. הנה בן נולד לך והוא יהיה שלום לישראל בימיו. יאשיהו. הוה נולד לבית דוד יאשיהו שמו. [Chr. 17. 22] ונר. שהיה שלום לישראל בימיו. יאשיהו. מלך משיח שני יהי שמו לעולם לפגי שמש ינון שמו. [Ps. 72. 17.] ונר ולמה נקרא שמו ינון שהוא עתיד לינון ישינו עפר לפיכך לפגי שמש ינון שמו. [Die folgende Seite des Frgms. hat eine jüngere Bearbeitung der älteren Agada über den Tod Mosis, die mit Midr. Mischle ed. Buber p. 77 inhaltlich identisch ist. Zu den Namen des Messias s. Borajta, Pirke des R. H. K. VII. 17 ed. Schoenblum, ferner Midrasch Misle, ed. Buber p. 87, Echarabba p. 117.

<sup>2</sup> s. Pirke d. RE. 30, wo nur 15 Dinge angegeben werden.

על יהודה לא היה הנון למלוך ונתוסף לו שבם בנימין דכת' ויהי לרתבעם יהודה ובנימין. ראה מה כתיב בו. ויהי כהכין IL Chr. 12, וכי גם קדש היה בארץ [I. Kön. 14, 24] ומה עשה? ויהי בשנה החמשית למלך רחבעם עלה ששק. [II. Chr. 12, 2, Ebd. 25] וכתיב ושמעיהו הגביא. מי גרם מתחלה הצרה הואת! שלמה. ד"א למה בה"א ולא בשני [Ebd. 25] ווין, כנגד שנות בגין הבית. משנפפר שלמה כמה חשבון האותיות? שלום. מאת וחמש. ובנין הבית כמה הוי? ארבע מאות, ועשר צא מהן, הוסיף עליהן שנות מלכות שלאה מן שנה רביעית למלכו דכ' ויהי בשמוגים וד' מאות שנה [I. Kön. 6, 1.] ואותה שנה, תורה(?) היא(?) השנה שנחרב בה הבית. ז' שמות נקראו לו לשלמה. ב שלמה כדאמרן. ידידיה דכתיב ויקרא את שמו ידיריה" [IL S. 12, 25] ידידו של הקב"ה. אמר הק' יבוא ידידי שלמה, ויבנה ידיר, מה ידידות משכנתך [Ps. 84, 2] להקב"ה שנקרא ידיד, אשירה נא לידידי [Jes. 5, 1]. ולבנימן אמר ידיד [V. 33, 12] ומפגי מה זכה [אברהם נקרא ידיד] בנימין להך? מפני שלא נכנס במכירת יוסף, כדי שנ' מה לידידי בביתי [Jer. 11, 15.] ישראל שנ' נתתי את ידידות ופשי בכף אויביה. Jer. 12. אויביה שלמה [Jer. 12. אויביה שלמה וו. אגור שהיה אונר דברי תורה וחכמה. אנרה בקיר מאכלה [I. K. 8, 1] ובלשון ערבי מועי אלחכמה. יקא, כספל הזה שנתמלא ונשפך [Prov. 6, 8.] כך היתה תכמתו. + למואל שנם לאל. ז איתיאל. איתיאל. ואוכל. יאשדם גקרא שמו עד שלא נולד. שנ' הנה בן נולד לבית דוד. ולמה נקרה שמו יאשיהו, שמשמת נתישו ישראל מן המלכות. וירגנו אחר מותו שהבית חרב.

E Kohelet r. K. 1 (s. 141. 2. 24—32 su den Namenerklärungen s. ZAW. 1905, p. 368 ff., vgl. Schoenblums Pirke d. R. H. VI. 35 hat sechs. Abot des R. N. K. 39 ed. Schechter, 'jedoch findet man hier viele Varianten.

<sup>2</sup> s. Abot d. RN. K. 43 ") ed. Schechter, Sifre. Deut. 352, Men. 532, Pirke s. ed. Schoenblum VI. 38 und Frgm.

<sup>3</sup> So Tanchuma אישרו (cf. Aruch, ed. Kohut p. 27), wo dieses im Namen des verlorenen Jelamdenu zitirt wird) und ed. Buber, das., anders Midrasch Mischle, p. 103 אור חלציו Buber mill אור ווו אור Buber will אור האור השווי. Buber will אור משבות (N. 1), was aber unnötig, denn dieser Ausdruck ist eine Umschreibung des V. "laufen, eilen", wörtlich "er sammelte seine Lenden zur Weisheit".

<sup>4</sup> Tanhuma hat איסודש (cf. Jalkut Machiri su Prov. p. 88, 6 und Midrasch Mischle. ed. Buber p. 104 בן שהוא נקי מכל חמא וען.

<sup>5</sup> So Kohelet rabba K. I.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> So Tanhuma, anders Midrasch Mischle. p. 104. שחבין אחזיותיו שלאל. Varianten s. N. 4.

<sup>7</sup> s. Midrasch Mischle, p. 104. בהם יכול לעמוד בהם.

<sup>8</sup> Hier wird die Borajta von den 6 Namen fortgesetzt.

מלך משיח לפני שמש ינון שמו. ז Ps. 72. 17] שאר שמות הכתובים למעלה. משמות המלאים וכל שקרא הספר במספר שמות מלא שמנאן מנין שלם ורומה סרנן. ואת כל העדה הקהילו .IV. I. 18 שמות מלא, שביום שנ' לו בו ביום פקדו, ללמודך זריוותו של משה. שלא נתעצל בדבר והשאר בשבמים רשנים סימן). לאלה תחלק הארץ בנחלה [IV. 26. 53] במספר שמות מלא שכל[ן שהיו עומדים בערבות מואב צדיקים היו, לכך זכו שתחלוק להם הארץ. ויקנן. נ' במקרא. ב' חסירין ואות מלא ויקנן דוד את הקינת הואת ייקנן המלך עלאבנר. [L S. 1, 17.]

Für die althebräische Literaturgeschichte sind unsere Fragmente schon deshalb von besonderer Wichtigkeit, weil sie eine innere Verwandtschaft mit der lange verschollenen und jetzt durch D. Hoffmann rekonstruierten Mechilta<sup>2</sup> des R. Simon ben Johai erkennen lassen und dieselben vielleicht auch die Spuren beleuchten, auf welchen wir das Alter dieses Midrasch feststellen können. Zwei Belege unterstützen diese Annahme.

I. Mechilta des RSbJ. p. 116. והעולה במעלות על המובח לוקה תעלה במעלת על מזבחי חסר, ולמה? | ואפילו במעלה אחת דכת ולא

Midrasch s. p. 39. כל מעלות. במעלות מלא חוץ ולא שאפילו עולה במעלה אחת הוא | תעלה במעלות, במעלת כתיב.

Würde unser Midrasch aus der Mechilta des R. Ismael geschöpft haben, dann würden wir eine treue Wiedergabe, des dortigen Wortlauts erwarten: מכאן אמרו עשה כבש למובח (s. Ed. Friedmann, p. 42 cf. Jalkut. I 306).

II. Mech. des RSbJ. p. 58. סום ורוכבו וכי סום אחד ורכב אחד. ויקח שש [II. 14. 7] ויקח שש מאות רכב בחור אלא מלמד שלא היה לפני המקום אלא בסום אחד ירכב אחד בלבד. כיוצא (viel. ?) בו אתה אמור כי תצא למלחמה על וכי בסום אחד [V. 20. I] אויביך

Mech. des R. Ismael dagegen p. 24. וכי סום אחד ורכב אחד ונו' אלא כשישראל עושין רצונו של מקום אויביהן אין עומדין לפגיהם אלא כסום אחד ורכבו כיוצאבו.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> s. p. 44 N. I.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mechilta des R. Simon s. Jochai, ed. von D. Hoffmann, Frankfurt a. M. 1905.

אומות העולם יוצאין אלא כל זמן ששראל עושין רצונו של מקום אין אויביהם לפגיהם אלא כסום אחד ורכבו בלבד.

Weil unser Midrasch die in der alten Exegese so beliebte Unterscheidung zwischen der Zeit, da Israel dem Willen Gottes gehorcht und jener, da es widerspenstig handelt nicht an erster Stelle bringt, wie die Mech. des R. Ismael, sondern am Schlusse, so scheint es klar zu sein, daß unser Midrasch diese Mechilta benutzt hat. Midrasch Lekach. Tob folgt der Mech. des R. Ismael, hat die charakteristische Unterscheidung gleich voran, (s. ed. Buber II p. 92). Von anderen Quellen sei noch Genesis rabba hervorgehoben (s. p. 9). Jedenfalls stimmen die Frgmte. mit der Parmaer Handschrift überein und darf diese also als das Original angesehen werden.

P. S. Mr. A. Cowley hatte die außerordentliche Güte mir einen Teil von Frgm. Oxford (Nr. 2659. 2) zur Verfügung zu stellen. Das Frgm. hat 8 Blatt, 15¹/₂ Seiten, 17×13 cm. Der Anfang ist lückenhaft, Ende komplett, einzelne Teile sehr beschädigt. אותר שנ' מי אל כמוך נשא עון. כל וירא יתר [לפי] שהק"בה רואה את

הבריות ראיות יתירות ומעביר עליהם. ושל בשר ודם בשביל ראיה שאדם רואה הוא מורד בראיתו יתיר מחכמתו ויש מלאך אחד שהוא ממונה על העין לשמור אותה מן הויקה, [המזקין?]\* כל נושא כותבין בשין מצי שהשכחה מצויה בבני אדם ושל הקב"ה מפני שמשכיח עונותיהן של ישראל ושל נבלה בין בשונ נ' בין מזיד. כל שמחה כותבין בשין למה שאין שמחה עולם הזה שמחה שהיא נמתת. ושל עולם הבא כדי לרבות בשכר וכן ששון.

z Obwohl GR. K. 61 (p. 112 z. 30) und K. 63 (p. 114 z. 38) vielleicht unserem Midrasch entlehnt ist; allein in der jetzigen Gestalt ist unser Midrasch in die Zeit nach der Redaktion von GR. zu setzen. Vielleicht lag unser Midrasch bereits dem Redaktor des von einem Autor des XI. Jahrhunderts zitierten Midrasch suta zum Hohenlied, ed. von Buber (Berlin 1894 p. 39) vor, denn die dortige Sage setzt die Kenntnis von unserem Midrasch voraus. Der zitierte handschriftliche Midrasch (s. 6) wird auch nicht älter sein als das XI. Jahrhundert und schöpfte wahrscheinlich auch aus unserem Midrasch.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> s. Werth. Nr. 61, Berliner p. 38 verschieden.

<sup>3</sup> Dieser Nachsatz fehlt in den Ausgaben.

\*הזרם הזרום. למה? ער שלא גפל שכר משלמת היה רם, וכיון שגפל שכר געשה רום. עמיהוד יעמיהוד (יעמ הד) למה אמר הקב"ה יוסף היה עמי ועמה לא היה דכת ולא שמע עליה לשב אצלה. בשש חמר. שלא עבדו ישראל העגל אלא שש שעות. להת חמר ללמדך ששנים מן הרא אש שונים גמסלו.

Nach den Fragmenten dürfen wir also folgendes Ergebnis bezüglich des Verhältnisses der Fragmente und Editionen annehmen. Frgm. Oxford hat die Rezension der Münchener Handschriften und Frgm. Cambridge die der Parmaer Handschrift. Wertheimers Frgm. ist in Oxford und hat die Nummer 2854, B. 6 in dem demnächst erscheinenden Catalogue des Mr. Cowley.

Szenicz, (Ungarn) 27. XII. 05.

Berliner p. 38.

Dr. Arthur Marmorstein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Berliner p. 38. Das ganze Frgm. korrespondiert mit der Münchner Hs, nur Varianten.

<sup>\*</sup> Die mit einem Sternchen bezeichneten Partien fehlen in den Cambridger Fragmenten.

## Alttestamentliches aus den griechischen Synaxarien.

Von Eb. Nestle in Maulbronn.

Im Anhang zu des Epiphanius Vitae prophetarum, die ich 1893 in meinen "Marginalien und Materialien" herausgab, veröffentlichte ich eine Übersicht über die Gedenktage der alttestamentlichen Propheten in den christlichen Kalendern und knüpfte daran einige weitere Bemerkungen über alttestamentliche Personen in diesen Quellen. Da der Wink, diese Quellen für das A.T. zu verwerten, nirgends Beachtung gefunden hat, soweit ich sehe, weder in Kommentaren noch Wörterbüchern noch Enzyklopädien, teile ich noch einmal einiges aus diesem Gebiete mit, indem ich mich auf die griechischen Synaxarien beschränke, die in Delehaye's Ausgabe jetzt so bequem vorliegen: Propylaeum ad Acta Sanctorum Novembris: Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae e codice Sirmondiano nunc Berolinensi adiectis Synaxariis selectis opera et studio Hippolyti Delehaye 1902. fol. Ich folge, ohne alles weitere zur Sache gehend, der Ordnung des Alten Testaments, nicht der des griechischen Kirchenjahrs, das mit dem 1. September beginnt.

1) Zur Weltschöpfung gibt uns SC — dies die Abkürzung für das Synaxarium ecclesiae Constantinopolitanae; Ss ist Abkürzung für die "Synaxaria selecta" —, und nur dieses, in der Einleitung zum Monat März folgenden Außschluß:

Ούτος άρχη μηνών και πρώτος διαγορεύεται παρά τῷ θεσπεσίφ Μωσεί (Εχ. 12, 2).

Έν τούτω γάρ μανθάνομεν τὰ πάντα παραχθήναι ὑπὸ Θεοῦ ἐκ τοῦ μὴ ὄντος εἰς τὸ εἶναι· καὶ δήλον ἐκ τοῦ τὴν γῆν ἀναδιδόναι τότε βοτάνας καὶ σπειρεῖν (sic, var. σπεῖρσν) Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 27. L 1907. σπέρμα κατά την θείαν πρόσταξιν, καὶ ἐνεαρίζειν καὶ γαληνιάν την τε θάλασσαν καὶ τὸν οὐρανὸν διαυγέστερον γίνεσθαι της ἐκ (var. ἐκ της) τοῦ χειμῶνος νεφώσεως καὶ ἀχλύος ἀπηλλαγμένον (var. — ου).

Έν τούτου (var. —  $\phi$ ) τῆ εἰκοστῆ πέμπτη καὶ ὁ ἄνθρωπος ἐπλάσθη χειρὶ Θεοῦ.

Ich füge gleich die Fortsetzung bei:

Έν τούτφ καὶ ὁ Ἰσραηλίτης λαὸς τῆς Φαραωνίτιδος ἀπελύθη χειρὸς καὶ τὴν ἐρυθρὰν διεπέρασε καὶ τὸ πάσχα ἐπετέλεσε: ἐν τούτφ καὶ εἰς τὴν γῆν εἰσῆλθε τῆς ἐπαγγελίας.

Έν τούτφ καὶ ὁ υίὸς τοῦ Θεοῦ κατελθών διὰ τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν ψκησεν εἰς τὴν μακαρίαν κοιλίαν τῆς ἀειπαρθένου Μαρίας τῆς (var. πανάγνου) θεοτόκου, σάρκα ἐξ αὐτῆς δανεισάμενος.

Έν τούτφ καὶ τὸν διὰ σταυρού θάνατον κατεδέξατο καὶ τὴν ἀνάστασιν ἡμῖν ἐν αὐτῷ θεοπρεπῶς ἐνεκαίνισεν.

Έν τούτφ πιστούμεθα καὶ τὴν κοινὴν ἀνάστασιν καὶ παγκόσμιον κρίσιν καὶ τὴν παντελή καὶ ἀκατάλυτον ἀποκατάστασιν γενήσεσθαι.

Also Anfang, Mitte und Ende der Weltgeschichte knüpft sich an den Monat März, insbesondere an den 25sten. Ich unterlasse es, die Zusammenhänge dieser Vorstellungen mit jüdischen Spekulationen zu verfolgen; nur darauf weise ich hin, daß auch hieraus klar wird, warum wir noch jetzt Weihnachten am 25. Dezember feiern.

2) Über Adam enthält SC außer der vorstehend mitgeteilten Nachricht von seiner Erschaffung am 25. März nur noch die gelegentliche Bemerkung unterm 6. Januar, daß man an diesem Tag τὰ ἄγια Θεοφάνια feiere:

Έν αὐτῆ γὰρ τἢ ἡμέρα αὐτὸς ὁ Θεὸς λόγος τὸν παλαιὸν ᾿Αδὰμ ἐνδυσάμενος καὶ πάντα τὰ νόμιμα ἐκπληρώσας πρὸς τὸν μέγαν Ἰωάννην τὸν προφήτην παραγίνεται βαπτισθησόμενος.

Aber diese gelegentliche Erwähnung erklärt mir mit einem

Schlag, warum das Erscheinungssest auf den 6. Januar verlegt wurde. In der Zeitschrift für neutestl. Wissenschaft 4 (1903) 349 habe ich auf eine Abhandlung des Stuttgarter Chronologen Bilfinger hingewiesen, welche den ersten eingehenden Versuch biete, diesen Ansatz zu begründen (11. Tybi – 6. Jan. – 15 Monate vor dem 29. Phamenot – 25. März, als Todestag Jesu). Es ist viel einfacher: Der 6. Tag des neuen Jahrs entspricht dem 6. Schöpfungstag; der 25. März entstammt jüdischen, der 6. Januar heidenchristlichen Spekulationen über den ersten und zweiten Adam.

Einen besonderen Gedächtnistag für Adam und Eva, wie in allen deutschen protestantischen wie katholischen Kalendern am 24. Dez., gibt es in den griechischen Synaxarien nicht. Eva wird in Delehaye's Registern nur zum 8. Sept. (Mariä Geburt) gelegentlich erwähnt. Ebenso sucht man in diesen Registern vergeblich Namen wie Abel, Seth u. s. w., die zum Teil noch in unsern heutigen Kalendern ihre Stelle haben und schon in der Litanei von St. Amand sich finden (s. meine Vitae proph. p. 64). Dieses Fehlen erklärt sich aber zum Teil aus einer Auslassung Delehaye's.

Das 4. Kapitel seiner Einleitung de synaxariorum fontibus, das in § 2 Synaxariorum fontes singulatim namhaft macht, sagt in dieser Hinsicht:

E Veteri Testamento tum patriarchae tum prophetae colendi proponuntur. Et illorum quidem celebriores suas habent memorias a ceteris distinctas ut Jesus Nave... Moyses... Job; ceteris generatim affixa est una dies quae dicitur Sanctorum Patrum dominica videlicet ante Nativitatem Christi, qua in codicibus M\* recitatur longa nominum series (quam nos silentio pressimus) inde a protoparentibus, primo virorum Abel, Seth etc. ad Daniel usque cum tribus pueris, dein mulierum a Sarra ad Susannam; singulis autem subicitur duplex senarius, e Christophorea suppellectili depromptus. Praeterea in codicibus M\* hinc inde inter commemorationes breviores viri mulieresve Veteris Testamenti occurrunt.

3) Vor diesem Sonntag der Väter des Alten Testaments ist aber noch ein anderes Fest zu erwähnen, das bei strenger Ein-

haltung der geschichtlichen Ordnung noch vor Adam und Eva, ja vor der Erschaffung der Welt zu erwähnen gewesen wäre. Vor die Erschaffung der Körperwelt fällt ja nach der traditionellen Exegese, die Erschaffung der Geisterwelt und der Sturz eines Teils der Geisterwelt. Die griechische Kirche hat auch Feste für diese Geisterwelt im allgemeinen und für ihre hervorragendsten Vertreter wie Michael, Raphael, Gabriel im besonderen.

Am 8. Nov. verzeichnen alle Synaxarien:

ને વર્જા વેડા માટે જેડા છે.

Außer in Fa, das einen besonderen Text gibt, lautet die Begründung übereinstimmend so:

Βουληθείς ό πανάγαθος καὶ φιλάνθρωπος Θεός τούτον τὸν κόσμον δημιουργήσαι, πρώτον ἐνενόησε τὰς ἀγγελικὰς δυνάμεις καὶ οὐρανίους καὶ τὸ ἐννόημα γέγονεν ἔργον.

Ένέταξε δὲ ἐκάστη τάξει ταξιάρχην καὶ ἀρχιστράτηγον, εἰς δὲ τῶν ταξιάρχων Σαμαὴλ (var. in S<sup>a</sup> Σασαναὴλ) καλούμενος, ὁ καὶ διάβολος, ὑπερηφανευσάμενος καὶ ἐαυτὸν νομίσας θεόν, ἐξέπεσε τῆς ἀξίας αὐτοὺ καὶ ἐρρίφη ἐκ τοῦ οὐρανοῦ μετὰ τοῦ ὑπὰ αὐτὸν τάγματος. Ὑπάρχων δὲ ἐτέρας ἀγγελικῆς τάξεως ἀρχιστράτηγος ὁ ἀρχάγγελος Μιμαὴλ καὶ ἰδῶν τὸν ἀποστάτην πεσόντα, συνήγαγε τοὺς τῶν ἀγγέλων χοροὺς καὶ εἰπών "Πρόσσχωμεν" ὑμνησε μετὰ φωνῆς τὸν τῶν δλων Θεὸν ὡσανεὶ λέγων ὅτι. "Πρόσσχωμεν ἡμεῖς οἱ κτιστοὶ γεγονότες καὶ τῷ Θεῷ παριστάμενοι τί πεπόνθασιν οἱ μεθὰ ἡμῶν μέχρι τοῦ νῦν φῶς ὑπάρχοντες καὶ νῦν γενόμενοι σκότος"; 'Η τοιαύτη οὖν συγκρότησις ὡνομάσθη σύναξις τῶν ἀσωμάτων τοῦτ' ἔστιν προσοχὴ καὶ ὁμόνοια καὶ ἔνωσις.

Ähnlich findet sich auch zum 11. Jan. in SC (und einigen andern) σύναξις τῶν ἀγίων μυρίων ἀγγέλων.

In Fa (Pariser Hds.) wird aber schon am 8. Nov. fast ausschließlich Michael geseiert: er erschien Abraham und Lot, Jakob auf der Flucht vor seinem Bruder, zog Israel aus Ägypten voran, redete mit Bileam und Josua, daher die Christen ihn ganz besonders als προστάτην καὶ φύλακα τῆς ζωῆς ἡμῶν an diesem Tage seiern.

Als solcher hat er noch eine ganze Reihe eigener Feste, auf die wir hier so wenig eingehen wie auf die Raphaels und Gabriels.

4) Am auffallendsten ist, daß Henoch und Noah in Delehayes Register nicht erscheinen, — das erklärt sich aus der obenangeführten Auslassung; dagegen erfahren wir aus Anlaß des Gedenktages des Propheten Ezechiel, daß das Grab des (Sem und) Arphaxad eine Doppelhöhle war, nach deren Muster Abraham später das Grab der Sara bei Hebron machen ließ (21. Juli). Lehrreich sind dabei die Varianten zwischen SC und den von mir gedruckten Texten. Letztere bieten übereinstimmend:

έν άγρφ Μασόρ έν [b + τῷ] τάφφ Σημ καλ Άρφαζάδ κατέρων Άβραάμ;

in SC heißt es:

έν άγρψ Μεθούρ, έν τάφψ δς ζην (var. ω ήν) Άρφαζάδ πάτρωνος (var. πρων) 'Αβραάμ.

Dies Beispiel möge genügen, um vor unkritischer Benützung des Delehayeschen Textes zu warnen.

5) Außer dem schon genannten Sonntag der Väter wird beim 9. Okt. — warum gerade an diesem Tag? — ein besonderer Gedächtnistag für Abraham und Lot in SC und fast allen Ss (mit Ausnahme von B und Ba) kurz erwähnt:

Καὶ μνήμη Αβραλμ πατριάρχου καὶ Λώτ τοῦ ανεψιοῦ αὐτοῦ.

Über "Loth, propheta", in den lateinischen Sammlungen am 10. Okt., s. kurz meine Materialien S. 60. Von Abraham wird an der κυριακή πρὸ τῶν ἀγίων πατέρων ἡ λεγομένη τῶν προπατόρων <sup>1</sup> folgende Biographie und Charakteristik gegeben.

Τὰ κατά τὸν μακάριον 'Αβραλμ ἀπὸ τῆς βίβλου τῆς

z Zu dieser Überschrift hat Delehaye keine Variante; offenbar ist aber πρὸ zu streichen oder hinter πρὸ zu ergänzen τῆς Χριστοῦ γεννήσεως. In den meisten Synaxarien ist dieser Sonntag nach dem 16. Des. eingereiht, in andern mach dem 17., 18., 19. oder 20sten. Die erste Einreihung erklärt sich aus der Bestimmung, die Gregory Textkritik 373 aus Evl 303 mitteilt. Die jetsigen griechischen Kalender unterscheiden das, was wir 3. und 4. Advent nennen, als πρισκή τῶν ἀγίων προπατόρων und πυρισκή πρὸ τῆς Χριστοῦ γεννήσεως τῶν ἀγίων πατέρων s. Nilles, Kal. II, 539. 541.

Γενέσεως τῷ θεσπεσίω ἱστορηθείσης Μωσεϊ, καὶ σοφοί καὶ ίδιωται γινώσκοντες, είς έπήκοον γάρ κατά τάς νηστευσίμους άναγινώσκομεν ήμέρας — ούκ άγνοούμεν, δτι έκ τής Χαλδαίων χώρας όρμαται και ότι έθνικός (έθνος γάρ πρό των Ιουδαίων οι Χαλδαΐοι) και ότι πατέρα ειδωλολάτρην έστιν ύπογραφόμενος άλλ' διμως και άπό τοιούτου το γένος κατάγων ούδὲν ἔσχε κώλυμα πρὸς θεογνωσίαν. Άλλ' εἴ τι δεί και παράδοξον είπειν, έντευθεν πρός την του όντος κατάληψιν μάλλον έχειραγωγήθη. Κατανοήσας γάρ, ώς ούδεν των κτισμάτων Θεός, και την εύταξίαν των όντων συνιδών, εκ των όρωμένων τον αόρατον έγνω και Θεον τούτον προσεκύνησε διακρατούντα καὶ κυβερνώντα τὰ πάντα καὶ τοῖς οὐσι τὴν φαινομένην εὔκοσμον τάξιν ἐπιτιθέντα. Ος και χρηματισθείς και την οίκείαν καταλιπείν κελευσθείς τούτο δή και ποιεί μηδέν τή πίστει διακριθείς και γέρας τής ύπακοής ἐν βαθεί γήρα υίὸν τὸν Ἱσαὰκ γεννήσαι λαμβάνει και το πολλών έθνών γενέσθαι πατέρα. Έξ αθτού γάρ τὸν Ίακωβ καὶ ἀπὸ τούτου τὸν Ἰούδαν, ἀφ' οῦ καὶ ὁ Χριστός, καὶ τοὺς λοιποὺς αὐτοῦ ἀπογόνους κτάται τοσούτον γάρ ὑπήρχεν ὁ πατριάρχης οὖτος Άβραάμ φιλόθεος, ώς καὶ προσταχθείς παρά Θεού θύσαι τὸν υίὸν αὐτού τὸν άγαπητὸν τὸν Ἰσαάκ, μη ἀποσχέσθαι, άλλά προθύμως ἀπάρξασθαι του κατασφάξαι αὐτόν καί γε πάντως τούτο άπετέλεσεν, εί μή θεία ούρανόθεν φωνή τούτον, ώς ίσμεν διεκώλυσεν, άντιδούσα κριὸν εἰς ὁλοκάρπωσιν. Τούτον ώς προπάτορα Χριστού γεγονότα μνήμης άξιούντες, οί θεοφόροι πατέρες ήμων και διδάσκαλοι παρέδοσαν ήμιν ταύτην ποιείν έγγύς που καὶ οὐ κατά διάστασιν πολλών ήμερών τής κατά σάρκα γεννήσεως του κυρίου και σωτήρος ήμων Ίησου Χριστού, τάχα κατά θείου Πνεύματος έμπνευσιν τοῦτο καὶ οὐχ ἀπλῶς διαταξάμενοι και τυπώσαντες. Έπει γάρ φιλανθρωπίας ό ύπεράγαθος σωτήρ και φιλάνθρωπος γενάρχην αύτον και τούς έξ αύτου έχειν κατηξίωσεν, έδικαίωσαν τής πρός ήμας αὐτοῦ ἀναδείξεως οὐ πόρρω πάνυ τὴν τούτου μνείαν πανηγύρεως άγειν ήμέραν ώς γενάργου τε και προπάτορος.

Wie alt diese hier fast auf göttliche Inspiration zurückgeführte Ansetzung ist, weiß ich nicht. Nach Matthaei, Nilles etc. liest man an dem Tag die Genealogie Matth. I, 1—25, die mit Abraham beginnt, die Namenliste selbst aber beginnt (wie Luk. 3) mit Adam. Über Ausgaben, welche die Liste oder die Distichen weglassen oder kürzen s. Nilles II, 542 f.

6) Der Name Abrahams ist der erste der alttestamentlichen Personennamen, der häufiger wiederkehrt. Wer alles zusammenstellen wollte, was zum A. T. aus den Synaxarien zu entnehmen ist, müßte die 140 Spalten Register von Ασρων-Ωσηε daraufhin durchsehen, welche Personennamen dem A. T. entstammen und wie häufig solche vertreten sind. Er müßte weiter die palästinischen Ortsnamen sammeln und sehen, welchen Beitrag sie zur Geographie Palästinas geben. Ich führe nur eine Stelle über Sodom und das Tote Meer an, auf die das Register nicht führt. Zum 30. April verzeichnet Delehaye aus Bb C Cg, daß man einen Abschnitt verliest: Über das Feuer unter der Erde und die heißen Wasser, aus der Predigt (λόγος) des heißigen Patricius und weiter: περί τοῦ ἐκ τῆς γῆς ἀναδιδομένου πυρὸς καὶ τοῦ κολαστικοῦ ἐκ τοῦ λόγου τοῦ ἀγίου Πιονίου.

Ein Schriftsteller Pionius kommt im Register von Herzogs Enzyklopädie nicht vor; ob es der Pionius ist, den Bardenhewer Geschichte der altkirchlichen Literatur II, 616 zur Schlußschrift des Martyriums Polykarps nennt, weiß ich nicht. Es heißt von ihm:

ό δὲ ἄγιος Πιόνιος λέγει ὅτι ,, Έγὼ τὴν Ἰουδαίαν περιελθών καὶ περάσας τὸν Ἰορδάνην, ἐθεασάμην γῆν μαρτυροῦσαν ὁργὴν Θεοῦ ἔως τοῦ νῦν, δι ἀς ἐποίουν οἱ ἀσεβεῖς ἀμαρτίας, ξενοκτονοῦντες καὶ εἰς αἰσχρὰ βιαζόμενοι εἰδον κάπνον εἰσέτι καὶ νῦν διαβαίνοντα καὶ γῆν περιτεφρουμένην ἄμοιρον παντὸς καρποῦ καὶ πάσης ὑγρᾶς οὐσίας. Ἐπεὶ δὲ τοῦτο μακρὰν θεάσασθαι τὸ ἄμοιρον ἐν Αἴτνη πῦρ, διὸ μαρτυρούμεθα περὶ τῆς μελλούσης διὰ πυρὸς γίνεσθαι κρίσεως ὑπὸ τοῦ Θεοῦ διὰ τοῦ λόγου αὐτοῦ". Καὶ ταῦτα μὲν οἱ ἄγιοι. Wer trotzdem nicht glauben wolle, den verweist der Redner auf den Anblick von Lipari, wo man sage: ἡνίκα τις ἀσεβὴς καὶ

παράνομος ἀκουσθῆ ὅτι τὸν βίον ἀπέλιπε, τότε κἀκεῖνοι οἱ τόποι τὰς ἐκπυρώσεις καὶ τὰς βροντὰς ἔχουσιν, ὡς ἐν αὐτοῖς καταδικαζομένων τῶν ψυχῶν αὐτῶν. Ebenso auf einen Vesuvausbruch, den er (der Redner) Gregorius auf der Rückreise von der zweiten Heiligen Synode in Nicäa mit angesehen habe, wobei die Lava bis gegen 6 Meilen herabkam und 6 Tage lang alles verbrannte, ἔως οὐ Στέφανος, ὁ τηνικαῦτα ὀσιώτατος ἐπίσκοπος, μετὰ λιτῆς ἐξελθὼν καὶ πλησίον αὐτοῦ γενόμενος ἐδεήθη το Θεοῦ καὶ κατεπαύθη.

#### **Textkritisches**

von M. Th. Houtsma.

Fes. 6, 5.

In dieser allbekannten Stelle ist נמטחי unbedingt in יקיקיתי (statt ישטחי vgl. Lev. 11,43: נמטחי vgl. Lev. 11,43: ענטחי vgl. Lev. 11,43: ענטחי vgl. Lev. 11,43: ענטחי vgl. Lev. 11,43: ענטחי verbessern auf Grund des Contextes בי איש ממא שלחים אנכי ובתוך עם ממא ונו Lautliche Verwechslungen eben zwischen ד und ש kommen auch sonst vor, z. B. Hab. 3,6 (דיטו statt שמוי), sogar bei den nämlichen Verb., wie an unserer Stelle, nämlich Hiob 18,3. Vgl. Perles, Analekten zur Textkritik des A.T. S. 67 ffg. Den richtigen Sinn hat allein das Targum durch die Übersetzung הבית ausgedrückt.

#### Fes. 31, 5.

Das hier gebrauchte Bild der fliegenden Vögel כצפרים עפות ist aus zweierlei Gründen zu beanstanden: erstens ist, weil Jahwe damit verglichen wird, der Plur. unmöglich, und zweitens ist das Fliegen unpassend. Um den Text sicher zu verbessern, müssen wir damit ansangen, den ersten Fehler zu beseitigen, indem wir den Sing. כנסר einsetzen und sodann aus den übrig bleibenden Konsonanten die richtige Lesart שְׁנְחַלָּתְּ wiederherstellen. weitere Begründung dieser Emendation ist wohl überflüssig; ich verweise nur auf den Context und Stellen wie Deut. 32, 11, Matth. 23, 37 und Gen. 1, 2. Der Prozes der Textcorruption ist hier schon weiter fortgeschritten. Veranlassung dazu gab wiederum die überaus häufige lautliche Verwechslung der Gutturale 7 und 3, sodann das Unleserlichwerden des Buchstaben 7, daraufhin wurden die Worte unrichtig abgeteilt und die Lesung von נפר im Plur. zog schließlich die Lesung von MDy ebenfalls in Plur. nach sich.

## Klagel. 4, 14.

Das in den alten Übersetzungen auf verschiedene Weise wiedergegebene Wort אורים Blinde ist falsch und in אורים Nackende zu verbessern. Allerdings ist auch der zweite Stichos dieses Verses nicht unversehrt auf uns gekommen, wie bereits das unmögliche יוכלו statt בלא יוכלו (vgl. LXX) oder לא יוכלו beweist, doch weil vielleicht ein Wort ausgefallen ist, ist eine sichere Emendation unmöglich.

#### Ps. 32, 4.

Das hier vorkommende, außerdem nur vom Targum bezeugte ἀπ. λεγ. בחרבוני ist an sich verdächtig. Die griechiche Übersetzung ἐν τῷ ἐμπαγῆναι und die Syr. בוו weisen auf einfaches ספר ספרים. Letzteres ist das Richtige, nur soll man lesen: יומם ולילה im Winter und im Sommer, parallel mit המו וו יומם ולילה im Winter und im Sommer, parallel mit לשור in dem ersten Stichos. Das hier vorkommende ebenfalls schwierige Wort ישור wird man, wenn man nicht wagt, nach Klg. 1, 20 ישור בער פוער פוער שונים שונ

### Neh. 2, 13.

Die ungewöhnliche Schreibweise des Wortes Di mit D statt D beweist schon, daß die Worte unrichtig abgeteilt sind: das D ist also vor das folgende Wort zu setzen, welches Dipp zu lesen ist, welches sofort bestätigt wird durch 1, 3, wo ebenfalls das Pu'al gebraucht wird. Das übrigbleibende in gehört zum vorhergehenden Worte Dip, nur soll man wahrscheinlich ein hineinfügen und lesen ist, welches Wort nur in der Form, nicht in der Bedeutung verschieden ist von worke (aram.) in Ezr. 5, 3 und 9. An allen diesen Stellen scheint mit dem Worte nicht viel anderes gemeint zu sein als Mauer, doch gewiss hat es eine spezielle architektonische Bedeutung, etwa Torgebäude oder dessen Eckpfeiler. Die von Haupt, SBOT Ezr. Neh. 34 angekündigte Abhandlung über dieses Wort ist mir nicht zu Gesicht gekommen, und ich weiß überhaupt nicht, ob dieselbe wirklich erschienen ist.

Jedenfalls bestätigt meine Emendation Haupt's Vermutung, daß die Aussprache in Ezr. nicht ursprünglich ist und daß ein gewisser Zusammenhang mit den bekannten ביו الله besteht.

### Neh. 10, 30.

Das Wort ΜΥΥΝΑ gibt hier keinen Sinn und ist auf Grund der griechischen Übersetzung κατηράσαντο αὐτοὺς in ΤΙΚΡΙ zu ändern, sodaß die Übersetzung lautet: sie verbinden sich für ihre Brüder durch Fluch und treten in eidliche Verbindung und Schwur usw.

Was das in den angeführten Kapiteln Sam. neben המשטח stehende שששה betrifft, so hat Klostermann dafür die Lesung ששה empfohlen. Allerdings kann ששה etymologisch nur den Ort, wo etwas steht, andeuten, und kommt es tatsächlich in diesem Sinne Jos. 4, 3, 9 und Jes. 22, 19 vor. Doch auch ששה ist nicht recht passend; man erwartet eher eine Ableitung von אשה, etwa in dem Sinne eines Part. Hoph'al (vgl. 2 Kön. 25, 19).

# Bezeichnet der Nabi' in Jes. 3,2 usw. den "Sachwalter"?

Von Ed. König.

In der Rede Jes. 2, 22—4, 1, worin der Zusammenbruch der männlichen und weiblichen Stützen, d. h. des ganzen Umfangs der sich zu Säulen des damaligen judäischen Staatswesens aufwerfenden Persönlichkeiten angedroht wird<sup>1</sup>, beginnt die Aufzählung mit "Held und Kriegsmann, Richter und Prophet, Wahrsager und Ältesten" (V. 2). Diese Aufzählung ist, obgleich man wegen der teilweisen Unklarheit der angewendeten Reihenfolge ihre Origiginalität nicht ohne Grund in Zweifel gezogen hat, doch auch von Duhm, Marti und Condamin<sup>2</sup> stehen gelassen worden, da ein begründetes Urteil über die Grenzen der etwaigen späteren Auffüllung des Textes nicht abgegeben werden könne. Vor kurzem aber ist "der Wahrsager" bestimmt als eine aus jener Reihe auszuschaltende Größe bezeichnet worden<sup>3</sup>. Der kosem gehöre in den folgenden Vers. Hier nun durchläuft die Aufzählung "den Anführer von Fünfzig und die Respektsperson und den Katgeber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu "jeglicher Stütze usw." (vgl. m. Syntax § 91) ist "jegliche Stütze von Brot und jegliche Stütze von Wasser" nach meiner Meinung die Glosse eines Lesers, der nicht das erwähnte fultor auf 3, 2—15 und das fultrix auf 3, 16ff. zu beziehen wußte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Alb. Condamin, Le livre d'Isale (1905).

<sup>3</sup> Von H. Winckler in "Religionsgeschichtler und geschichtlicher Orient" (1906), S. 26 f.

und den, der weise ist in Heimlichtuereien<sup>2</sup>, und den, der gescheit ist in Zaubergeflüster",<sup>2</sup> auch wieder die Kategorien der militärischen, zivilen und religiösen Autoritäten des Gemeinwesens. Da die letzterwähnte Sphäre schon durch zwei Bezeichnungen vertreten ist, so besteht zunächst kein inhaltlicher Grund, diese Reihe noch durch den Wahrsager zu erweitern. Ein formeller Grund zur Versetzung von kosem nach V. 3 läßt sich aber auch nicht geltend machen, weil dann zwar in V. 3 sechs Größen entstünden, daßir aber in V. 2 die Sechszahl auf fünf verringert würde. In V. 2 ist aber die Erwartung, daß Paare von Autorität beanspruchenden Persönlichkeiten aufgezählt seien, gleich durch den Anfang der Reihe, nämlich "Held und — gewöhnlicher — Kriegsmann" nahegelegt. Indes Winckler hat ja einen besonderen Anlaß, diese Textänderung vorzunehmen, und dieser liegt in seiner Meinung, daß nabb" in V. 2 den "Sachwalter" bezeichnen solle.

Über die allgemeine Basis, von der er dabei ausgeht, nämlich die Ansicht, daß nabit den Grundsinn von "Sprecher" besitze, besteht jetzt wohl fast überall Einverständnis, und jedenfalls habe ich mich mehrmals in ausführlicher Erörterung für die Richtigkeit dieser Deutung von נביא ausgesprochen (vgl. zuletzt in meinem Beitrag zu den "Biblischen Zeit- und Streitfragen", nämlich "Der ältere Prophetismus bis Elisa" 1905). Aber für die Feststellung der Meinung, daß nabie hier bei Jesaja den Begriff von "Sachwalter" haben solle - Winckler ruft nämlich mit Emphase "den Propheten Jesaja" als Zeugen an (S. 23, Anm.) —, muß doch zunächst der von Winckler nicht erwähnte Umstand in Betracht gezogen werden, daß Jesaja den nabi', den er in 3, 2 als Objekt des göttlich-prophetischen Missfallens aufführt, viermal besprochen hat. In 9, 14 nennt er ihn wieder im Parallelismus zu "Ältesten und Angesehenen" und fügt zu seiner Charakterisierung "Lehrer von Trug" hinzu. In 28, 76 begegnet die Aussage "Priester und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Begründung siehe in m. Lehrgebäude II, S. 12.

י לחד: "assyr. luchchulu is used of the whispering charms" (Muss-Arnolt im Journal of Sem. Lang. and Lit. (1900), p. 221).

Prophet gingen irre im Rauschtrank usw." In 29, 10 sind die nebî'îm als die Augen des Volkes, die Jahve mit Geist der Betäubung erfüllt und der Sehfähigkeit beraubt hat, neben den Häuptern des Volkes genannt, und sie sind auch in V. 14 unter denen verstanden, die das Volk als "seine Weisen" bezeichnete. Überall also ist der nabi als Sprecher k. è., als Redner in der religiösen Sphäre, als Herold im höchsten Gebiete der menschlichen Interessen gemeint. Aber davon daß Jesaja in dem nabi' den Redner in menschlichen Angelegenheiten und den Sachwalter im Gerichtsverfahren gesehen hätte, findet sich bei Jesaja keine Spur. Eine solche ist auch bei keinem andern Schriftsteller innerhalb der althebräischen Literatur zu beobachten. Denn auch wo Aaron wie der Mund (Ex. 4, 16) so der nabi Moses (7, 1) genannt wird, handelt es sich um die Reproduktion von Gewißheiten und Aussagen im Gebiete der Religion. Es wäre aber durchaus zu erwarten, daß bei den häufigen Auseinandersetzungen über die Gerichtsverfassung, die im althebräischen Schrifttum sich finden, irgendwo einmal auf den nabi' als den "Sachwalter" auch nur hingedeutet wäre, wenn diese Stellung des nab? in der Wirklichkeit existiert hätte.

H. Winckler hat auch keinen Versuch unternommen, einen Beweis für seine Behauptung aus den Geschichtsquellen Israels zu Er will ihn durch solche Ausführungen wie diese ersetzen: "Im organisierten Volksleben sind die neb? im das, was der "Redner" eben in einem solchen ist: die Sachwalter, diejenigen, die für den nicht Redegewandten sprechen. Wir nennen sie Advokaten, die Römer nannten sie orator, und nabi ist genau dasselbe im orientalischen Gerichtsleben." Nun mit Verlaub: Wie das Leben im Orient faktisch war, das kann nur aus den tatsächlich en Zeugnissen erkannt werden. Durch allgemeine Redewendungen können diese nicht ersetzt werden. Indes er fährt ja so fort: "Oder wie denkt man sich sonst, daß in einem Rechtsleben, welches nur den geschriebenen Vertrag anerkennt, wie es bei Hammurabi (und vergleiche die Beispiele über Käufe bei Jesaja, Jeremia - auch in Juda und eben überall) der Fall ist,

der gemeine Mann seine Sache hätte führen können? Vor berufsmäßigen Richtern? Doch nur durch berufsmäßige Anwälte!" Nun zur Herstellung "geschriebener Verträge" brauchte man doch eben einen Schreiber und keinen Redner. Die "Schreiber", die in jener Zeit und auch naturgemäß die Literaten überhaupt waren, sind nun ja auch von den hebräischen Autoren sattsam genannt worden, wie z. B. im Deboralied (Ri. 5, 14) oder Jes. 33, 18 und Jer. 8, 8. Aber von einem nabi als Sprecher oder "Anwalt" ist, so oft auch Gerichtsverhandlungen beschrieben werden (Ex. 18, 13 ff.; Jos. 7, 19 ff.; I Sam. 22, 12 ff.; Ru, 4, I ff. usw.), niemals die Rede. Ja, Bo'az nahm wohl zehn "Älteste" als Beisitzer, aber keinen nabi zu der Gerichtsverhandlung hinzu, und Absaloms Worte an die Leute, die zum Gerichtstribunal gingen (2 Sam. 15, 3 f.), schließen ausdrücklich die Existenz eines "Sachwalters" aus.

Anstatt Gründe aus der hebräischen Literatur anzuführen, will Winckler folgenden Beweis für die Richtigkeit seiner Deutung von Jes. 3, 2 geltend machen. "Die drei", sagt er (S. 24, Anm.), "welche als Bestandteil der staatlichen Ordnung aufgeführt werden, sind die drei, aus denen sich die Gerichtsverwaltung zusammensetzt; zakên [sic] ist der šîbu des codex Hammurabi, welcher ebenso wie der Richter (daiânu) amtliche Persönlichkeit ist. Der nabi' ist ebenfalls ein Beruf, nur steht seine Wahl natürlich dem Rechtsuchenden frei. Er spielt die Rolle des Vermittlers - wie der Priester bei der Gottheit". Aber selbst wenn Winckler aus dem babylonisch-assyrischen Altertum hätte belegen können, daß dort neben dem šíbu (Ältesten, Beisitzer) und dem daianu (Richter) auch der nabi als der Verwalter eines Amtes im Gerichtsversahren erwähnt werde, so würde dies noch nichts für das hebräische Altertum beweisen. Aber man hat ja wohl aus den zitierten Worten gemerkt, daß Winckler nicht einmal diesen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nebenbei bemerkt, auch Chanûka (statt Chanûka) findet sich S. 53, und in dem arab. Zitat "lâ 'llah illa 'llah, muhammedun rasula 'llah" (S. 11) ist mindestens das doppelte / im ersteren 'llah ein Fehler statt 'llah(a).

64 König, Beseichnet der Nabi' in Jes. 3, 2 usw. den "Sachwalter"?

Beleg hat geben können. In der Tat kommt der Ausdruck nabiu<sup>1</sup> im Hammurabigesetz, wo doch so genau über das Gerichtsverfahren gehandelt wird, gar nicht vor.<sup>2</sup> Auch in "Keilinschriften und A.T." (1903) steht in allen Stellen, in denen der Ausdruck nabiu oder sein Etymon erwähnt ist (S. 400. 403<sup>1</sup>. 590<sup>6</sup>. 650), nichts von einer solchen Funktion des babylonisch-assyrischen nabiu.

Indes vermag Winckler vielleicht von einem allgemeineren Gesichtspunkt aus seine neue Auffassung des nabl' von Jes. 3, 2 zu stützen. Das Letzte, was er zur Empfehlung seiner Deutung bemerkt, ist folgendes (S. 23): "Wie hat wohl Ahas und Hiskia den Mann genannt, den er zum Assyrer schickte, um seine Ansprüche auf bestimmte Teile des Landes nachzuweisen, damit er verba faceret ante regem ad causam dicendam? Einen Sprecher, orator, einen nabi"!" Der Sperrdruck soll da die zu beweisende Sache ad oculos demonstrieren. Aber ich meine nicht, daß er das leisten kann. Zweckdienlicher wäre es gewesen, wenn Winckler irgend einen Beleg dafür hätte bringen können, daß ein nabi zu dem angegebenen Zwecke wirklich verwendet worden wäre. Aber auch davon lesen wir nichts in den Quellen, und solche Unterhändler der Fürsten mußten ja auch nicht nab? genannt werden. Sie konnten doch "Gesandte" heißen, und so sind sie auch wirklich genannt (2 Kön. 16, 7: und Ahas schickte Gesandte zu Tiglath Pileser), und als Hiskia eine Kommission zur Verhandlung mit den Gesandten des Sanherib an die Mauer Jerusalems schickte, da wurde kein nabi mitgewählt (2 Kön. 18, 18), sondern der nabî' Jesaja wurde um seine religiöse Kunde erst befragt, als jene Besprechungen zu Ende waren (19, 2).

Die soeben zitierte Behauptung Wincklers, daß z. B. Ahas den zum Assyrerkönig geschickten Gesandten einen nabt genannt habe, wäre nun, wenn sie auf irgendwelchem tatsächlichen Zeug-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Form Nabû, die als Name des Gottes Ninib vorkommt, macht es wahrscheinlich, daß nâbiu zu Grunde liegt. Andererseits spricht die Form 123 für kurzes a (H. Zimmern in KAT3 1903, S. 400).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> R. F. Harper, The Code of Hammurabi (1904), p. 173.

nis beruhte, gleichgiltig, da es sich nur um eine profane Verwendung des Titels nabi "Sprecher" handeln würde. Aber jene Behauptung hängt mit einer andern Aufstellung Wincklers zusammen, auf die er am Ende seiner Auseinandersetzung über Jes. 3, 2 auf S. 24, Anm. auch selbst hinweist. Nämlich auf S. 37 f. geht er gegen Marti vor, der in "Die Religion des Alten Testaments unter den Religionen des vorderen Orients" (1906), S. 42 bemerkt hatte, es sei eine "ganz versehlte Hypothese, daß man die Propheten des 8. Jahrhunderts als die diplomatischen Agenten der assyrischen Macht in Palästina zu verstehen habe". Daran meint Winckler tadeln zu können, daß "eine kurze zusammenfassende Bemerkung in einem populären Buche seitens der Vertreter der Wissenschaft unter Außerachtlassung seiner wissenschaftlichen Begründung seiner Ansichten" so "in Umlauf gesetzt" worden sei.

Nun es war, soviel ich weiß, zuerst K. Budde, der in seinem Giessener Vortrag vom 29. Mai 1902 "das alte Testament und die Ausgrabungen" (I. u. 2. Aufl. 1903) es als eine Aufstellung Wincklers erwähnt hat, daß die Nebiim "politische Agenten der Weltmacht" seien (Budde a. a. O., S. 24).1 Er war damit vollständig Denn wenn Winckler die Auffassung des Alten im Rechte. Testaments reformieren will, und dies wollte er von Anfang an und will er jetzt mehr als je, so haben wir Alttestamentler die Pflicht, seine Aufstellungen zu kritisieren, und die Bezeichnung dieser Kritik als ein "in Umlauf setzen" richtet sich selbst. Außerdem beruht der Satz von Budde nicht auf Worten, die Winckler in einem "populären" Buche gemacht hatte, abgesehen davon, daß auch darin keine inhaltlich anderen Äußerungen gemacht werden dürsen als in gelehrten Auseinandersetzungen. Die von Budde kritisierte Behauptung Wincklers über die alttestamentlichen Propheten beruht, soviel ich weiß, auf Sätzen, worin dieser in seiner Geschichte Israels (Bd. 1. S. 91 u. 95) inbezug auf Amos von "politischen Agenten" gesprochen hatte. Jetzt nun (1906, S. 38) fragt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So auch schon in meinem 1902 in ARW erschienenen Aufsatz, die a. t. Wissenschaft u. die keilinschriftl. Forschung, S. 309 f. — v. Gall.

er mit Bezug darauf gegenüber Marti: "Wer hat Amos als Träger einer diplomatischen Mission im Auftrag Assyriens erklärt? Wo steht dieser Ausspruch dem Worte oder dem Sinne nach? Ich habe erklärt, daß Amos' Worte sich mit der Politik decken welche Ahas verfolgt hat, der das Davidreich durch Anschluß an Assyrien, dem er lehnspflichtig war, herzustellen hoffte, daß also Amos im Sinne der Politik eines Ahas tätig gewesen sei. Ich habe nicht von Auftrag gesprochen." Aber auch diese Behauptung, daß, Amos im Sinne der Politik des Ahas tätig gewesen sei", ist eine Vergewaltigung des Propheten, der auf die Anweisung des Priesters Amazja in Bethel, seinen Posten zu verlassen, frank und frei antwortete: "Jahve nahm mich von hinter der Herde weg und sprach zu mir: Gehe hin und weissage meinem Volke Israel!" (7, 15), und der nach allen seinen Worten (1, 3; 3, 7. 8 usw.) sich nur dessen bewußt war, im Dienste des Ewigen zu stehen. Nach etwas anderem aber als nach seinen Worten ihn zu beurteilen, ist -Geschichtskonstruktion.

Außerdem müssen wir Winckler auch an folgende Äusserungen erinnern. In "Keilinschriften und AT" (1903), S. 170 f. sagt er mit Beziehung auf Jeremia: "Juda ist damals Vasallenstaat Babyloniens. Der Großkönig unterhält also in Jerusalem seine Aufpasser, die Zutritt zum Könige haben und neben den Anhängern der großchaldäischen Partei die Aufgabe haben, für die Interessen ihres Herrn und gegen die Hetzereien der Gegenpartei zu arbeiten" (S. 170). "Wenn in der Hauptstadt die Führer der Partei selbst der Aufgabe genügen konnten, das Interesse des Großkönigs in dem ihnen angegebenen Sinne zu vertreten, so hatte man für das Land draußen berussmäßige Agitatoren — nebi'im; Sprecher - deren sich natürlich die Gegenpartei ganz ebenso bedienen mußte. Selbstverständlich gab es auch unter diesen Männer von verschiedener Begabung mit größerer geistiger Selbständigkeit, mit eigenen Ideen, oder bloße Sprachrohre ihrer Auftraggeber. Als die berufenen politischen Wortführer des Volkes spielen aber alle nebî'îm ihre Rolle und entsprechen also in ihren Verhältnissen dem, was wir heute Politiker nennen." Also "alle" nebî'îm waren

König, Beseichnet der Nabl' in Jes. 3, 2 usw. den "Sachwalter"?

ies. Höchstens waren manche mit recht bedenklicher Selbständigeit Vertreter ihrer politischen "Auftraggeber". Was aber sagt in Mann, wie Jeremia, übernaupt zu dieser neuen Ausstellung? Wenn er wieder a. a. O. S. 170 der Konspirationen mit den Bawloniern angeklagt wird, so möge Winckler sich von einem Mann zelehren lassen, dessen kritische Stellung außer allem Zweisel steht. Es ist K. H. Graf, der in seinem für seine Zeit klassischen Kommentar zum Buche Jeremia bemerkt: "Kein Vorwurf kann unbegründeter sein als der des Mangels an nationalem Bewußtsein... Von der innigsten Liebe zu seinem Volke war sein ganzes Tun und Reden durchdrungen . . . Um sein Volk vor dem Abgrund zu retten, in welchen er dasselbe sich stürzen sah, setzte er sich allen Leiden und Gefahren aus . . . Es war für ihn eine Gewißheit, dal eine langdauernde Unterwerfung Judäas unter die chaldäische Herrschaft Gottes Wille sei usw." (S. XXIX f.) Jeremia sah auf Grund seiner prophetischen Gewischeit in Nebukadnezar den Exekutor des Strafgerichts, das von dem unsichtbaren Lenker der Weltgeschichte leider über die gottlose Majorität des Volkes Israel vehängt werden mußte. Daraus erklärt sich sein Verhalten zu der in seiner Zeit eintretenden Wendung der Geschichte seiner Nation. Davon aber, daß er irgendwie im Dienste der Chaldäer gestanden hätte, kann gar nicht die Rede sein. Denn mit wem schloß er sich in jener wichtigen Stelle 7, 25 zu einer Reihe zusammen? Mit Agitatoren des "Großkönigs"? Ja wahrhaftig, nämlich des himmlischen Weltenkönigs.<sup>x</sup>

Übrigens auch das Schlagwort "Politisch und religiös ist eins für den Orient" (Winckler, Religionsgeschichtler usw. 1906, S. 38) ist mindestens inbezug auf Israel eine die konkrete Geschichtswirklichkeit vergewaltigende Phrase. Denn wenigstens zunächst Jesaja hatte die prinzipielle Verschiedenheit von Staat und Gottesreich, von Politik und Gottesreichsinteresse zu verkünden. "Im Stillesein und im Vertrauen soll bestehen eure Heldenhaftigkeit"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In besug auf Jesaja ist diese Frage sehr gut behandelt worden von F. Wilke in seiner Habilitationsschrift "Jesaja und Assur" (1905), S. 51—54.

(Jes. 30, 15), hatte er als den Zielpunkt des wahren Israel zu betonen. Deshalb muß es dabei bleiben, daß die alttestamentlichen Nebî'îm die Vertreter religiöser Interessen waren, und ebensowenig, wie es ihrem eigenen Zeugnis und geschichtlichen Tun entspricht, wenn man dem alttestamentlichen Nabit die "astrale Deutung" eines "Verkünder oder Bringer des neuen Zeitalters" gibt (A. Jeremias, Das A.T. im Lichte des alten Orients 1906, S. 35.71), ebensowenig wird man ihnen gerecht, wenn man sie zu "politischen Agenten" oder "Sachwaltern" stempeln will. Das Letztere läßt sich endlich auch nicht so bewahrheiten, daß man sagt: "So gibt es einen religiösen (den Priester) und einen weltlichen Sachwalter (den nabî') — es ordnet sich alles dem System ein, die ganze Staatsverwaltung ist ja ein Abbild der himmlischen" (sic! "Religionsgeschichtler usw.", S. 24, Anm.), und wenn so von der andern Seite immer nur dieselbe Theorie wiederholt wird, so muß ich auch noch auf die Kritik hinweisen, der diese Theorie in meinen Bonner Ferienkurs-Vorträgen über das Thema "Altorientalische Weltanschauung und Altes Testament" (1905 bei Edw. Runge) unterzogen worden ist.

# Die Zahl der Buchstaben im hebräischen Alten Testament.

Von Herm. L. Strack.

Die Schriftgelehrten, die סופרים, hatten die Aufgabe, die heiligen Texte, insonderheit den der Thora, in einer für den Bestand der israelitischen Religion geeigneten Form den kommenden Geschlechtern zu erhalten. Welche Art Änderungen sie im Hinblick auf die Vorlesung in der Gemeinde gemacht haben (namentlich in bezug auf die Namen Gottes und der Götzen), habe ich an einer Reihe von Beispielen in der Protest. Realencyklopädie 3. Aufl., Bd. 17, S. 776 f. gezeigt. Eine Frage von Eb. Nestle ZAW 1906, S. 283 veranlast mich, hier einiges über ein der unversehrten Erhaltung des einmal festgestellten Textes dienendes Mittel, dessen die Schriftgelehrten sich bedienten, zu bemerken: das Zählen des Vorkommens gewisser Wörter und Wortformen. Man zählte z. B., dal אוני 134mal wirklich geschrieben, nicht bloß gelesen werde (s. G. Dalman, Der Gottesname Adonaj 1889, S. 85 ff.; Chr. D. Ginsburg, The Massorah, Vol. I, N, Nr. 115). Man zählte, daß die kleine Parasche Num 10,35 f. nur 85 Buchstaben habe s. bab. Sabbath 115b. Josua ben Levi (bab. Jebamoth 86b) weiß, daß die Priester 24 mal genannt werden. (Die gedruckte Masora kennt diesen Satz nicht, vgl. Ginsburg II, 3, Nr. 94. 96!). Man zählte auch, wie viele Wörter, ja auch wie viele Buchstaben in der ganzen heiligen Schrift und in einzelnen ihrer Teile sich finden. Mit der Zahl der Buchstaben im AT. beschäftigt sich ein dem Gaon Sa'adja zugeschriebenes Gedicht, das zuerst von Elias Levita in Massoreth ha-massoreth 1538 veröffentlicht ist, darnach außer von anderen von J. Buxtorf in Tiberias (Commentarius masorethicus) Kap. 18

und, mit guten Erläuterungen, in Chr. D. Ginsburg's Ausgabe der Mass. ha-mass., London 1867, S. 269-278. Nach einer aus Jemen stammenden Handschrift hat J. Derenbourg eine neue Ausgabe mit Kommentar veranstaltet in Manuel du lecteur, Paris 1871, S. 139—149 und 234—241. Ferner ist der Text gedruckt nach Cod. des Britischen Museums 1379 (vgl. Nr. 2348 und 2349) bei Ginsburg, The Massorah, Vol. I, N, Nr. 224 und nach meiner Abschrift des Codex Masoreth. Tschufutkale 15 (jetzt in Petersburg), daselbst Vol. III, S. 299 (M bis 1).

Leopold Zunz (Zur Geschichte und Literatur 1845, S. 75) hat gemeint, und Jul. Fürst (Konkordanz) und Ginsburg haben ihm beigestimmt, das Gedicht sei nicht von Sa'adja Gaon, sondern von einem um 1170 lebenden Sa'adja ben Joseph Bekhor Schor. Die äußeren und die inneren Gründe für die Autorschaft des Gaons sind aber, wie Derenbourg bemerkt, recht beachtenswert.

Die Zahl für jeden Buchstaben ist angegeben erstens durch die Anfangsbuchstaben von Textworten des Gedichts, zweitens durch zwei Bibelverse, in denen Zahlen genannt werden, deren Summe die gemeinte Zahl ist. Dadurch ist das Eindringen von Textsehlern in bezug auf die Zahlen verhindert. Z. B. die erste Zeile lautet:

# אהל מכון בּנְיַנֵי שַׁשָּׁם עלוּ וְקַנֵי אַ

(Das Zelt [Heiligtum], die Stätte meiner Bauten, wohin meine Ältesten hinaufzogen. Vgl. Ps 122,4.)

Das erste Wort bezeichnet den Buchstaben N; D in 1700 ist 40(000), בויני ist 2(000); ל 300, א ist 70, und 1 ist 7; also 42377. Die beiden Bibelverse Neh 7,66 und Num 7,17 enthalten die Zahlen 42360 und 2+5+5+5, zusammen 42377. — Die einzige vorkommende Abweichung ist die bei Ginsburg, The Massorah I, Nr. 224 im Buchstaben 7, für welche außer 1 Chr 12,36 (28600) und Neh 7, 38 (3930) irrig noch ein dritter Vers 1 Chr 17, 38 (68) angegeben ist, so daß als Gesamtzahl 32598 statt 32530 sich ergibt. Dieser Fehler macht sich auch bei der Schlußsumme geltend, welche bei Ginsburg (auch in seinen Handschriften??) 792145 lautet statt 792077 (bei Derenbourg).

| Die Zahlen für die einzelnen Buchstaben sin | Die | Zahlen | für | die | einzelnen | Buchstaben | sind |
|---------------------------------------------|-----|--------|-----|-----|-----------|------------|------|
|---------------------------------------------|-----|--------|-----|-----|-----------|------------|------|

| ¥ 42377 | 1 66420         | y 20175        |
|---------|-----------------|----------------|
| 38218   | <b>37272</b>    | D 20750        |
| 3 29537 | 18001           | ሳ 1975         |
| ገ 32530 | 5 4151 <i>7</i> | <b>3</b> 16950 |
| n 47754 | <b>b</b> 52805  | r 4872         |
| 1 76922 | D 24973         | P 22972        |
| 1 22867 | 3 3297 <b>7</b> | 7 22147        |
| П 23447 | 8719            | <b>32148</b>   |
| D 11052 | D 13580         | n 36140        |

Jedem Buchstaben sind vier mit gleichem Laut schließende Halbzeilen (a, a, a, a) gewidmet; die Buchstaben 77 und 7 die doppelte Anzahl (a, a, a, a; b, b, b, b). Bei 7 und 7 ist die Andeutung der Zahl in der fünften und sechsten Halbzeile enthalten, bei A (wie bei den andern Buchstaben) in der ersten und zweiten. Das erklärt sich wohl daraus, daß die für den Zweck des Gedichts bedeutungslosen vier letzten Halbzeilen den Schluß des ganzen Gedichts bilden sollen. Das Schlußwort in der Behandlung jedes Buchstaben ist zugleich das Anfangswort des nächsten Buchstaben. # z. B. schließt mit גני, mit demselben Wort beginnt ב; ב endet mit הווד, mit demselben Wort beginnt הווד, mit demselben Wort beginnt die fünste Halbzeile sür 7 mit דהרו, dem Schlußworte der vierten, und die fünste Halbzeile für הותרת beginnt mit הותרת, dem Endworte der vierten. Erst später hat man in תותרת כבדה נשה רענגיה נרשה eine Zahlangabe gesucht und gefunden: 3 - 20(000), 3 - 3(000), 3 - 3(000)200,  $\lambda = 3$ , d. i. 23203 und dies auf  $\pi$  ohne Dagesch gedeutet. Diese Deutung ist spät und ungenügend bezeugt. - Die Gesamtsumme aller Buchstaben in der Bibel beträgt also nach dem Gedichte 792077.

Kann aber diese Zahl richtig sein? Und wenn nicht, was kann sie bedeuten? Zwar nicht für die andern biblischen Bücher, wohl aber für den Pentateuch liegen mehrere, allerdings stark von einander abweichende masorethische Angaben hinsichtlich der Zahl der Buchstaben vor. Eine Prüfung der mir seit vielen Jahren lieben und wegen Fehlens aller Anmerkungen zu solcher Schätzung sehr

geeigneten "Biblia Hebraica Sine punctis", Amsterdam 1701 (16<sup>mo</sup>) zeigte, daß der Pentateuch auf rund 14600 Zeilen zu 22-23 Buchstaben etwa 295000-305000 Buchstaben enthält. Hiermit stimmen die niedrigsten Schätzungen der Masorethen überein. Salomo aus Nursia in seinem wertvollen textkritischen Kommentar Minchath Schaj sagt zum Ende des Deuteronomiums, die Thora habe 304805 Buchstaben; ein alter im Besitz von S. I. Curtiss gewesener Kodex sagt 305607 (s. Baer-Strack, Dikduke ha-t\*amim 1879, S.55). (Unmöglich sind die viel höheren Angaben "400945" des Petersburger Kodex vom Jahre 1010 und "600045" des Elias Levita; sie beruhen wohl auf falscher Lesung der Vorlage.) Der Pentateuch nimmt nun etwas mehr als den vierten Teil des Umfangs des ganzen Alten Testamentes ein. Daraus ergibt sich, daß die Zahl 792077 Buchstaben für das Ganze viel zu klein ist. bezieht sie sich auf die beiden andern Teile des alttestamentlichen Kanons: Propheten und Hagiographen (so Ludwig Blau, dessen Aufsatz "The number of letters in the Bible" in Jewish Quarterly Review 1896, 343 ff. von mir bei Fertigstellung dieser Zeilen noch verglichen werden konnte). Wer Zeit hat, mache die Probe an einem seltenen Buchstaben wie 1 (1975mal).

# Zu den NOE Münzen von Apamea.

Von J. B. Selbst in Mainz.

Zur Aufklärung des von Nestle in ZAW XXVI, 169 f. konstatierten Widerspruches teile ich mit, daß die in Schuster-Holzammer, Handb. z. Bibl. Geschichte VI. Aufl. I, 175 abgebildete Münze von Apamea auf photozinkographischem Wege direkt nach Bianchini, Storia universale provata coi Monumenti Rom 1697 (Exemplar der Kgl. Staatsbibliothek in München) hergestellt ist. Bianchini gibt an, die Münze befinde sich im "Museo Ottoboni". Ob sie mit dem Besitze des Kardinals Ottoboni (später Papst Alexander VIII) in den Vatikan gelangt ist, oder ob sie sich sonstwo in Rom befindet, konnte nicht festgestellt werden. Daß die Legende der Abbildung NEO statt NOE lautet, habe ich in der Tat übersehen. Vom Herder'schen Verlag erhalte ich die Auskunst, die Wiedergabe der Münze bei Bianchini sei nicht über jeden Zweisel erhaben, und es sei, um den wirklichen Tatbestand zu eruiren, wohl nötig, von der Münze selbst Einsicht zu nehmen, bezw. eine andere Wiedergabe zum Vergleich heranzuziehen. Die von Nestle angezogene Literatur ist auch mir nicht zur Hand. Wohl aber kann ich auf eine neuere Abbildung verweisen, deren Legende deutlich  $N\Omega E$  zeigt. Sie findet sich in dem von mir a. a. O. zitierten Handbuch der christ. Archäologie von L. M. Kaufmann (Paderborn 1905) S. 334. Bild und Legende sind dieselben wie bei Bianchini, der Vergleich zeigt aber, daß bei letzterem der Stift des Zeichners an der Legende verdeutlichend nachgeholfen hat. So erklärt sich ohne Zweifel das NE $\Omega$ , statt N $\Omega$ E. Leider ist bei Kaufmann nicht angegeben, von welchem Original die Abbildung genommen ist. Das Gleiche gilt von der in Herder's Konversationslexikon I, 508 abgebildeten Apamea-Münze, die im wesentlichen dasselbe Bild, aber eine andere Legende zeigt. Diese Darstellung war in der vorhergehenden Auflagedes "Handbuches" enthalten, wurde aber durch die aus Bianchingentnommene ersetzt. —

## Jérémie fut-il prophète pour les nations?

Von Ch. Bruston in Montauban.

M. Stade me paraît avoir raison de soutenir, contre le texte masorétique du livre de Jérémie, que Jérémie ne saurait avoir été établi «prophète pour les nations (tra) I, 5)», ni institué sur les nations et sur les royaumes, pour démolir et pour renverser» etc. (v. 10). C'est avant tout pour le peuple d'Israel que les prophètes, tous les prophètes, étaient institués, et de ce que tel ou tel d'entre eux a quelquesois prononcé aussi des oracles contre les peuples étrangers, il n'en résulte nullement qu'un tel prophète, — Amos, Esaïe, Nahoum, Sophonie etc. — eût été établi pour les nations ou sur les nations, comme cela est dit, ou du moins semble dit de Jérémie dans ces deux textes. Je suis obligé de donner raison à M. Stade sur ce point.

Mais quand il en conclut 1° que le verset 5 portait primitivement det signifiait: «Je t'ai établi prophète pour ma nation», (et non pour les nations), 2° que le v. 10 tout entier est une addition postérieure, — je demande à réfléchir. Ces deux conclusions ne sont peut-être pas aussi nécessaires que le pense le savant et ingérieux critique.

1. Remarquons d'abord que le v. 8: «N'aie point peur d'eux» exige dans ce qui précède un substantif pluriel, auquel ce pronom pluriel puisse se rapporter. On dira probablement qu'il peut bien s'expliquer par l'antécédent supposé ma nation (collectif) ou par «contre quiconque je t'enverrai tu iras» (v. 7). Mais cela me paraît fort douteux. "N'aie point peur (des gens) de ma

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zeitschrift für die A. T. Wissenschaft 1906, p. 97.

nation» serait une locution bien surprenante. «N'aie point peur de ceux contre qui je t'enverrai» serait un peu plus tolérable, mais il serait pourtant plus naturel, plus régulier, qu'il y eût, avant, un substantif pluriel signifiant à peu près la même chose.

J'en conclus que le pluriel de brid est nécessaire, que ces bri sont identiques aux personnages contre lesquels (ou vers lesquels) Dieu veut envoyer Jérémie et que par conséquent ce substantif pluriel doit avoir le même sens que brid (Prov. XV, 25, XIV, 19. Ps. XCIV, 2. Es. II, 12 etc). Je propose de traduire: «Je t'ai établi prophète pour les grands». <sup>1</sup>

On comprend alors beaucoup mieux pourquoi Jérémie, déclinant la mission qui lui est imposée, allègue qu'il ne sait pas parler. Pour se présenter devant les grands, en effet, il faut être sûr de soi et de sa parole. Une telle raison, s'il s'agissait de prophétiser sur les nations étrangères, serait assez étonnante. Pour une mission de cette nature il eût suffi de savoir écrire!

Remarquons aussi que Jérémie fut, en effet, habituellement en relation avec les grands, les prêtres, les rois de son peuple, de sorte que le titre de «prophète pour les grands» lui convient singulièrement mieux que celui de «prophète pour les nations».

2. On dira sans doute que cette explication est impossible parce qu'au v. 10, הממלכות est suivi de הממלכות: «sur les nations et sur les royaumes», ce qui va fort bien ensemble, tandis que «sur les grands et sur les royaumes» est un rapprochement beaucoup moins naturel.

J'en conviens. Cependant réfléchissons encore: est-ce que réellement Jérémie ou un prophète quelconque a pu être «établi sur les nations et sur les royaumes pour les démolir, les arracher, les détruire» etc.? Jérémie, un prophète quelconque a-t-il jamais rien fait de pareil? Certainement non. Ils s'adressaient à leurs compatriotes, surtout aux puissants, aux infidèles etc.; mais comment auraient-ils fait pour renverser les nations et les royaumes

יב Ce נאם est sans doute contracté de מאה (R. נאה, primitivement אנא, être grand) comme אנה פוליט (XIII, 17. Job XII, 29 etc.) — אנאה Il faudrait donc prononcer ghévim.

environnants? Ce sont les grands, les superbes de leur peuple qu'ils devaient abaisser et détruire par leur parole (cf. Is. II, 12, IV, 15 etc.), s'ils ne parvenaient pas à les convertir. De sorte que la lecture מל הג(א) על הג(א) על הגלא) conviendrait encore fort bien ici.

Oui, mais les royaumes?

Remarquons, que ce mot הממלכות est suivi une fois d'un participe masculin (1 Sam. X, 18), c-à-d. qu'il pouvait désigner des individus, des princes, et non des royaumes.

Et c'est précisément ce qu'il nous faudrait, à côté des grands.

On n'en trouve que cet exemple dans l'A. T.; mais en phénicien le même mot se rencontre au singulier, et là aussi (épitaphe d'Eshmoun-azar) il est accompagné d'un adjectif masculin: אוני , ממלך אוני ,, un tyran superbe, un homme qui domine sur eux pour les détruire".

Le v. 10 pouvait donc signifier primitivement: «Je t'ai établi aujourd'hui sur les grands et sur les tyrans, pour démolir, pour arracher, pour détruire, et pour renverser, pour construire et pour planter».

Et il n'y a plus alors aucune raison de douter de l'authenticité de œ verset.

3. Le texte parallèle XXXI, 27, confirme cette interprétation, car ceux sur qui Dieu dit, en cet endroit, qu'il a veillé (cf. I, 12) pour les démolir, arracher, détruire etc., c'est la maison d'Israel et la maison de Juda, et nullement les peuples étrangers. Et de même il promet de veiller sur eux (dans l'avenir) pour construire et pour planter.

Ces deux passages se confirment et s'expliquent l'un l'autre<sup>2</sup>;

<sup>1</sup> V. mes Etudes phéniciennes, p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> M. Cornill juge au contraire que les versets 27 et 28 cadrent trop bien(!) svec l'organisme des chap. 30 et 31. Voilà une objection assez surprenante et qu'il est facile de transformer en argument. Il faut citer textuellement: "Es list sich nicht verkennen daß… es mindestens stutsig machen muß, wie vortreflich die Verse gerade in dem Organismus von Cap. 30 und 31 als Ganzes passen" etc.

Sils ne convenaient pas dans cet organisme, faudrait-il donc en conclure leu authenticité?..

il serait bien étrange que le premier dît des peuples étrangers ce que l'autre ne dit que des maisons d'Israel et de Juda.

Remarquons aussi que, dans le second de ces textes, les verbes démolir, arracher etc. ont Dieu pour sujet. Il doit donc en être de même dans le premier. Le sujet des six verbes qui suivent TATPET doit être emprunté au verbe j'ai institué, et non au suffixe, Dieu a fait cela (établi Jérémie) pour démolir etc. c-à-d. pour que les paroles qu'il a mises ou mettra dans sa bouche (v. 9) aient pour effet de démolir etc. mais aussi de reconstruire et de planter, c.-à.-d qu'elles soient des malédictions et des menaces, ou au contraire des consolations et des promesses de relèvement.

Juillet 1906.

## Der Begriff צרקה bei Tritojesaia.

Von Karl Cramer in Zarisyn a. d. Wolga.

Der Begriff sodaka war zum Problem geworden, als man angesangen hatte, die Echtheit von Jesaia 40—66 zu bezweiseln. Man wies damals darauf hin, daß die Bedeutung, die sodaka in diesen Kapiteln habe, sonst äußerst selten zu belegen sei; man setzte sie ungesähr unserem "Heil" gleich." In Einzeluntersuchungen über den Begriff sodaka bei Deuterojesaia suchte man die Bedeutung des Wortes setzustellen. Zum zweitenmal ist dieser Begriff zum Problem geworden, als Bernhard Duhm³ mit dem Stichwort Tritojesaia austrat und die Abtrennung der Kapitel 56—66 verlangte. Unter den Gründen, die ihn dazu veranlaßten, sührt er den an, daß bei Tritojesaia sodaka als Werkgerechtigkeit gebraucht sei, während Deuterojesaia immer die δικαιοσύνη τοῦ δεοῦ darunter verstehe. Das Problem, das uns beschäftigen soll, wäre also, sestzustellen, in welchem Sinne die sodaka bei Trito-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. die Tabelle.

<sup>2</sup> Vgl. B. Bauer, Der Begriff der göttlichen Gerechtigkeit im 2. Teil des Jessia Z. spek. Th. 1837 S. 478 ff; A. Ortloph, Über den Begriff von pry . . . in 2. T. d. Proph. Jes. ZITK 1860 S. 401 ff; auch: Diestel, Die Idee der Gerechtigkeit, JdT 1860 S. 173 ff; E. Kautzsch, Die Derivate des Stammes prominaltestamentl. Sprachgebrauch 1881; C. v. Orelli, Alttestamentl. Prämissen un neutestamentl. Versöhnungslehre, ZkWL 1884 S. 73 ff; G. Dalman, Die richterliche Gerechtigkeit im A. T. 1897 und X. Kænig, De vi vocis approph. 1894.

<sup>3</sup> Das Buch Jesaia 1892.

<sup>4</sup> Vgl. zu 56, 1.

jesaia gebraucht wird und dann, ob Tritojesaia hier von Deuterojesaia abweicht.

Duhms Ausführungen hat sich in dieser Frage K. Martiz vollständig angeschlossen. Zustimmung haben sie gefunden bei H. Gressmann, der übrigens mehrere Versasser annimmt. T. K. Cheyne dagegen bleibt bei seiner schon in The prophecies of Isaiah II 1898 gegebenen Aufsassung. An einigen Stellen versteht er unter sedaka Erfolg, Beistand, dann allgemein: Erfolg wirkende Eigenschaft Gottes, daneben aber auch eine Eigenschaft oder einen Zustand des Menschen. Wenn als gen. subj. dabei Jahve steht, so bedeutet sedaka die äußere Rechtsertigung, d. h. Glück. Ähnlich urteilt R. Kittel. Er versteht unter sedaka die fast synonym mit much sei, die bundesgemäße Rechtsverwirklichung, aber auch Gesetzesforderungen, ja Selbstgerechtigkeit. Über andere Aufsassungen orientiert die Tabelle, aus der mara ersehen kann, daß Duhm z. T. Vorgänger hat.

E. Kautzsch? weist darauf hin, daß pts und note ganz gleich gebraucht werden. Ebenso X. Kænig: "duo haec vocabula... sine ullo discrimine eadem significatione usurpantur."\*\* Wir werden also beide Begriffe in den Bereich unserer Untersuchung ziehen müssen. The kommt 13mal in Kap. 56—66 vor (56, 1a.b; 57, 12; 58, 2; 59, 9. 14. 16. 17; 60, 17; 61, 10. 11; 63, 1; 64, 5), pts 7mal (58, 2.8; 59, 4; 61, 3; 62, 1.2; 64, 4). Die ursprüngliche Bedeutung dieser beiden Wörter ist "Normalsein",

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Buch Jesaia 1900.

<sup>2</sup> Über die in Jes. 56-66 vorausges. zeitgesch. Verhältnisse 1898 S. 36: şedaka "als gerechter Wandel des Menschen nur bei Ttj."

<sup>3</sup> Einleitung in das Buch Jes. 1895, deutsch 1897.

<sup>4</sup> A. a. O. S. 248.

<sup>5</sup> A. a. O. S. 329.

<sup>6</sup> A. a. O.

<sup>7</sup> Der Prophet Jesaia 1898.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. die Tabelle.

<sup>9</sup> A. a. O. S. 52.

<sup>10</sup> A. a. O. S. 24.

<sup>11</sup> steht bei Mandelkern, Veter. Testam. concordantiae als Jes 6, 13.

oder wie G. A. Smith sagt: the state in which a thing is all right. Dann nimmt diese Bedeutung die verschiedensten Nuancen und Beziehungen an, bis der Sprachgebrauch bei den Späteren (z. B. Proverbien) wieder der Hauptsache nach in die eine Bedeutung — ἐλεημοσύνη zusammenstießt. Wir werden uns diesen Gang der Entwicklung für die Gruppierung unseres Stoffes maßgebend sein lassen und die Stellen, an denen πρτ3 der letzten Bedeutung nahe kommt, für das Ende bewahren.

- 1. Die ursprüngliche Bedeutung von בָּדָל läßt sich, wenn wir recht sehen, in 61, 3 nachweisen. V. b: "und genannt werden sie Eichen hassedek, Pflanzung Jahves sich zu verherrlichen." Duhm 2 St. erklärt: "immergrüne Bäume der Gerechtigkeit, d. h. der Gesetzestreue, vielleicht einschließlich ihres Lohnes." Diese Fassung des Ausdruckes scheint uns nicht das Richtige zu treffen. Von einer Leistung von seiten Israels ist nirgends die Rede, im Gegenteil, sein Ein und alles ist das, was Jahve ihm gibt, er verherrlicht es. Pflanzung Jahves soll es heißen oder, wie der Kontext sagt, Eichen hassedek. Offenbar will der Verfasser das Beste in der Art nennen, wenn er Pflanzung Jahves sagt; so wird auch בַּרֶּם hier in dem einfachsten Sinne zu verstehen sein, nämlich eine Sache bezeichnen, so wie sie sein soll; hier etwa immergrüne (der Verlasser würde dann an die immergrüne Steineiche - quercus pseudo-coccifera denken) oder feste, echte Eichen; vgl. Kittel 2 St. Dieser weist mit Recht die Konjektur de Lagardes in ילדי zurück. Will man den Ausdruck pressen und so gewissermassen zwei Bedeutungen in בדק sehen (wie Duhm tut), so könnte man nur noch die Bedeutung finden "denen Gerechtigkeit widerfährt,"2 aber auch nicht mehr. Duhm muß selbst in seiner Erklärung sagen, daß der Ausdruck künstlich ist. Marti akzeptiert die Ansicht Duhms auch nicht.
- 2. 59, 4. Der Sinn dieser Stelle hängt davon ab, wie man wir versteht. Da אול (im Kontext) nur von Gerichtsverhandlungen gebraucht wird, so hat man sich neuerdings dahin geeinigt

<sup>1</sup> The Book of Isaiah 1897 S. 214.

Vgl. Delitzsch z. St: Inhaber gottgewirkter Gerechtigkeit.
 Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 27. I. 1907.

Mp—in ius vocare zu fassen.¹ Man übersetzt dann: da ist keiner, der mit Recht vor Gericht fordert, keiner, der seinen Rechtsstreit der Wahrheit gemäß führt." Es ist somit klar, daß pts hier in einer seiner einfachsten Bedeutungen gebraucht ist. Weder läßt sich hier an einen Zustand denken, dessen Folge Heil wäre, noch auch an ein menschliches Verhalten, wie es sich in Wahrhaftigkeit äußert,² sondern es wird unserer "Gerechtigkeit" entsprechen.³ Dazu passen gut v.⁴ und auch sonst die Gedanken des Verfassers in v. 3.4b, evgl. 2. 13b, da es ihm darauf ankommt zu zeigen (v. 1—8 Strafrede), wie die schlimmen Zustände, die allgemeine Verderbtheit (v. 4) — auch in der Justiz — das Kommen des Heils verhindern.

3. Nahe berührt sich mit 59,4 die Stelle 59, 14, die ja auch in denselben Gedankengang gehört. Die bösen Zustände werden geschildert (v. 1-8); der Verfasser bekennt demütig, daß das Ausbleiben der besseren Zeit (v. 9-11) durch das verkehrte Verhalten Israels verschuldet sei (v. 12 f.). Dann heißt es v. 14: und zurückgedrängt ist Recht, und דקה steht von ferne; denn gestrauchelt ist Wahrheit auf dem Platz, und Redlichkeit findet keinem Einlaß. Es werden hier dieselben Vergehen reumütig bekannt, die in v. 9 ff. gerügt wurden, es liegt also nahe, אדקה im selben Sinne zu verstehen wie דק in v. 4. Wir denken unwillkürlich an das Weib mit verbundenen Augen und der Wagschale in der Hand - בדקה ist hier personifiziert. Man kann aber auch meinen, der Verfasser beklage das Ausbleiben des besseren aus der Theokratie zu folgernden Zustandes. Dieser Deutung ist entgegenzustellen, 1. daß der Verfasser in diesem Falle schwerlich das pron. poss. hätte fehlen lassen können; dieser Zustand ist doch etwas nur Israel Eigentümliches; 2. daß der Gedanke nicht gut in den Zusammenhang pallt, da nur Vergehen gegen den fordernden Willen Gottes aufgezählt werden.4 Wir bleiben also bei der ersten Auf-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. schon Gesenius z. St: rixae clamosae.

<sup>2</sup> Vgl. Kautzsch a. a. O.

<sup>3</sup> Vgl. Kittel z. St.

<sup>4</sup> Vgl. Kittel z. St.

fassung (vgl. oben zu v. 4): "bürgerliche Tugend." Auch beim Prozeß geht es nicht viel besser als sonst im Volke, auch hier nehmen die bösen Elemente überhand. So paßt der Kontext (v. 12 f. 15a) gut: alle höheren ethischen Motive werden übertönt.

4. Zu derselben Kategorie wie 59, 4 u. 14 gehört auch 60, 17b: Und ich mache zu deiner Obrigkeit Frieden und zu deinem Vogt s'dalca. Der Vers ist dem Triumphliede auf Sion entnommen. Unter den anderen glänzenden Verheißungen heben v. 17 b u. 18 a besonders die hervor, man werde sich einer ungetrübten Wohlfahrt estreuen; Friede werde einkehren, sedaka die leitende Gewalt sein; aufhören werde alle Gewalttat und Bedrückung. Wie 50, 14 erscheint hier הקה personifiziert, und wie dort so führt uns auch hier der Kontext auf die Bedeutung "Gerechtigkeit als bürgerliche Tugend". Sie offenbart sich darin, daß die Übel v. 18a aufhören, und ihre notwendige Begleiterscheinung ist Frieden v. 17b. gegen scheint es uns versehlt, זישועה in engere Beziehung zu ישועה v. 18b zu bringen und eine ähnliche Vorstellung darin zu sehen. Dann würde der Gedankengang nicht ganz logisch sein und צדקה in ihrer Umgebung abstechen; denn man erwartet ja nur von der क्ष, daß sie den sozialen Schäden im öffentlichen Leben steuere.

Wir kommen nun zu einer Reihe von Stellen, an denen mehr oder weniger das richterliche Tun Jahves im Vordergrunde steht.

5. 59,9 ist demselben Zusammenhang wie 59,4 entnommen. Die Folge (12-12) der mangelhaften ethischen Vollkommenheit ist das Ausbleiben der besseren Zeit. Es ist nun schwer zu entscheiden, wie v. 9a zu verstehen ist. Denn an und für sich könnte er besagen: weil wir uns als schlechte Rechtsführer erwiesen haben, wird Jahve auch uns gegenüber nur ein verurteilender Richter sein, uns zu unserem Rechte (das wir in der Theokratie besitzen) nicht kommen lassen. Man könnte aber auch v. a auf Grund der in v. b gebrauchten Bilder vom Licht und von den hellen Strahlen, besonders aber auf Grund von v. 11b, wo derselbe Satz nur mit

<sup>1</sup> Marti.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. die Tabelle.

<sup>3</sup> Vgl. Kittel z. St.

der charakteristischen Änderung von המשום in המשום wiederkehrt, dahin deuten, daß er sich auf den durch das eingetretene Heil herbeigeführten Zustand beziehe. Uns scheint die erstere Auffassung dem Sinne mehr gerecht zu werden. Doch besteht zwischen den beiden Auffassungen kein wesentlicher Unterschied. Beide Male wird המשום als eine Folge des Wirkens Jahves an der Gemeinde hingestellt. Im ersten Falle würde mehr die Art und Weise des Wirkens betont sein, im zweiten Falle die Wirkung selbst, wie sie sich im Zustande der Gemeinde äußert. Duhmenmmt hier die Bedeutung "Heil" an. Ob es auch hier in der vollkommenen Erfüllung der kultischen Pflichten besteht, das sagt er nicht.

6. Eine neue Nuance bringt die Stelle 59, 16f. Als Jahve den unerquicklichen Zuständen+ zusah, v. 16: "da sah er, daß keiner da war, und erstaunte, daß keiner eintrat; da half ihm sein Arm und seine גדקה, — die stützte ihn. V. 17: und er tat an אוי wie einen Panzer usw." Einen wichtigen Fingerzeig für das Verständnis dieser Stelle gibt uns 63,5, wo fast dieselbe Situation mit ähnlichen Ausdrücken geschildert wird, nur daß dort an Stelle von קּמְתִי—צדקה steht. Ist es schon bedeutsam, daß man in einer ähnlichen Situation an Stelle von מדקה einfach "Grimm" setzen kann, so wird uns die Bedeutung "Strafgerechtigkeit" auch noch durch den folgenden v. 18 nahegelegt.5 Doch mit dieser Auffassung werden wir die Bedeutung von מדקה in den beiden Versen noch nicht erschöpft haben. In v. 17 steht דקה parallel mit ישועה, und in v. 20 f. ist die Folge des Eingreisens Jahves für Israel ein glücklicher Zustand. So werden wir denn hier מדקה in dem Sinne verstehen müssen, daß sie Jahves richterliches Tun bezeichne.6 Dieses äußert sich, wie es seinem theokratischen Ver-

<sup>1</sup> Vgl. die Tabelle.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Z. St., vgl. auch Marti z. St.

<sup>3</sup> Vgl. zu 56, 1 b.

<sup>4</sup> Vgl. o. zu 59, 4. 9. 14.

<sup>5</sup> Auch v. 17b ist zu vergleichen.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. Delitzsch, Kittel; auch Duhm z. St., wie sich das mit seiner Behauptung zu 56, Ib verträgt, darüber schweigt er.

hälmisse zu Israel entspricht, gegenüber seinen Paziszenten in der Herbeiführung eines befriedigenden Zustandes (NB: wenn sie sich bekehren, v. 20b). Wenn wir nur v. 17 hätten, so könnten wir bei dieser Bedeutung stehen bleiben; wir würden dann '3 nur mit nyw in Parallele stellen und den Gedankengang des Verfassers so formulieren: Jahve tut an Heil und Rache; die Rache gilt seinen Feinden, das Heil seinen Freunden. In v. 16 läßt sich aber diese Verteilung der Tätigkeiten auf die einzelnen Eigenschaften nicht durchführen, weil dort '3 allein steht. Wir müssen also annehmen, daß der Verfasser auch an die Kehrseite des richterlichen Wirkens Jahves zum Wohle Israels, an die Verurteilung der Widersacher gedacht habe. 1

7. Ähnlich ist die Stelle 63, 1 b. Auf die Frage, wer da komme, antwortet Jahve: Ich bin's, der da redet in (mit) אדקה, gewaltig zu helfen. Wenn Jahve sich hier die beiden Prädikate Reden in 3 und Macht zur Hilfe beilegt, so sind sie wohl für die writegende Situation gewählt und ihr angepallt. Es folgt eine Schilderung des Racheaktes Jahves an den Völkern. Nur noch in v. 4b wird als Kehrseite zu dieser Tat "das Jahr meiner Erlösten" hingestellt. Daß er imstande sei, auch letztere Tat zu vollbringen, agt Jahve mit den Worten: רב להושיע. Die andere von ihm herwrgehobene Eigenschaft muß es also sein, kraft derer er den Strasakt an den Völkern vollzieht. Hier hätten wir also den Ausgangspunkt für die Bestimmung der '3. Es müssen zwei Möglichkeiten ins Auge gefaßt werden: גדקה kann hier Wahrheit bedeuten; Jahve hat Wahres verheißen; Beweis: er hat eben sein Wort gehalten. Oder aber muß 3 wie 59, 17 Strafgerechtigkeit bedeuten. Das scheint uns mehr dem Tatbestand zu entsprechen. Jahve ist es, dem das Vollziehen der Strafgerechtigkeit zusteht: er redet, fällt das Urteil gemäß dieser Strafgerechtigkeit. In dieser Eigenschaft hat er die Völker niedergestampft, ließ herabträufeln

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie die LXX zu der Bedeutung ἐλεημοσύνη — vgl. auch die arabische Übersetzung — gekommen, seigt am besten G. Dalman a. a. O. S. 15 f., wo er Belege aus den Keilinschriften anführt.

<sup>2</sup> V L Delitzsch, Kittel z. St. u. Jes. 45, 19.

zur Erde ihren Saft (v. 6). Also eine ähnliche Situation wie 59, 17. Die Kehrseite dieser Strafgerechtigkeit ist das "Jahr für die Erlösten" (v. 4b), ebenso wie 59, 20. Duhm stellt "und "um. Der Sinn entspricht dann noch besser unserer Auffassung.

8. Eine sehr wichtige Stelle für das Verständnis des Begriffes 3 ist 61, 10 f.: Freuen will ich mich in Jahve, jubeln will ich in meinem Gott, daß er mir angetan hat Kleider des Heils, in den Mantel der 3 mich gehüllt, wie der Bräutigam den Hauptschmuck priesterartig umwindet, und wie eine Braut ihren Schmuck anlegt. Denn wie das Land hervorbringt seinen Sproß, und wie ein Garten seinen Samen hervorsprossen läßt, so wird Jahve hervorsprossen lassen 3 und Ruhm vor allen Heiden. Duhm sieht sich veranlaßt, in v. 10 3 mit Heil zu übersetzen, sagt aber, der Vers passe nicht in den Zusammenhang. Marti übersetzt ebenso und streicht konsequenterweise den Vers. Es will uns scheinen, daß zwischen den beiden Versen eine recht nahe Verwandtschaft bestehe, und daß 3, obwohl unter zwei verschiedenen Bildern gebraucht, in beiden Versen dasselbe bedeute. In v. 10 steht 3 in Parallele mit ). Ähnlich wie 59, 17 Jahve sich in die 3 hüllte, so kleidet er Israel hier mit dem Mantel der 3. Wenn dort 3 die richterliche Gerechtigkeit Jahves bezeichnete mit ihren beiden Seiten: Gnade den Freunden, Rache den Feinden, so werden wir auch an dieselbe richterliche Gerechtigkeit zu denken haben, doch ist sie nicht wie dort Gewand Jahves, sondern Israels, d. h. doch wohl das Resultat der richterlichen Gerechtigkeit, wie sie sich für Israel darstellt es wird gerechtgesprochen. Diese Rechtserweisung, wenn man will Rechtfertigung, ist immer begleitet vom Heil.<sup>1</sup> Zu dieser Auffassung passen die folgenden Bilder, die in überschwenglicher Weise dartun wollen, was für ein herrliches Gut diese Rechtserweisung ist. Daß in v. 11 3 dasselbe bedeutet, zeigt der ähnliche Satz 45,8, wo ששל an Stelle von ההלה steht. Außerdem sind die beiden Sätze v. 10 u. 11 ganz analog gebaut. "Ruhm" würde neber "Frömmigkeit" etwas gekünstelt erscheinen. Dagegen ist ההלה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. die vorhergehenden Worte.

<sup>2</sup> So Duhm, z. St.

verständlich, wenn wir Rechtserweisung übersetzen: das kann eher Gegenstand des Ruhms sein. Das Bild vom Sprossen macht sich auch natürlich. Da in beiden Bildern v. 10 u. 11 die 3 als von Gott verliehen erscheint, so ist die Deutung derselben als menschliches Tun ausgeschlossen.

9. Ähnlich ist 62, I f: Um Zions willen schweige ich nicht, um Jerusalems willen ruhe ich nicht, bis daß hervorbricht wie die Morgenröte sein DT3 und sein Heil wie eine brennende Fackel. Und sehen werden Völker deinen DTS und alle Könige deine Herrlichkeit, und man wird dir einen neuen Namen geben, den Jahve bestimmen wird. אולס steht v. I in Parallele mit שועה und v. 2 mit Die Bedeutung muß also eine ähnliche sein. Da sie mit Recht oder Gerechtigkeit zusammenhängen muß, und da keine Rede davon sein kann, daß 3 hier irgendwie das menschliche Tun bezeichne, so liegt die Bedeutung, die wir in der eben besprochenen Stelle 61, 10 f. gefunden haben, am nächsten: das Recht, die Geaugtuung, die Israel zukommt, die Rechtsertigung.\* Der Sinn der Stelle wäre also: der Prophet ist tätig, bis daß, allen sichtbar, kund wird, daß Israel aus dem Gericht gerechtfertigt hervorgegangen und nun des Heils teilhaftig geworden ist. Wenn wir dazu 59, 17 vergleichen, so bestätigt sich unser Resultat. Dort ist nur mehr die Tätigkeit Jahves in den Vordergrund gestellt, hier mehr das Resultat derselben.3

10. 58,8: Dann wird hervorbrechen wie die Morgenröte dein Licht und deine Heilung eilends sprossen, und vor dir wird herziehen dein PTS, die Herrlichkeit Jahves deine Nachhut sein (—dich sammeln). Nach dem Kontext kann das personifizierte PTS nur etwas über den Zustand Israels aussagen wollen, nachdem das Heil sich ihm vollständig zugewandt hat. Es steht in Parallele mit TCD, muß also einen von Jahve gewirkten Zustand bezeichnen, wie Kittel sagt: "von J. zuerkannte Gerechtigkeit". Wenn wir

<sup>:</sup> Gegen Duhm.

<sup>2</sup> Vgl. Duhm z. St., der hier voraussusetzen scheint, daß pris eine wesentlich andere Bedeutung habe als npris.

<sup>3</sup> Vgl. Kittel, Marti z. St. u. B. Stade Bibl. Theol. I 1905 S. 338.

dazu die eben besprochenen Stellen vergleichen, so werden wir auch hier pro im Sinne von Rechtserweis, Rechtsertigung annehmen müssen. Dieser Zustand kann nur herbeigeführt werden, wenn Israel seine bisherige pro (v. 2) ausgibt (v. 6 s.) und sich der richtigen zuwendet, ein Gedanke, der Kap. 40–55 fremd ist. Wir können nach dem Gesagten Duhm und Marti nicht beistimmen, die auch an dieser Stelle pro als Werkgerechtigkeit verstehen wollen. Dieser Begriff würde zu fremd in seiner Umgebung sein; unmöglich hätte der Versasser das Zitat 52, 12 so abändern können. Der Gedanke der Verdienstlichkeit des menschlichen Tuns ist allerdings nicht zu leugnen (vgl. v. 6. 7. 8), aber ihn in den einzelnen Begriff pro zu verlegen, heißt doch etwas frei mit dem Versasser umgehen.

Wie 61, 10 f. 62, 1 f. u. 58, 8 fassen wir auch 56, 1<sup>b</sup> auf; wir betrachten aber diese Stelle im Zusammenhang mit 56, 1a, da es nicht bequem ist, sie aus dem Ganzen zu reißen.

Bevor wir nun zu der Betrachtung der wichtigsten Stellen in Tritojesaia gehen, an denen app als Objekt menschlichen Tuns gedacht ist, wersen wir einen Blick auf den Gebrauch dieses Wortes bei Deuterojesaia (Kap. 40—55). Innerhalb Tritojesaias haben wir bisher 4 Gruppen unterschieden: 1. die Bedeutung des Normalseins (61, 3b); 2. Gerechtigkeit im Gerichtsleben (59, 4. 14, 60, 17); 3. richterliche Gerechtigkeit Jahves (59, 9. 16s. 63, 1b); 4. Rechtfertigung (61, 10s. 62, 1s. 58, 8, vgl. auch 56, 1b). Bei der Untersuchung Deuterojesaias ergibt sich nun, daß alle Stellen, an denen pus und app bei ihm vorkommen, sich in dieselben Kategorien einteilen lassen. Wir können hier

I. den Gebrauch im Sinne von Normalsein feststellen: 1) 48, 1. Die einfachste Fassung ist m. E. "wie sich's gehört", vgl. Kittel, auch Duhm (unecht): — Wahrheit; Marti: — Richtigkeit; Delitzsch: dem Willen Gottes gemäß; 2) 51,7. Wir übersetzen: "wie sich's geziemt"; parallel steht: "in deren Herzen meine Tora". Es handelt sich aber nicht um ein Objekt menschlichen Tuns, sondern um eine Norm, die Israel bekannt ist. Der Umstand, daß es deswegen geschmäht wird (v. 7b), legt es nahe, unter pris das Verhältnis

zwischen Jahve und Israel zu verstehen. Darauf weist wenigstens v. 8: die Schmäher vergehen, aber das, woran Israel festhält, sein Glaube an den Sieg der guten Sache, bleibt für immer.

II. Die Bedeutung "Gerechtigkeit im öffentlichen Gerichtsleben" findet sich an 2 Stellen: 1) 54, 14 parallel mit by, vgl. den ganzen Kontext und Kittel z. St. (Gerechtigkeit als virtus civilis), im Anschluß an Delitzsch. Duhm und Marti zu allgemein: "Heil"; 2) dasselbe scheint PT3 45, 8 zu bedeuten, vielleicht in etwas weiterem Sinne; vgl. Duhm z. St.: "der objektive Bestand an heilsamen Wahrheiten, Einrichtungen, Sitten, die Jahves Wort und Geist schafft, das Rechte schlechthin nach dem prophetischen Ideal". Kittel: Sieg wie 41, 2. Marti: "die rechte himmlische Ordnung". Möglich ist auch, daß PT3 als Parallele zu TPT3 im selben Verse aufzufassen ist.

III. Am meisten gebraucht Deuterojesaia צדקה im Sinne von "richterliche Gerechtigkeit Jahves". Wie er zu dieser Bedeutung kommt, erklärt Smend wenn er sagt: "Um des Rechtes willen hatte Jahve nach den Propheten sein Volk vernichtet, aber um des Rechtes willen sollte er nun auch sein Volk wiederherstellen, das von den Heiden vergewaltigt war. Jahve gegenüber war Israel in großer Schuld, aber seinen Feinden gegenüber war es im Recht, und sobald der himmlische Richter einschritt, mußte es den Prozeß gewinnen, in dem es mit ihnen lag". Die Stellen sind: 1) 45, 24, in der Parallele 13<sup>2</sup> = Siegestaten Jahves; Taten, durch die man die Übermacht bekommt.<sup>3</sup> 2) 54, 17 — in der Parallele steht נחלה — etwa — Gerichtsspruch; vielleicht schon auf die Folgen desselben hinweisend, - dann zu IV zu ziehen, vgl. Kittel: Rechtfertigungszustand, Duhm: Heil (unecht). 3) 41,2: richterliche Gerechtigkeit Jahves, wie sie sich zum Wohle Israels durch die Siege des Cyrus auswirkt, daher (vgl. auch v. 2b) meist mit "Sieg" übersetzt (v. 1 vom Rechtsstreit). Duhm z. St.: das Recht, das man gewinnt, hier - Sieg; ebenso Marti; Kittel:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. T. Religionsgesch.<sup>2</sup> 1899. S. 351.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Jud. 5, 11 - Machttaten; Micha 6, 5 - Guttaten, vgl. Duhm z. St.

<sup>3</sup> Vgl. Ps. 103, 6 u. Duhm, Marti; Kittel: Heil.

was dem zukommt, der im Streit recht hat, — Sieg. Delitzsch: die Gerechtigkeit, welche der gerechten Sache des Kämpfenden Recht schafft. 4) Dieselbe Situation haben wir 45, 13. Ein Fall wie Dtn 33, 21, wo Jahve sich der Menschen bedient, um seine Gerechtigkeit durchzusetzen. Hierher wird wohl auch 5) 42, 2 zu ziehen sein, denn im folgenden wird die bedrückte Lage Israels geschildert, von der Jahve Rettung und Erlösung schaffen will (43, 1 ff.). Das paßt zu dem Gedanken von dem Israel wohlwollenden Richter Jahve.

In denselben Gedankengang, wenn auch nicht in dieselbe Situation führt uns 6) 51, 1.2 Israel sehnt sich nach diesem Gerichtsspruch. Die Meinung, als handle es sich hier um ein Objekt menschlichen Tuns, die vielleicht aufkommen könnte, ist abzuweisen, vgl. v. 5 u. Ges.-Buhl<sup>14</sup>. Duhm übersetzt: Heil, gegen Delitzsch: rechte Lebensgestaltung; Kittel: Heil herbeisehnen; Marti: Heil; er vergleicht 49, 4—9, besonders v. 8. 7) 51, 5, in Parallele mit צשי: Strafgerechtigkeit mit ihrer Kehrseite, Heil für Israel. Duhm übersetzt: Heil; Delitzsch: שע u. שע durchweg synonym; Marti: Heil; Kittel: Rechtsverwirklichung, die den Sieg für Israel bedeutet. 8) 41, 10 hat m. E. Delitzsch richtig aufgefaßt: Gerechtigkeit, die der bedrückten Gemeinde gegen ihre Bedrücker hilft; ähnlich Marti: Recht, Verwirklichung des Heils für Jahve, für Israel - die Rettung. Duhm: Treue; Kittel: Heil. Endlich ist hier noch 9) 42,6 zu nennen. Nach dem Kontext und nach 49,8, wo wir denselben Gedanken durch רצון ausgedrückt haben, kann Jahve sein Verhältnis zu Israel nur auf freier Gnade beruhen lassen. Duhm verlegt daher irrtümlicher Weise den Schwerpunkt des Gedankens auf etwas anderes, wenn er übersetzt: in Treuen; ebenso Delitzsch: Gottes gnadenratschlußgemäßes, heilsordnungsgemäßes Verhalten - neutest. heilige Liebe, denn die Heilsordnung sollte ja hier erst ihren Anfang nehmen. Besser Kittel: vermöge meines

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. 45, 21.

² Vgl v. 5. 7 u. die Parallele " ਆਂਸ਼ਤਰ.

<sup>3</sup> Vgl. v. b: Duy bow gegen Duhm, der row statt bow liest.

allezeit von dem Recht geleiteten Willens, in Angemessenheit an die Norm meines heiligen Willens, dessen Ausfluß sowohl Gnadenals Strafakte sind. Marti: dem Rechte, Zwecke Jahves entsprechend, Jahve wußte wohl, was er tat.

IV. Auch bei Deuterojesaia kommt אור הווים (אור ביים nicht) an einigen Stellen unserem Begriff Rechtsertigung nahe. 1) 45,8 wie 61,10—siehe oben—das Resultat der richterlichen Gerechtigkeit Jahves; der Zustand der Gemeinde, da sie den erwünschten Spruch des Richters Jahve—die Freisprechung—vernimmt und seine Wirkung an sich ersährt. 2) Dieselbe Bedeutung sehen wir auch 46,12s.: Rechtserweisung, Rechtsertigung, Heil; in der Parallele: תשונה, vgl. Duhm, Marti. In keinem Fall ist zu übersetzen: die sich um Rechtschaffenheit bemühen, vgl. v. 13 und Kittel z. St. 3) Als unvergängliche Grundstimmung Jahves erscheint die אור ביים היו 51,6. 8, vgl. Kittel z. St: Rechtsverwirklichung—Heil; auch Duhm und Marti.

Schließlich sind noch zwei Stellen zu nennen, an denen np und pris dieselbe Bedeutung wie das arabische Verbum haben.

1) 45, 23: Wahrheit, vgl. v. 19 und Delitzsch, Duhm, Marti, Kittel z. St. 2) 45, 19, in Parallele zu prin, im Gegensatz zu prin — Wahrheit; vgl. Duhm: etwas Echtes; Marti: was sich als richtig bewährt. Dagegen Delitzsch: nach der Norm seines Ratschlusses; Kittel: Sieg wie 41, 2.

Wir haben nun alle Stellen in Deuterojesaia, an denen שור מדקד und אור שור שור עדי vorkommen, betrachtet. Es hat sich ergeben, daß soweit wir Kap. 56—66 schon in den Bereich unserer Untersuchung gezogen haben, der Gebrauch von צרקה und די bei Dtjes. u. Tritojes. ganz gleich ist. Über Deuterojesaia hinaus weist eine Reihe von Stellen in Kap. 56—66, die wir nun zu betrachten haben.

Zunächst 56, 1: So spricht Jahve: wahret das Recht und übt קיד, denn nahe ist mein Heil zu kommen und meine אוסיד, kund

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Kittel z. St.: richtige Verfassung der Menschen; Marti: Gerechtigkeit der Menschen; Duhm: Rechttun.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 45, 8. 23. 24; 46, 12 f; 48, 1; 51, 6. 8; 54, 14. 17 — sehnmal.

<sup>3</sup> Auch zehnmal: 41, 2. 10; 42, 6. 21; 45, 8. 13. 19; 51, 1. 5. 7.

zu werden. Wenn wir die Bedeutung von npm auf Grund des Kontextes allein feststellen wollten, so würden wir sie in v. was Rechtens ist, das Verordnete, in v.b - Heil fassen müssen. Der Ausdruck שלה מ' וצ' wird vom Richter gebraucht und seinem Tun: 2 Sam 8, 15; 1 Reg 10, 9; 1 Chron. 18, 14; II 9, 8; Jer 9, 23 (Jahve), Jer 22, 3. 15; 23, 5; 33, 15; Ez 45, 9 (vgl. Kraetzschmar z. St.), Ps 72, 1; dann aber auch zur Bezeichnung des sittlichen Verhaltens im allgemeinen: Gen 18, 19 (als Bedingung des Heils), ähnlich auch Ps 106, 3; Prov 21, 3; Ez 18, 5 (vgl. Kraetzschmar z. St.: Frömmigkeit) 18, 19. 21. 27; 33, 14; 33, 16 (die Folge ist Leben, vgl. v. 19). Ähnlich bezeichnet שלה צ allgemein das sittliche Verhalten als Bedingung eines besseren Zustandes: Ez 18,22, negativ dasselbe v. 24. Ohne Parallelen ist der Ausdruck ש in Dtn 33, 21: Jahves בדקה ist Objekt menschlichen Tuns. בי Vereinzelt steht auch die Stelle Ps 103, 6 da: חוד in Parallele mit 'D = Taten Jahves. Den Ausdruck an unserer Stelle vom richterlichen Tun zu verstehen, dazu fehlt jeder Anhaltspunkt. bleibt also nur die zweite Bedeutung übrig. Der Sinn des Verses wäre also folgender. Zunächst die Mahnung: man befleißige sich der Ausübung seiner sittlichen Pflichten, dann die Motivierung: denn das Heil ist nahe. Mit anderen Worten: wenn ihr euren Pflichten nicht nachkommt, so ist die Bedingung eurerseits nicht Soweit die sprachliche Seite. Versuchen wir nun auf Grund erfüllt. des Inhalts des ganzen Stückes 56, I-8 Anhaltspunkte für die Bestimmung der צדקה zu gewinnen. Unser Vers beginnt einen neuen Abschnitt.<sup>2</sup> Der Zusammenhang mit dem Folgenden ist: die recht knöchern zusammengefaßte Quintessenz des prophetischen Tuns - erst das richtige ethische Verhalten Israels, dann die Erfüllung der Verheißungen von seiten Jahves - wird in ihren Bestandteilen des näheren erklärt. Ad 1. Die Erfüllung der Pflichten besteht in der Erfüllung der kultischen Obliegenheiten (v. 6a), in

r Vgl. Steuernagel z. St.: "Jahve bedient sich zur Vollstreckung seines Gerichts der Menschen".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gegen Dillmann, vgl. Kittel, Marti z. St.; Kap. 55 bloß Heilsverlangen.

der Beobachtung des Sabbaths und im Fernehalten vom bösen Tun (v. 2). Sind diese Bedingungen erfüllt (v. 4), so hat auch der Proselyt oder der Verschnittene nichts zu fürchten (v. 3), auch ihnen werden Segnungen zuteil (v. 5. 7). Ad 2. Das verheißene Heil (v. 1b) tritt gewiß ein; der Ausspruch, daß Jahve die Gemeinde mehren werde, geht auf Jahve selbst zurück (v. 8). Haben wir so die Gedanken des Verfassers richtig erfaßt, so ergibt sich dasselbe Resultat, zu dem wir bei der Betrachtung der sprachlichen Seite gekommen waren. In v. 1 a ist מדקה als Objekt menschlichen Tuns gedacht. Vielleicht wäre es zu viel, wenn man sagen wollte, das Üben der דקד sei die objektive Bedingung für das Kommen des Heils, wohl ergibt sich aber als zweifellos, dal צדקה ein verdienstliches Handeln insofern bedeutet, als es die subjektive Bedingung für das Teilnehmen am Heil ist. Anders läßt sich das nicht erklären. So pallt auch das "WK v. 2 gut in den Zusammenhang. Es hätte sich also im wesentlichen bestätigt, was Duhm zu 56, 1 a sagt. Es fragt sich nur noch, ob 3 in Kap. 40-55 nicht auch eine ähnliche Bedeutung aufzuweisen habe. Wir haben aber soeben gesehen, daß in Kap. 40-55 an keiner Stelle eine ähnliche Bedeutung zu belegen ist."

In v. 1b muß apas, nach dem Kontext und v. 8, etwa Erfüllung der Verheißungen bedeuten und zwar als deutlich bemerkbarer, vielleicht darf man sagen, Veränderungen bei den Paziszenten Jahves hervorrufender² Zustand derselben. Es ist hier schwieriger zu bestimmen, welche Vorstellung der Verfasser mit dem Begriffe verbunden hat. Daß er hier etwas von Jahve Kommendes bezeichnet, wird wohl nicht bestritten werden können, und es fragt sich nur, ob er dies ohne oder mit Prägnanz bezeichnet, d. h. ob er rein das göttliche Wirken oder auch die Folgen desselben an seinen Paziszenten ausdrückt. Für letzteres spricht sowohl v. 8² als auch die Erwägung, daß das überweltliche Wirken Jahves ohne Beziehung auf das Objekt seines Waltens, die Gemeinde, nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Cheyne z. St. und die Tabelle.

<sup>2</sup> Vgl. להגלות u. v. 8.

<sup>3</sup> Hier wird gesagt, worin sich Gottes Wirken manifestiert.

als Motiv zur Mahnung v. 1a hätte angeführt werden können, ja diese Auffassung ist durch להגלות direkt ausgeschlossen. Es ist hier derselbe Gebrauch, wie wir ihn 61, 10f. 62, 1f. und 58, 8 gesehen haben, ungefähr mit Rechtsspruch, Rechtsertigung wiederzugeben. Es ist eigentlich befremdend, daß das Mittel zur Erlangung eines Zieles (wenn man so sagen darf) und das Ziel selbst mit demselben Worte bezeichnet werden. Es handelt sich doch nicht um ein Verhältnis wie Mtth. 7, 12. Die Septuaginta hilft sich, indem sie v. 1 b ἔλεος setzt, ihr folgt die arabische Übersetzung. 1 Entweder muß man also den Widerspruch beim Verfasser als psychologische Erscheinung konstatieren oder aber eine von den beiden Bedeutungen des Wortes als ihm ursprünglich fremd nachzuweisen versuchen. Einfacher löst die Frage Delitzsch², wenn er in den beiden 3 die "heilsordnungsgemäße Selbstbetätigung" der beiden Paziszenten Jahve und Israel sieht. Das könnte in dogmatischer Sprache der Sinn der Stelle sein, aber erklärt wird dadurch noch nichts. Wir bleiben bei unserer Auffassung, weil I. in v. Ib das göttliche Verhalten nicht rein objektiv gemeint sein kann, sondern viel konkreter, als sichtbares Gestalten am Leben der Gemeinde; 2. ist זיקה viel zu weit von seinen Parallelen "D und " getrennt; 3. ist unsere Stelle ohne Parallelen in der Verwendung des Begriffes 3 in zwei Bedeutungen, besonders aber ist in Kap. 40-55 ein ähnlicher Gedanke nicht nachzuweisen; 4. bleibt der Gedanke immerhin bemerkenswert, daß Jahve vor dem Abschluß des Bundes mit Israel durch sein pro bestimmt wird.3 Die בדקה ist eben in Kap. 40-55 etwas, was nur aus der unergründlichen Liebe und dem Erbarmen Jahves fließt,4 was dem Menschen entgegentritt; wenn er nur danach verlangt (55,1), so wird es ihm zuteil mit seinen Segnungen. Der Zaun, der den Menschen von der גדקה trennt, ist nur Kleinmut und Unglaube.5 Anders ist

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. die Tabelle.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Z. St.

<sup>3 42, 6.</sup> 

<sup>4</sup> Vgl. 45, 13.

<sup>5 41, 10</sup> vgl. 43, 1 ff.; 42, 21; 45, 8 (19).

nur 51,1. vgl. v. 7. Danach gibt es auch solche, die dem Rechte nachjagen, die "nach Jahves Advent ausschauen" (Duhm). Doch gilt dies Verhalten nicht als Bedingung des Heils - alles wird wieder auf den Allerbarmer Jahve zurückgeführt. <sup>1</sup> Vgl. auch die oben genannten Stellen, wo דרקה vorkommt, aber nie in andrer Bedeutung als etwa: Heil wirkend. Wir bleiben also bei der von ms sestgestellten Bedeutung der דקה in v. 1a - Objekt menschlichen Tuns, in v. 1b - göttlichen Tuns. Beide Bedeutungen vereint begegnen uns zum ersten Male. Fremd scheint zunächst der Gebrauch in v. 1 b, da in Kap. 40—55 צשה sich nicht belegen Lik Dieser Ausdruck kehrt jedoch in Kap. 56-66 einigemal wieder, und dieser Umstand veranlast uns gerade, gegen die zweite Bedeutung (v. 1b) milltrauisch zu sein. V. 1b klingt stark an 46, 13; 51, 5 an.3 Nur wird dort nicht so motiviert wie an unserer Stelle. Dall aber jemand, dem die Auffassung von קדה, wie wir sie in 46, 13 haben, feststand, sie im Sinne von 56, 1a hätte gebrauchen können, scheint uns ausgeschlossen. So spricht denn manches dafür, daß die Bedeutung v. Ib entlehnt sei. Wenn wir aber bedenken, daß die eine Bedeutung von מדקה auf Kap. 40-55, die andere auf 56-66 weist; daß ferner diese beiden Bedeutungen nur an der vorliegenden Stelle und zwar recht ungeschickt und inserlich verbunden sind, so legt sich uns die Vermutung nahe, dal wir es mit dem Erzeugnis eines Redaktors zu tun haben. Diese Vermutung findet eine Stütze in dem Ergebnis meiner Untersuchung des geschichtlichen Hintergrundes und der Abfassungszeit der Kap. 56-66. Darnach ist 56, 1-8 ein Stück aus viel späterer Zeit als die übrigen Kapitel und ist einem Redaktor des Ganzen zuzuschreiben. Duhm und Martis gehen m. E. zu weit, wenn sie auseinandersetzen, wie der Verfasser den deutero-

<sup>1 51, 2</sup> vgl. v. 12.

<sup>2 58, 2; 64, 4</sup> vgl. v. 5 und auch 57, 12.

<sup>3</sup> Vgl. 56,6.

<sup>4</sup> Vgl. K. Cramer, Der geschichtliche Hintergrund der Kapitel 56 bis 66 im Buche Jesaia, in Acta et Comm. Univ. Dorpatensis (Jurj.) 1905 S. 61 ff. 111 f.

<sup>5</sup> Z. St.

jesaianischen Begriff umgebogen habe, und was er sich darunter denke. Dazu fehlen uns jegliche Indizien außer v. 8, wo allerdings, wenn wir recht sehen, das deuterojesaianische Heil sich mit einer engeren Grenzlinie begnügen muß.

Die nächste Stelle ist 57, 12: ich werde verkünden deine und deine Werke. Zunächst ist zu beachten, daß LXX Mca, ch AQ δικαιοσύνην μου hat; ihr folgt die arabische Übersetzung. Auch die Pešîtthô hat דקתי gelesen. Gegen diese Lesart spricht: I. die mangelhafte Bezeugung, die Swete nicht veranlaste, die Abweichung in den Text aufzunehmen.3 2. Die Änderung der zweiten Lesart in die erste ist leichter verständlich als die umgekehrte. Außerdem ist 3. bei dieser Lesart der Sinn kein guter, die Worte wären ganz ohne Zusammenhang. Daher bleiben wir bei dem M.T. Dann ist aber auch nur eine Auffassung möglich. Der Vers gehört in den Zusammenhang 57, 3—13, der die Rüge der falschen Brüder innerhalb der Gemeinde enthält. Ihr Tun und Treiben wird unter dem Bilde der schamlosesten Unzucht dargestellt; selbst daß Jahve so lange schwieg, erweckte in ihnen kein Bedenken. Nun aber wird Jahve ihre Taten offenbaren, dann wird ihre Sicherheit dahin sein usw. 3 kann also nur ein Objekt menschlichen Tuns bedeuten; wie es scheint - das Wort ist natürlich ironisch gemeint — das allgemein sittliche Verhalten. Etwas Näheres läßt sich nicht feststellen.

58, 2: Zwar fragen sie mich Tag für Tag und lieben die Kenntnis meiner Wege; wie ein Volk, das שוש übt und das Recht seines Gottes nicht verläßt, befragen sie mich um die Satzungen des און; Gott zu nahen lieben sie. און steht hier in Parallele mit "Jahve befragen", "Kenntnis seiner Gebote (Wege)", "Nahen zu Gott." Wir hätten also keinen Grund, von der in

I Ob man מעשיך als Objekt zu אניד aufzufassen hat, — so Duhm und Marti, weil das אל in den folgenden Vers hineinreiche, — oder als Subjekt zu ישילוך — so Delitzsch und Kittel, weil bei אדר האס dahingestellt bleiben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. H. Weisz, Die Peštitho zu Dtrjes. 1893 z. St.

<sup>3</sup> Vgl. auch Kittel und Marti z. St.

<sup>4</sup> Gegen Delitzsch vgl. Duhm, Kittel, Marti z. St. und Ges.-Buhl.14

16, 1a gefundenen Bedeutung - sittliches Verhalten als verdienstliches Tun - abzuweichen. Nur tritt hier die letzte Nuance nicht so stark hervor, vielmehr ist etwas anderes betont. Der Vers ist der Strafrede über die Entweihung der Fasttage entnommen: die Israeliten kommen ihren Pflichten nur äußerlich nach. Was sie von sich selbst sagen (v. 3), das gibt auch Jahve in v. 2 zu. So muß der Ausdruck 3 y sich hier speziell auf das kultische Verhalten Israels beziehen. In demselben Verse kommt auch pro vor. Delitzsch faßte es als Gericht an den Feinden. Das war nur möglich, solange man das folgende אלהים als gen. subj. verstand. Da dies nun allgemein als unhaltbar aufgegeben ist, so wird man בדק auch nur als Objekt menschlichen Tuns verstehen können. Darauf weist der Kontext, der nur von solchem spricht, und auch das Verbum אשל kommt nur so zu seinem Recht. Ob man aber שואל mit Kittel als Satzungen, die zur Gerechtigkeit führen, oder mit Duhm und Marti als rechte Ordnungen des Kultus verstehen soll, ist schwer zu entscheiden. Der ganze Zusammenhang weist auf kultische Obliegenheiten. Man müßte also auch unter Kittels "Gerechtigkeit" in erster Linie die Erfüllung kultischer Vorschriften Doch ist es nicht ausgeschlossen, daß der Verfasser damit bezeichnen wollte, daß Israel nicht nur das Verlangen nach der äußerlichen, sondern auch das nach der wahren Pflichterfüllung besessen habe, obwohl das erstere wahrscheinlicher ist: nach v. 3a ist Israel ganz getrost ob der getanen Leistung. Vgl. B. Stade

Bibl. Theol. I. 1905 S. 323.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vielleicht zu streichen, vgl. Duhm u. a. Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 27. L 1907.



Ob aber dabei ebenso wie 56, I a vornehmlich oder überhaupt kultische Pflichten gedacht sei, bleibt dahingestellt; aus dem T läßt sich billigerweise nichts sagen. Es ist nur wieder für « Verfasser charakteristisch, daß er den Verkehr des Israeliten 1 Jahve an die Erfüllung gewisser Bedingungen<sup>1</sup> knüpft.

Diese Kategorie des Gebrauchs von הדרום gipfelt in 64, 5: u wir wurden wie ein Unreiner allzumal, und wie ein besuden Kleid alle שחדום, und wir welkten hin wie das Laub alle. Hi scheint nur eine Möglichkeit der Auffassung zu bestehen: scheint nur eine Möglichkeit der Auffassung zu bestehen: scheint nur eine Möglichkeit. Es fällt auch hier wiederum der Verkandtschaft mit 58, 2 auf. Wie dort zugegeben wurde, des Volk הרום übe, aber damit noch nicht das Ideal erreicht hab so wird hier auch das, was Israel geleistet, als ihm nur zur Schame gereichend dargestellt. Der Plural scheint auf die verschieden Arten von Tun hinzuweisen.

Wir fassen das Ergebnis unserer Untersuchung zusammen. Bis zu einer gewissen Grenze gehen Deuterojesaia und Tritojesai zusammen. Es gibt keine Stellen, die Deuterojesaia im Gebrauk von הקדם eigentümlich wären. Der Mittelpunkt, von dem aus als der Begriff הקדם bei Deuterojesaia erklärt, ist m. E. die oben er wähnte durch Versenkung in die heiligen Schriften und Betrachtunder Ereignisse sub specie æternitatis gewonnene Erkenntnis, da Jahve, der diese Welt und alles, was in ihr verehrt wird, himmer hoch überragt, sich seines Volkes nun endlich annimmt, um ihr im Prozeß gegen seine Unterdrücker beizustehen. Doppeltes ha es schon getragen (40, 2), das leidet seine הקדם nicht. Past be rührt sich hier הקדם mit dem Begriff Gnade.

Auch Tritojesaia gebraucht in ähnlichen Verbindungen de

<sup>1</sup> Vgl. 56, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Delitzsch z. St. u. a.

<sup>3</sup> Die Bedeutung Wahrheit bei Tritojes. vielleicht 63, 1.

<sup>4</sup> Umbildung der alten Gottesvorstellung, vgl. Stade G. I. II S. 73.

<sup>5</sup> Vgl. Smend a. a. o. S. 351.

<sup>6</sup> Vgl. Smend a. a. o. S. 353.

Cramer, Der Begriff mus bei Tritojesais.

-7

Begriff אנדקה. Wie ist bei ihm jedoch die glaubensfrohe, felsenseste Überzeugung Deuterojesaias, daß Jahve, getrieben von seinem innersten Wesen, so handeln muß, getrübt durch den Gedanken, daß Jahve erst in die nötige Verfassung gebracht werden müsse durch menschliche Leistungen! Weil aber diese Leistungen weit vom Ideal entfernt sind, bleibt das Heil aus (59, 9). Es ist als ob der Richter Jahve nicht mehr die beiden Parteien Israel und seine Unterdrücker vor sich habe. Denen gegenüber war Israel doch immer im Recht, wenigstens bei Deuterojesaia. Seine Sünde gegen Jahve büßt es ja gerade durch die unterdrückte Stellung. Greift Jahve ein, so muß er sich nun auf die Seite seines mißhandelten Volkes stellen (40, 1 ff. u. a.). Wenn er aber bei Tritojesaia wieder auf Israels Sünde in erster Linie sieht, sie ihnen vorwirft, - ist da nicht jener Gesichtspunkt verschoben, scheint da nicht Israel im Prozeß Jahve allein gegenüber zu stehn? Das ist aber 59, 20b der Fall, ebenso 58, 6.7.8 und besonders 56, 1. Nur 63, I scheint die einfache Vorstellung beibehalten zu sein (wenn גדקה hier nicht mit Wahrheit wiederzugeben ist). ließe sich des weiteren ausführen, geht aber über den Rahmen unserer Untersuchung. Für unseren Zweck genügt es, sestgestellt zu haben, daß der deuterojesaianische Begriff and in Kap. 56-66 nicht nur in ähnlichen Verbindungen eine andere Färbung bekommen hat, sondern auch eine weitere Bedeutung, die nur in diesen Kapiteln nachzuweisen und etwa mit Werkgerechtigkeit wiederzugeben ist, annimmt. Dieser Umstand kann durch eine Änderung der geschichtlichen Situation, besser aber durch diese und die Verschiedenheit der Versasser erklärt werden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. 59, 2, überhaupt v. 1—8.

## Die literarhistorische Methode und Jeremia Kap. 1.

Von

C. H. Cornill.

Daß meine vor Jahresfrist erschienene Bearbeitung des Buches Jeremia um ihres vielfach "reaktionären" Charakters willen lebhaften Widerspruch finden werde, habe ich nicht anders erwartet; er ist denn auch bereits gekommen in Stades Abhandlung: Der "Völkerprophet" Jeremia und der jetztige Text von Jer. Kap. I diese Zeitschrift 1906 S. 97—123. Der Gegensatz zwischen Stade und mir ist wesentlich methodologisch, indem meine Art zu arbeiten "an der literarhistorischen Methode krankt" (101). Ich nehme daher von ihr den Ausgangspunkt für meine Antwort.

Es mag in meiner rein philologischen Vergangenheit begründet liegen, daß literarhistorische Erwägungen und Argumente mir besonders sympathisch sind. Ich bin mir des fragmentarischen Charakters der alttestamentlichen Literatur und der dadurch gesetzten Schranke für den Sprachbeweis wohl bewußt, cf. z. B. meine Bemerkungen über ២៣ in 12,14 auf S. 166. Wo aber das Material für einen Induktionsbeweis ausreicht und dieser ein evidentes Resultat liefert, betrachte ich sein Ergebnis als bewiesene Tatsache und mache mir keine Gedanken darüber, was etwa in dem uns verlorenen Teil der altisraelitischen Literatur gestanden haben könnte. Solch ein Fall liegt meines Erachtens vor in dem ausnahmslosen Gebrauch von Dy mit Pron. suff. zur Bezeichnung von Israel als Jahves Volk, wenn es für sich allein steht, cf. als besonders hübsches Beispiel

Einfache Seitenzahl in Klammer zitiert die angeführte Abhandlung Stades.

Ex. 33, 13 הוה כי עמך הנוי הוה בי Und deshalb hielt und halte ich Stades של Jer. 1,5 für — natürlich nicht moralisch, sondern philologisch — "unerlaubt", wie das Wort "unerlaubt" z. B. auch S. 449 zu 46, 10 gebraucht ist. Auch gegen den Satz: "Wäre wirklich so unmöglich, wie sich das Cornill vorstellt, so würde daraus nur die Notwendigkeit folgen, לעם בי emendieren" muß ich Einspruch erheben. Daß ein ursprünglich dastehendes לעם היי peändert worden wäre, erscheint mir ganz undenkbar: selbst der blindwütigste Interpolator, der um jeden Preis eine Gruppe von Heidenorakeln in das Buch Jeremia einschmuggeln wollte, würde das nicht getan haben, da v 10 zu seinem Zweck vollständig genügte. Mit לנוים fällt auch לנוים als "vom Redaktor abgeänderte Vorlage" (103), dem "bei seiner Korrektur durch den alten Textbestand die Wege gewiesen waren" (102).

In Kap. 25 und 46-49 erreicht (100f.) mein Kranken an der literarhistorischen Methode den Höhepunkt: ich muß also bei einer methodologischen Auseinandersetzung auch auf diese Frage eingehn und hier ist wieder der wesentliche Punkt der Zornesbecher Jahves. Zunächst eine kleine Vorbemerkung. Wenn Stade die "Tatsache, daß das Bild . . . zur Androhung eines universalen Gerichts benutzt wird", als das Entscheidende bezeichnet, von dem auszugehn ist (101), so trifft mich das gar nicht, da ja der deutlich ausgesprochene Grundgedanke meiner Ausführungen über den Zornesbecher Jahves ist, daß Jeremia lediglich eine zeitgeschichtliche "Völkerschlacht mit ihren Folgen" vor Augen hat, welche erst "spätere Überarbeitung" zum "Weltgericht des jüngsten Tages" abgebogen hat S. 286 f. 296: also der Becher Jahves "zur Androhung eines universalen Gerichts" ist auch mir unjeremianisch. Nun zum Becher selbst. Ich habe auf literarhistorische Gründe hin dies Bild für Jeremias geistiges Eigentum erklärt. Giesebrecht hat mir Nah 3, 11 vorgehalten, wie es Stade scheint "mit Recht": ich habe "in sehr künstlichen Ausführungen" den Beweis versucht, Nah 3, 11

י Was Jes. 9, 1 (103) mit dieser Frage zu tun hat, vermag ich nicht einzusehen. Stade kann nur Jes. 9, 2 meinen, aber da wird er wohl selbst איז als Textfehler anerkennen.

liege das Bild vom Zornesbecher nicht vor (100). Zunächst steht Nah 3, 11 überhaupt gar nichts von einem Becher Jahves, sondern von Trunkenwerden. Ich habe nun nachgewiesen, daß bei diesem Trunkenwerden die exegetische Tradition in ihrer erdrückenden Mehrheit nicht an den Zornesbecher Jahves gedacht hat: somit ist diese Deutung mindestens nicht notwendig, ja nicht einmal nabeliegend, da die Übersetzer und Erklärer Nahums doch auch Jer 25 gekannt haben. Was an diesen Ausführungen "sehr künstlich" sein soll, vermag ich nicht einzusehen. Also ein sicheres und unzweiselhaftes Beispiel für den Becher Jahves vor 605 gibt es nicht. Und wäre selbst das Bild als solches älter, so müßte sein massenhaftes Vorkommen in der nachjeremianischen Literatur doch stutzig machen und die literarhistorische Methode veranlassen, nach einer Erklärung dieser immerhin merkwürdigen Tatsache zu suchen. Und auch hier wäre die einzig mögliche Erklärung, daß jenes Bild gerade damals in bedeutsamer Weise aufgefrischt, resp. neu in Kurs gesetzt wurde, und das führte wieder mit zwingender Notwendigkeit auf Jer 25. Und wie ist denn das Verhältnis der fraglichen Stellen zueinander? Auch die literarhistorische Methode zählt nämlich die Stimmen nicht bloß, sondern wägt sie. In der nachjeremianischen Literatur erscheint das Bild beiläufig wie etwas Selbstverständliches, jedem Leser Vertrautes: in Jer 25 erscheint als Hauptstück einer grandios konzipierten und ausgeführten Szene der Becher sozusagen in natura, Jahve selbst gibt ihn dem Propheten in die Hand, und der Prophet kredenzt ihn denen, die nach Jahves Willen daraus trinken sollen; z auch auf den Umstand mache ich aufmerksam, daß Jer 25 schlichtweg von einem Becher Weines redet (s. zu 25, 15), noch nicht von dem Zornesbecher Jahves. Da ist es doch nicht bloß "Geschmackssache" (120), wenn ich behaupte, daß Jer 25 das Original und folglich älter ist als die unter seinem Einflusse stehenden Stellen. Wenn man diese Behauptung für unmethodisch oder die zu ihr führende Methode für

י Daß in einem solchen Zusammenhange wie der מילה, so auch שלה figariich gemeint ist (106), macht doch keine Schwierigkeit.

falsch erklärt, so tut mir das leid, macht mich aber nicht irre. Übrigens scheint die Sache des Zornesbechers und der Heidenorakel doch gar nicht so schlimm zu stehen: denn Stade selbst erkennt sie als "in alter Zeit" geschrieben an. 32 Seiten nach seiner schroffen Ablehnung meiner Ansicht über Jer 25 und 46-49 schreibt er in dem nämlichen Hefte der Zeitschrift in einer Auseinandersetzung mit Marti über Jes 3, 17: "Wenn mir aber Marti einwendet (S. 43. f.): ,780 heißt in alter Zeit noch nicht die Seitenjocken, die Pejes der modernen Juden, und nicht einmal für sich allein Schläfe, sondern die Seite, der Rand,' so hat er nicht an קצוני gedacht". קצוני findet sich bekanntlich — und nicht in dem von Stade (116. Anm.) charakterisierten Sinne, sondern wirklich bekanntlich — nur Jer 9, 25; 25, 23; 49, 32: folglich müssen nach Stade diese Stellen in (verglichen mit Lev. 19, 27) "alter Zeit" geschrieben sein. Oder spielt mir hier wieder "die literarhistorische Methode" einen Streich und ist מצוע פות ein uralter terminus technicus, der uns "zufällig" nur in jenen "secundären" Stücken des Buches Jeremia "bezeugt" ist (101)?

Ich komme nun zu dem eigentlichen Streitobjekt, Kap. 1. Über Jer I mir eine abschließende Meinung zu bilden, wurde ich 1801 durch meine Bearbeitung Jeremias für Paul Haupts Sacred Books veranlast. Damals hatte noch niemand den leisesten Zweisel an der Integrität oder gar Authentie dieses Kapitels geäußert, so dal die von mir als Erstem (Einleitung \*1892 S. 162) vollzogene Ausscheidung von v 3 gewissermaßen schon eine Kühnheit war. Natürlich bot Kap. I Probleme, so gleich das ענמיש לנוים v 5. Was wollte das sagen? Neben dem Glauben an eine vorzeitliche Erwählung, mit welchem absoluten Unikum Jeremia auch "vollständig aus der historischen Erscheinung der alten Prophetie herausfällt" (118), gewiß etwas Großes. "Prophet für die Heiden", dessen prophetische Berussarbeit nur den Heiden gilt, und nicht dem Volk Israel, war ausgeschlossen: das konnte Jeremia nicht sagen, und konnte kein vernünftiger Mensch von ihm sagen. Die נוים multen also hier nicht religiös, sondern ethnographisch gefallt werden, wie es die gesamte exegetische Tradition getan hat. Aber

auch bei dieser Nuance des Begriffs konnte die Meinung nicht sein, daß die prophetische Rede Jeremias sich allein mit dem Schicksal fremder Völker beschäftigen solle: es konnte damit nur eine Prophetie gemeint sein, welche auch die Völker und ihr Ergehen, soweit es mit Israels Geschicken in Zusammenhang steht, in ihren Gesichtskreis zieht: deshalb übersetzte ich schon in dem Manuskript von 1891 artikellos "für Völker", worüber später noch zu reden sein wird. In diesem Sinne "Propheten für Völker" waren schon Amos und Jesaja<sup>1</sup>, ohne daß sie ein Wort darüber verlieren: ist es gerade bei Jeremia sachlich und psychologisch zu erklären. daß jenes Moment einen integrierenden Bestandteil seines Berufsbewußtseins bildet? Sachlich durchaus einfach auf Grund der Erwägungen, welche ich im Kommentar zu v 5 ausgeführt habe, insofern seine Situation eine wesentlich andere war als die seiner Vorgänger, und es hat mich gefreut, diesen Grundgedanken nachher bei Giesebrecht wiederzufinden, unter dessen Namen Stade ihn als "die Prämissen zu einem richtigen Verständnis der Stelle" anerkennt (105). Und psychologisch ist es nicht minder erklärlich. Es steht auf einer Linie mit der vorher von Jahve ausgesagten vorzeitlichen Erwählung und soll dazu dienen, durch eine Steigerung seines Berussbewußtseins seine Zaghaftigkeit und Schüchternheit zu überwinden: Schon vor deiner Geburt bist du berusen zu einem Amt, welches das Schicksal von Völkern schafft. Aber nun erhob sich die Frage: Können wir die namentlich v 10 deutlich ausgesprochene Vorstellung, daß die Weissagung die Zukunst schafft, Jeremia zutrauen? Doch auch diese Frage durste ich auf Grund der im Kommentar zu v 10 vorgeführten Stellen und Erwägungen getrost bejahen und muß es entschieden zurückweisen, wenn Stade sagt, ich sei "für diese Sätze den Beweis völlig schuldig geblieben"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den "auf Amos folgenden Propheten Hosea" habe ich nicht in arger List "mit Stillschweigen übergangen" (111), sondern weil, nach Kleinerts glücklicher Formulierung, die Ausweitung des prophetischen Blicks des Amos bei ihm zugleich religiös vertieft und national verengt erscheint. Wo habe ich denn behauptet, es gehöre zum Wesen und Begriff des "wahren" Propheten, ein "Prophet für Völker" zu sein?

(118): wenn die älteren Propheten und Jeremia geglaubt haben, daß die Weissagung die Zukunst schaffe — und das habe ich bewiesen — so muß sie auch die Zukunst fremder Völker schaffen, falls Jahve einem Propheten den Austrag gibt, eine solche gegen ein fremdes Volk zu richten.

Die beiden nun folgenden Visionen gehören aufs engste in den Zusammenhang und erfüllen eine ähnliche Aufgabe, wie die Vv. 5 und 10: sie geben nämlich nicht "den Hauptinhalt der prophetischen Tätigkeit Jeremias" (101 122 120) - wo habe ich denn das gesagt? - sondern das, was er zunächst wissen muß, um Mut zum Auftreten als Prophet zu fassen; sie sind gewissermaßen die geistige Ausrüstung zu seinem Beruf und gehören demnach organisch in die Geschichte seiner Berufung. Es ergab sich mir so folgender Zusammenhang, in welchem ich nichts Brüchiges und Widerspruchsvolles zu entdecken vermag: Ich habe dich schon vor deiner Geburt bestimmt zu dem Größten, was ein Mensch werden kann Halte dich nicht für ungeeignet zu diesem hohen Amt, denn es handelt sich nicht um deine Person, sondern um mein allgewaltiges Wort, welches ich in deinen Mund lege. Zweifle und zage nicht; ich wache über meinem Wort, und im Norden braut sich schon das Gericht zusammen: deshalb frisch auf ans Werk und ohne Furcht denen gepredigt, welchen das Gericht bestimmt ist. Dies meine Auffassung von Jer 1 seit 1891. Die Angriffe Duhms gegen unser Kapitel nahm ich nicht leicht; als mir aber bei der durch sie veranlaßten erneuten Prüfung die Erkenntnis aufgegangen war von dem Abhängigkeitsverhältnis, in welchem Deuterojesaja zu demselben steht, war für mich die Sache entschieden, und ich schrieb im August 1901 getrost meine Auffassung von 1891 für den Kommentar nieder und halte sie auch jetzt noch für richtig.

Stade hat es offenbar als Missachtung empfunden, daß ich auf Grund von ZAW 1903 153—157 nicht "die Erklärung des gesamten Kapitels von Haus aus gründlich umgestaltet" habe (122). Diese Empfindung wäre durchaus berechtigt, wenn ich meinerseits gar nichts Eigenes geboten, sondern nur das reproduziert hätte, was bereits frühere Erklärer über Jer 1 gesagt haben. Aber durch

den beim Erscheinen jenes Aufsatzes schon vor 12/2 Jahren von mir geführten Nachweis der Abhängigkeit Deuterojesajas von Jer 1 in seiner gegenwärtigen Gestalt mit ילבנות ולנפוע v. 5 und לבנות ולנפוע v. 10 war die Frage auf ein völlig neues Fundament gestellt, und da Stade stets zu der Minorität gehört hat, welche die Ebed-Jahvelieder für echte und ursprüngliche Bestandteile von Deuterojesajas Schrift hält, so mußte dieser Beweis auch für ihn zwingend sein. Damit war seine Ansicht über Jer I eo ipso unhaltbar geworden: ich durste mich darauf beschränken, diese Grundtatsache festzustellen und daneben noch auf Einzelheiten hinzuweisen, gegen welche ich, auch abgesehen hiervon, an sich Bedenken hatte, und vielmehr den Gegenbeweis erwarten, daß meine Behauptung zu Unrecht erfolgt sei. Aber diesen Gegenbeweis anzutreten, hat Stade nicht einmal versucht: für ihn ist die Sache mit der literarhistorischen Methode, welche "eben überall versagt" (120) abgetan. Wenn übrigens Stade dort sagt: "Es wäre damit nur bewiesen, daß" der Abschnitt Jer 1, 4—10 "schon vor Deuterojesaja in die Gestalt gebracht worden, in der wir ihn lesen" - hat dann "der viel feinere, sicherere und zuverläßigere Maßstab, den wir in der Geschichte der religiösen Ideen besitzen", nicht auch ein klein wenig von der der literarhistorischen Methode nachgesagten "wächsernen Nase" (100)? Denn dann könnte unter Umständen ein Stück, welches ganz junge Vorstellungen, wie sie "der nachexilischen Zeit geläufig" sind (119) zum Ausdruck bringt, auch schon zwischen 580 und 540 verfalt sein.

Aber der "Völkerprophet" Jeremia ist überhaupt "eine phantastische, um nicht zu sagen, abenteuerliche Vorstellung" (98) und אָנוֹיִם,,sowohl, was die Präposition als was das Nomen betrifft, wider den Sprachgebrauch" (105) übersetzt. Was den ersten Punkt angeht, so habe ich mich offenbar nicht deutlich genug ausgedrückt. Ich glaubte, mein Hinweis auf Amos und Jesaja\*, welche auch

<sup>1</sup> Mit v. 10 war auch v. 11-16 gegeben; denn v. 17-19 als Ganses konnte sich wohl unmittelbar an v. 9, nun und nimmer aber an v. 10 anschließen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bei den Berufungen des Ames und Jesaja (113) ist zu beachten, daß bei Amos nicht Berufsprophet auf Lebenszeit in Frage kommt, was zu sein er selbst



Cornill, Die literarhistorische Methode und Jeremia Kap. 1.

schon "Propheten für Völker" gewesen seien, mein wiederholtes, nachdrückliches Hervorheben des naiv judäocentrischen Standpunktes der israelitischen Propheten, die sich für die fremden Völker als solche gar nicht interessieren, sondern "sich nur, weil und insofern sie für die Geschichte des eigenen von Bedeutung sind" S. 12, um sie kümmern und hieraus sich ergebende Probleme, wie das, warum die Heiden die Strafe für Israels Sünde mit tragen müssen, gar nicht als solche empfinden, sagte es deutlich genug, wie ich den "Völkerpropheten" Jeremia verstehe, nämlich so, wie ihn die gesamte exegetische Tradition bisher verstanden hat. Targum erklärt נביא לנוים als "Prophet, der den Zornesbecher Jahves den Völkern kredenzt": die Männer des Targum haben gewiß nicht geglaubt, daß Jeremias prophetische Tätigkeit in diesem einzelnen Moment aufgehe, können also in den Worten nur eine Hervorhebung dieses einzelnen Moments aus besonderen Gründen angenommen haben. Und noch für Kuenen O<sup>2</sup> § 58 N. 6 ist lediglich ein Niederschlag der Erkenntnis, hoe nauw Juda's lot samenhing met dat van andere natiën. Aber hätte das nicht וְבְיֹשׁ נוֹיִם heißen müßen (נכוֹ Stade darf ruhig glauben (cf. 112), daß ich seit 1886 noch ab und zu im Ezechiel gelesen habe: dieses Propheten אָל מויִם und קַקיר נוּיָם, welche die schönste Analogie zu einem נום böten, sind mir allezeit gegenwärtig. Aber die Status-constructus-verbindung scheint mir den Jer 1, 5 vorliegenden Begriff nicht ganz zum Ausdruck zu bringen; ich habe deshalb auch der Versuchung widerstanden, in der deutschen Übersetzung ein Wortkompositum wie Eichhorn (Völkerführer) oder Erbt (Völkerprophet) zu gebrauchen. Vielmehr scheint mir für diesen Begriff gerade die Präposition 5 als allgemeinste und umfassendste Bezeichnung der Kategorie der Relation "in Bezug

auf das bestimmteste ablehnt, sondern eine Spesialmission; und Jes 6 wäre nur dann für mich widerlegend, wenn gleich die erste Stimme des Herrn, welche Jesaja hört, lautete: "Wen soll ich zu diesem Volk senden?"

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ob man äbrigens bei der scharf ausgeprägten Eigenart Exechiels von ihm aus ohne weiteres rückschließen kann auf das, was "bei einem vorexilischen Propheten zu erwarten" ist (112), möchte ich doch bezweifeln.

Cornill, Die literarhistorische Methode und Jeremia Kap. 1.

auf" am geeignetsten.1 Wir haben im Deutschen leider keine ganz entsprechende: "zum Propheten in Bezug auf Völker" war eine ästhetische Unmöglichkeit, und so wählte ich das allgemeinste "für". Aber der Artikel? Dall Tura auch bei Jeremia in der Bedeutung "die Heiden" vorkommt, ist sicher. Übersetzen wir es als "die Völker", so ist es ideell auch determiniert: denn Jeremia weiß sich nicht etwa als Prophet לנוים אשר oder לנוים אשר בארץ (105), sondern für diejenigen bestimmten Völker, welche im einzelnen Fall in das Geschick Israels verwickelt sind, und auf welche deswegen das prophetische Wort Rücksicht nimmt. Ich habe deshalb nach dem Genius der deutschen Sprache den Artikel nicht übersetzt, wie ich aus demselben Grund auch ত্রা 9,15 mit "unter Völker" ohne Artikel übersetzt habe. Oder bedeutet das an jener Stelle so viel wie בכל נויי הארץ, oder bedeutet es das Hos 10, 17 oder Ob 1? Auch in der Überschrift 46, 1, die sich in LXX noch 25, 13 gleichlautend ohne eingedrungenes erhalten hat, würde על הגוים für das deutsche Sprachempfinden besser ohne Artikel "über fremde Völker" widergegeben, und widerge הנוים Gen 48, 19 übersetzen Männer wie Franz Delitzsch, Frants Buhl und Driver "eine Fülle von Völkern". Und sollte der Artikel wirklich ganz und gar unstatthaft sein, so schriebe man eben לָלויִם, ich ganz und gar unstatthaft sein, so schriebe man eben בּלְנוֹיָם

Ist mit der gesamten exegetischen Tradition in dem נביא לנוים nicht Jeremias Prophetenberuf erschöpft, sondern aus bestimmten Gründen nur ein einzelnes Moment desselben hervorgehoben, so fällt auch jede Schwierigkeit der Verbindung mit v. 6 und 7; sir einen, der nur über fremde Völker prophezeit, resp. Gottesworte

בא לנוים gehört, wie schon die Akzente richtig gesehen haben, aufs Engste zusammen als Einen Begriff ausdrückendes Wortpaar: es ist bezeichnend, daß an der ähnlichen (113) Stelle Ez 3, 17 33, 7 das 'nicht hinter 703 steht, sondern hinter אווד. Von den "vier sehr genau auseinanderzuhaltenden Vorstellungen", welche ich hier "ineinander wirre" (114), kommen bei meiner Auffassung 1. und 2. überhaupt nicht in Frage, und 3. und 4. sind tatsächlich identisch, denn "gesetzt über Völker" wird der Prophet dadurch, daß er "über Völker weissagt".

<sup>2</sup> Ich darf mit dieser Stelle operieren, da nach dem ausdrücklichen Zitat von 9, 13 in Bibl. Theol. S. 257 Stade sie als jeremianisch anerkennt.

<sup>3</sup> cf. jetzt auch E. König Theol. Litbl. 1906 Sp. 555 unten.

über sie niederschreibt, ist es allerdings gleichgültig, ob er jung oder alt, beredt oder unberedt, zaghaft oder mutig ist.

Zwei von Stade 1903 vorgebrachte Argumente hätte ich berücksichtigen müssen: das Verhältnis von v. 5 zu 10 (117) und namentlich das שנית v. 13, auf welches er mich (120f) nochmals nachdrücklich verweist. Ich hole dies jetzt nach. Jeremia kann v. to "nicht nochmals zum Propheten bestellt werden, nachdem dies schon v. 5 geschehen ist". Aber v. 5 sind die Worte איבו לנים נתתך lediglich Erklärung des דעתד und הקדשתד, also ideell auch noch von במרם אצרך abhängig und nur eine Mitteilung dessen, wozu Jahve ihn bereits vor seiner Geburt ausersehen hat. Die eigentliche Berufung und Weihe erfolgt erst mit v. 9: durch das Berühren seines Mundes wird Jeremia in das Amt feierlich eingeführt, zu welchem er schon vor seiner Geburt designiert war. Und ענית v. 13? Wenn Jahve zweimal hintereinander an Jeremia genau die nämliche Frage richtet und beim zweiten Male ausdrücklich bemerkt wird, daß es abermals geschehen sei, schließt das wirklich aus, daß vor diesen zwei identischen Fragen Jahve schon ein anderes Wort zu Jeremia geredet hat? Daß die von Stade angenommene Urgestalt von Jer 1 einen glatten und bis auf an sich einwandsreien Text bietet, daß Jeremia wirklich so geschrieben haben könnte, leugne ich natürlich nicht: ich glaube aber auch heute noch, daß er tatsächlich so geschrieben hat, wie uns das Kapitel überliefert ist.

Zum Schluß noch ein Wort über einen Punkt. Stade beklagt sich (122f.) mit vollem Recht darüber, daß ich in der Literaturaufzählung ihn nicht genannt habe. Als er mich nach Zusendung des Kommentars sofort brieflich darauf aufmerksam machte, war ich wie vor den Kopf geschlagen: ich konnte und kann es mir nicht erklären. Die "neuerdings bei jüngeren Mitarbeitern sich zeigende Neigung, die namentlich in den achtziger Jahren des vorigen Jahrhunderts getane Arbeit zu ignorieren" (123), kann es nicht sein; denn ich, der ich Sommer 1873 als Student im dritten Semester Stades Licentiatenpromotion im alten "Roten Hause" zu Leipzig mitgemacht habe, bin nur 6 Jahre jünger als er und darf,

wenn auch nur für ein eng begrenztes Gebiet, in die Arbeit der achtziger Jahre des vorigen Jahrhunderts mich selbst mit einbegreifen. Auch von jeder bösen Absicht, Stades große Verdienste um unsre Wissenschaft irgend zu verkleinern oder gar totzuschweigen, weiß ich mich völlig frei: habe ich doch im Kommentar alle seine Beiträge zur Jeremiaerklärung gewissenhaft benutzt und z. B. S. 118 und 348 seine Prioritätsansprüche Duhm und Smend gegenüber nachdrücklich hervorgehoben; ja in einer auf anderem Gebiet liegenden Frage bin ich es gewesen, der Stade zu seinem Rechte verholsen hat — ich gehe wenigstens jede Wette ein, daß Zillessens Worte in dieser Zeitschrift 1904 S. 251 Anm. I eine Folge von Theol. Rundsch. 1900 S. 410 sind. Ich stehe hier selbst vor einem Rätsel und freue mich, wenigstens öffentlich erklären zu können, daß ich dies mir selbst unbegreifliche und unverzeihliche Versehen aufrichtig bedaure.

#### Nachwort.

Als ich diese Zeilen schrieb, konnte ich nicht ahnen, daß Stade ihre Drucklegung nicht mehr erleben würde. Ich habe mit ihm noch in durchaus freundschaftlicher Weise über die Sache korrespondiert, und er selbst hat noch im vorigen September das Manuscript entgegengenommen und seine Drucklegung verfügt: wenige Tage vor seinem Tode wurde mir das baldige Eintreffen der Korrektur mitgeteilt, und ich bin tief erschüttert, daß ich nun auf so tragische Weise das letzte Wort behalte. In Bernhard Stade hat unsere Wissenschaft einen ganz Großen verloren: sein Name und sein Werk werden in ihr fortleben.

#### Miscellen.

Von Eb. Nestle in Maulbronn.

## 1. Moses — Moyses.

Am 22. November 1905 lese ich im Literarischen Zentralblatt vom 25. November (Nr. 48 Sp. 1611) in Gregory's Anzeige der englischen Arbeit The New Testament in the apostolic fathers by a committee of the Oxford society of historical theology (Oxford, 1905, Clarendon Press):

Der griechische Text des NT. ist der von den englischen Revisoren von 1881 gebilligte; ein wenig störend ist der geringfügige Umstand, daß man gelegentlich dabei unnötigerweise andere Wortformen braucht, so steht z. B. S. 46 in der Klemens-Stelle, sowie in der LXX-Stelle μωυσής, das eine Mal mit, das andere ohne die Punkte über υ, die NT. Stelle hat aber μωσής, was dem Ref. unpassend erscheint.

Diese Schreibung μωσης ist um so unpassender, als die Revisoren durch die Beibehaltung der Form Moses in ihrem englischen Text durchaus nichts über die griechische Form des Namens entschieden haben (s. III, 3 ihrer Preface). Ich habe schon im Journ. of Theol. Studies 1904, 461 nachgewiesen, wie unrecht man ihnen tut, wenn man in diesen Einzelheiten Palmer's Ausgabe (The Greek Text with the readings adopted by the Revisers) als den von den Revisoren gebilligten Text ansieht. Wo die Revisoren nicht ausdrücklich sich für eine Lesart entschieden haben, druckt Palmer einfach den Stephanus von 1550, und so inbetreff dieses Namens meist Μωσ-, z. B. Act 6, 40; 7, 20. aber 7, 35. 15, 1; 2 Ti 3, 8; Heb 9, 19 Μωϋσ-. Für Joh 7, 22; Heb 3, 16 verzeichnet Scrivener

eine von den Revisoren gewünschte Änderung der Interpunktion und druckt dabei den Namen Μωσ-; das darf man aber gewiß nicht als Beweis geltend machen, daß die Revisoren diese Form ausdrücklich gebilligt, die andre verworfen hätten. In dem genannten Werk wäre also Freiheit gewesen, ohne weiteres Μωυoder Μωϋ- als Text des NTs vorauszusetzen.

Gregory's Erwähnung ist mir nun Anlaß, einmal die Schreibung des Namens zum Gegenstand einer Besprechung zu machen, weil ich zufällig unmittelbar nach der angeführten Bemerkung Gregory's in Euseb's praep. ev. 1, 9, 24 über Sanchuniathons Τάαυτος lese: δν Αιγύπτιοι μὲν ἐκάλεσαν θωὸθ, ἀλεξανδρεῖς δὲ θὸθ, Ἑρμῆν δὲ ελληνες μετέφρασαν.

Nach dieser Parallele wäre also Moyses "ägyptische", Moses "alexandrinische" Aussprache. Nach der Akzentuierung bei Eusebius scheint man auch ωυ als zwei Vokale, nicht als Diphthong, aussprechen zu müssen, wäre also die Schreibung mit Trema das Richtige. Darauf scheint auch die Etymologie des Josephus zu weisen (Ant. 2, 9, 6), die in Bruders Konkordanz vor dem Artikel Μωϋσῆς, Μωσῆς τ steht: τὸ γὰρ ὕδωρ μῶ, οἱ Αἰγύπτιοι καλοῦσιν, ὁσῆς δὲ τοὺς ἐξ ὕδατος σωθέντας. Sehe ich aber bei Niese (§ 228) nach, so finde ich im Text

μῶυ Αίγ. καλούσιν, ἐσῆς δὲ τοὺς [ἐξ ὕδατος] σωθέντας. Der Apparat belehrt

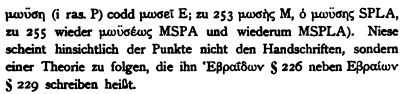
μῶῦ (ΰ eras S) ROS Eustath μώῦ AL μῶ οἱ M μῶ οἱ P² μῶσ οι P² μῶσ E Zon moy Lat μω Glyc.

έσης] ἔσης M, ϋσης SP ὑσης A σεῖσ L ὑσης E esis Lat σης Eustath ὑσεῖς Glyk

έξ ιδατος] codd E Zon Glyc, om.Lat Eustath recte.

Im Text druckt Niese Μωυσῆν etc. § 225 mit der Variante Μωύσῆν A, ebenso A 232. 238; § 231 Var. μωσῆν A μωϋση M<sup>1</sup>; § 232 μωυσῆ M; 236 zu Μωυσέος des Textes μωϋσέως RMSP, μωύσέως A, § 243 Μωσην M. Zu 251 Μωυσει bemerkt Niese

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Warum nicht in alphabetisch und textgeschichtlich richtigerer Ordnung "Μωσής, Μωϋσής"?



Ich schalte hier ein, daß die Kirchenbücher Roms die Betonung Móyses, nicht Moýses vorschreiben.

Einsilbige Aussprache ist gesichert für die sibyllinischen Orakel durch den Vers 3, 253.

Μωσην δν παρ' έλους βασιλίς εύροῦσ' ἐκόμιζεν, aber auch hier haben die Handschriften der Klasse ψ die Schreibung Μωυσην.

Merkwürdiges Schwanken zeigt Clemens in der neuen Berliner Ausgabe; ein Einfluß der benutzten Quellen (NT. 117, 24; Philo? 60, 23) läßt sich nicht wahrnehmen.

Für das lateinische NT. sind Wordsworth-White zur Schreibung Moses zurückgekehrt. Ich kann die Sache nicht weiter verfolgen, die Parallele Θωυθ-Θωθ wird wichtig genug sein, das Vorstehende zu rechtsertigen.

#### 2. Gen. 14,11.

Eine der textkritisch interessantesten Stellen der griechischen Genesis ist 14, 11 die Wiedergabe von DX.

Der gewöhnliche und richtige Text ist βρώματα. Dazu führt H-P folgende Varianten an:

- 1. βρωτα 107. 130.
- 2. αρματα 72.
- 3. σωματα 129.
- 4. σιτηρεσια 32.
- 5. υπαρχοντα X, 31, 83, 135 Alex.

Durch Lagarde war für βρωτα z = 44 = d als weiterer Zeuge hinzugekommen und "Alex" als Druckfehler für "Ald" erkennbar. Durch Brooke-Mc Lean erhalten wir als Zeugen für 1. dgps d. h. noch 54 und 106; für 2 und 3 haben sie keinen weiteren Zeugen; die Lesarten 4 und 5 entnehmen sie aus HP, aber ohne X und 135, (bei ihnen = M c<sub>2</sub>) für 5.



Das ist mir eine wahre Erleichterung. Wie Aldus Manutius zu einer Lesart aus M oder 135 gekommen sein sollte, war mir rätselhaft; seit ich aus B-M weiß, daß diese Zeugen sie nicht haben, bin ich um so mehr überzeugt, daß ὑπάρχοντα nur eine Konjektur des Aldus ist, die 31.83 aus der Druckausgabe abgeschrieben haben. Warum dann aber 31.83 in B-M figurieren, frage ich mich vergeblich.

σιτηρέσια in 32 ist ebenso eine Konjektur dieser sehr eigenartigen Handschrift, βρωτα und σωματα sind natürlich aus βρωματα entstellt und wohl aus σωματα wieder αρματα verschlimmbessert worden.

## 3. Epiphanius über den Unterschied von Hebräisch und Syrisch.

Epiphanius (Haer. 26) berichtet, die Gnostiker hätten die Frau des Noah Νωρία — Πύρρα genannt, und fügt hinzu:

έπειδή γάρ **νούρα έ**ν τη Έβραΐδι **πύρ** οὐ κατά την βαθείαν γλώσσαν έρμηνεύεται, άλλά Συριακή διαλέκτω — **ἡσλθ** γάρ τὸ **πύρ** παρά Έβραίοις καλείται κατά την βαθείαν γλώσσαν— τούτου χάριν αὐτοῖς συμβέβηκε κατά ἄγνοιαν καὶ ἀπειρίαν τῷ ὀνόματι τούτω χρήσασθαι· οὕτε γάρ Πύρρα ή παρ' Έλλησιν οὕτε Νωρία ή παρὰ τούτοις μυθευομένη, άλλὰ Βαρθενῶς τῷ Νῶε γέγονε γυνή.

Diese Unterscheidung des Hebräischen als der βαθεῖα γλῶσσα vom Syrischen als Dialekt verdient Erwähnung. — Nach Dindorfs Apparat stammt die Schreibung Βαρθενώς von Petavius "ex Vat.", die Venediger Hds hat βαρθεννώς, die Basler Ausgabe βαρθένος. Das wird "Tochter des Enos" heißen; nach Lagardes r (= 135 Ho = c<sub>2</sub> Br-Mc) war γυνη νωε έμξαρα θυγατηρ βαραχηλ πατραδελφου αυτου.

Passow hat keinen Beleg für βαθύς als sprachwissenschaftlichen terminus technicus. Hase trägt im Thesaurus (1833) nach:

Chrys. Hom. 21 in Acta Ap. t. 4 p 731, 12: Έλληνιστὰς τοὺς ἐλληνιστὰ φθεγγομένους λέγει, καὶ τοῦτο σφόδρα σοφῶς· ἐκεῖνοι γὰρ οἱ ἄλλοι οὐδὲ ἰδεῖν αὐτὸν ἡθέλησαν, οἱ βαθάς Ἑβραῖο:,

sunt Hebraei antiqui, originarii, oppositi τοῖς προσηλύτοις cfr. Salmas. Fun. hellenist. p. 30 sq.

## 4. Seit wann trägt man Ohrringe?

Über den Ursprung der Sitte Ohrringe zu tragen, erzählt eine arabische Sage: Eines Tags erklärt die auf Hagar eifersüchtige Sara, sie werde nicht ruhen, bis sie ihre Hände in Hagars Blut getaucht habe. Rasch durchbohrte Abraham die Ohren der Hagar, sodaß ihr Blut an Saras Hand kam. Dies der Ursprung des Tragens von Ohrringen.

So Mary W. Montgomery im Artikel Sarah in Arabic Literature in der Jewish Encyclopedia XI, 58. Als Quellen (für das Ganze) sind genannt Mas'udi, Prairies d'Or; Tabari, Annales; Weil, Biblical Legends of the Mussulmans, NY. 1846.

Als Ergänzung der kleinen Mitteilung in 25, 202 wird diese Notiz willkommen sein.

## 5. Esra-Maleachi.

Wie weit die durch das Targum von Mal. 1, 1 bezeugte Gleichsetzung von Maleachi mit Esra sich verbreitete, mögen zwei Belege dartun.

1. Nach Iren. 1, 18, 5 (Harvey I p. 237) verteilten die Ophiten die Propheten an Jaldabaoth, Jao, Sabaoth u. s. w. Dabei werden erwähnt (neben Moses, Josua, Samuel u. s. w.); 1. Amos, 2. Habakuk, 3. Jonas, 4. Michaeas, 5. Joel, 6. Zacharias, 7. Tobias, 8. Aggaeus, 9. Michas, 10. Nahum, 11. Hesdras, 12. Sophonias.

Da Tobias zweifellos — Obdias, Obadja ist, bleibt für Esra nur die Gleichsetzung mit Maleachi übrig 1.

2. Unter den Propheten, welche am Chorgestühl der Kirche von Memmingen abgebildet sind, findet sich Maleachi zweimal; das zweitemal als "Esra secundum Ebraeos"; sieh Schiller im (Stuttgarter) Christlichen Kunstblatt 1895, S. 83.

z Als Merkwürdigkeit sei angeführt, daß am Chorgestühl des Ulmer Münsters neben Simson, David, Josua und Hiob 16 Propheten sich finden, aber darunter Tobias, während Habakuk fehlt. Durch das Spruchband vos enarratis mirabilia dni (- Tob. 13, 4) ist ein Zweifel ausgeschlossen.

#### 6. Ps. 73, 25.

Welcher neue Kommentar ist so pünktlich zu bemerken, daß ri des Griechen, quid des Hieronymus, κων des Syrers το statt νο voraussetzt, und die Frage zu erörtern, ob das νο νοπων "an" oder "auf" heißt, von νοπων abhängt oder nicht? Letzteres tut Delitzsch, aber über das erste Wort schweigt auch er. Für ri bieten die bis jetzt bekannten griechischen Handschriften keine Variante, dagegen findet sich für den Genitiv παρά σοῦ auch der Dativ σοι und der Akkusativ σε. παρά σοὶ ist vielleicht die richtige Lesart für den Griechen. Das Targum, welches νο bezeugt, faßt auch das zweite Glied persönlich: und neben dir wünsche ich keinen Genossen auf der Erde. Daß Luther anfangs wörtlich übersetzte: "Wen hab ich ym Hymel? Vnd auff erden gefellet myr nichts, wenn ich bey dyr byn" ist erwähnenswert.

## 7. Ps. 98, 2.

Duhm zieht "vor den Augen der Völker" zum ersten Glied; Bäthgen, Wellhausen und andre mit der Masora zum zweiten. In der Septuaginta entschied sich der Vaticanus wie Duhm, trotzdem hat die Sixtina die andre Fassung vorgezogen, wie der Alexandrinus und Veronensis. Auf solche Unterschiede hatten die früheren Kollationen garnicht geachtet, daher z. B. bei Holmes-Parsons garnichts darüber zu finden ist; Swete berichtet zu unsrer Stelle über AR. Daß die Verbindung mit dem Folgenden alt ist — nach meiner Auffassung ist sie das Richtige —, zeigt der Introitus der Dominica IIII post Pascha, der lautet: Cantate Domino canticum novum, alleluia: quia mirabilia fecit Dominus, alleluia: ante conspectum Gentium revelavit iustitiam suam, alleluia, alleluia, alleluia.

#### 8. 1 Macc. 1, 24.

E. Kautzsch übersetzt den Vers: "Dazu richteten sie ein Blutvergießen an und stießen große Lästerungen aus". In der Anmerkung findet er die Reihenfolge der Sätze doppelt auffällig, wenn der ursprüngliche Text nach dem Sinaiticus den Singular gehabt habe, und zitiert meine Marginalien S. 48, aber die Haupt-

sache nicht, was ich über das Wort φονοκτονία und das Verbum φονοκτονείν bemerkt habe, "daß es an allen Stellen hebräisches γυν wiedergibt". Ich verweise jetzt zu der Stelle auf Wellhausen, Israelitisch-Jüdische Geschichte 203, zu dem Wort aber auf Epiph. haer. 26 über den gnostischen Prophetennamen Βαρκαββά:

παββά γάρ έρμηνεύεται πορνεία κατά την Συριακήν διάλεκτον φονοπτονία δὲ κατά την Έβραϊκήν.

Wie das lateinische fornix, hat auch semitisches אַקָּה (daher Alkoven) die schlimme Spezialbedeutung bekommen. Daß solche Glossen der Alten in unsern hebräischen und syrischen Wörterbüchern noch fehlen, ist schlimm.

#### g. Zum Schreiben der Thora.

(Zu Bd. 25, 365 f.)

Meine Frage, ob jeder Jude das Gesetz einmal, der König zweimal habe schreiben müssen, beantwortet der mit 15 Illustrationen gezierte Artikel Scroll of the Law im neuerschienenen, 11. Bande der Jewish Encyclopedia sofort in seinem ersten Satz dahin:

The Rabbis count among the mandatory precepts incumbent upon every Israelite the obligation to write a copy of the Pentateuch for his personal use. The passage Dt. 31, 19 is interpreted as referring to the whole Pentateuch, wherein "this song" is included (Sanh. 21b). The King was required to possess a second copy, to be kept near his throne and carried into battle (Dt. 17, 18; Maimonides, "Yad", Sefer Torah VII. 1, 2). One who is unable to write a scroll for himself, should hire a scribe to write it for him; or if he purchases a scroll he should have it examined by a competent Sofer. If a Jew inherits a scroll, it is his duty to write or have written another. This scroll he must not sell, even in dire distress, except for the purpose of paying his teacher's fee or defraying his own marriage expenses (Meg. 27a).

Ähnlich sagt Blau unter Verweisung auf sein Althebr. Buchwesen S. 84—97 im Artikel Torah des 12. Bandes p. 197:

The pious bequeathed a copy of the Torah to the Synagogue Tosef. B. K. II, 3 and it was the duty of each one to make one for himself, while the honor paid the Bible greatly influenced the distribution of copies and led to the foundation of libraries.

# 10. Zur Kapitel und Vers-Einteilung des Alten Testaments.

In der Analyse des Hexateuchs, die Strack PRE<sup>3</sup> 15, 122f. nach Carpenter-Battersby gibt, muß er schreiben:

Gen. 31,55 der engl. Übers. = 32,1 des hebr. Textes

Kann es einen stärkeren Beweis geben für die Notwendigkeit einer Regelung der alttestamentlichen Kapitel- und Verseinteilung?

Als ich meine Stuttgarter Ausgabe des griechischen Neuen Testaments für die Britische und Ausländische Bibelgesellschaft zurecht machte, mußte ich sämtliche Parallelstellen des Randes revidieren lassen; dabei wurde notiert, daß — von der bekannten Verschiedenheit in den Psalmen abgesehen — Verschiedenheiten sich fanden in Ex. 22; Nu. 30; Dt. 23. 29; I Sm. 21; I Rg. 4; 2 Rg. 12; Is. 19; Jr. 9; Ez. 21; Dn. 4; Joel 3; Mi. 4; Hos. 14; Jon. 1; Mal. 4.

Eine ad hoc angestellte Untersuchung würde wohl noch mehr Verschiedenheiten aufweisen. In Swete's Septuaginta z. B. und ebenso in der großen von Brooke-Mc Lean beginnen die Verschiedenheiten schon beim zweiten bzw. dritten Kapitel der Genesis. Bei Hatch-Redpath finden sich unter αἰσχύνειν, γυμνός und Ἀδάμ folgende 3 Zitierungsweisen 2, 25; 2, 25 (3, 1); 3, 1 (2, 25). Was gilt?

Die Septuagintakonkordanz von Trommius hat ein Additamentum Posterius von fast 100 Spalten, in denen Bos die Kapitel und Verszählung der Vatikana und Frankfurter Ausgabe von 1597 vergleicht. Hier beginnen die Differenzen bei Gen. 4, 11. Von den 50 Kapiteln der Genesis sind nur 20, von den 40 des Exodus sogar nur 7 von Differenzen frei. Aber diese Beispiele dürften genügen.

## 11. Zu den Akrosticha in der Bibel.

Schon allerlei Akrosticha sind in der Bibel, namentlich in den Psalmen gesucht worden. Ich weiß nicht, ob allgemeiner bekannt ist, daß schon die Pesikta rabb. c. 46 (187a) zu Ps. 92 bemerkt אחרית שור השנה אחרית שור השנה (187a). Moses bezeichnete den Anfang des 92. Psalmes akrostichisch mit seinem Namen (משה – משה S. W. Bacher, Die bibel-traditionsexegetische Literatur der Amoräer (1905 S. 3). In unsern Ausgaben heißt aber die Überschrift משה ליום (משה ליום משור); also ist es auch mit diesem Akrostichon nichts, wie mit so manchen andern.

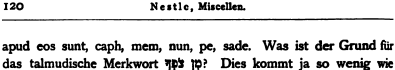
## 12. Zu den hebräischen Finalbuchstaben.

Die besondern Finalbuchstaben gibt man jetzt gewöhnlich in der Ordnung des hebr. Alfabets und daher als Merkwort מנומס, das Müller, Stade, König als Kamnappēz, Strack als Kimnappeş aussprechen.

Der Traktat Soferim II, 10 bestimmt, daß wenn in einer Torahandschrift die Finalbuchstaben mit den gewöhnlichen verwechselt seien und umgekehrt, die Handschrift für die öffentliche Vorlesung unbrauchbar sei. Dabei sind die Buchstaben geordnet ΣΕΙΣΙΣ. Εριρhanius, de mens. 4 gibt sie in der Ordnung des Alphabets (χάφ, μήμ, νοῦν, φί, σαδέ, Lagarde, Symmikta II, 156). Ebenso Hieronymus im Prologus galeatus: Porro quinque litterae duplices

T Gesenius-Kautzsch 27 \$ 56a γριρο Kamnāphās, oder besser mit Kōnig γριρο wie der Zerschmetterer. Stade hatte so lang vor Kōnig. Noch vor Stade sagt A. Müller \$ 18 die jüdischen Grammatiker haben hier, wie öfter, aus den bez. Buchstaben eine vox memorialis γριρο Kamnappēs gebildet? Ich habe keine Gelegenheit dieser Aussage nachzugehen: Bacher, Abraham ibn Esra als Grammatiker und in der "Terminologie der Amorāer" (1905, unter ÞΒΟ). In den Diķduķe (ed. Baer-Strack) vgl. p. 3. A. c., p. 4 A. fgik.

in der Bibel vor?



## 13. Diakritische Zeichen in vormassoretischer Zeit.

Eine noch nicht genügend untersuchte Frage ist die, ob und wie im Hebräischen vor Erfindung der uns jetzt geläufigen Vokalisierung mehrdeutige Formen unterschieden wurden. Schon die Analogie des Syrischen, welches ein einfaches älteres System kennt, führt darauf, daß auch im Hebräischen etwas Ähnliches bestanden haben werde. Sodann finden wir positive Spuren, die auf eine Unterscheidung führen. ברוך יהוה kann heißen: "gesegnet ist der Herr" und "der Gesegnete des Herrn", Gn. 9, 26; 24, 31. An der letzteren Stelle schwanken die Handschriften der LXX zwischen εύλογητός κύριος und κυρίου. Am Rand von Cod. X steht zu εύλογητός κύριος: τό ,,εύλογητός εἶ κύριε" οὐ πρὸς τὸν παίδα του Άβραάμ είπεν ό γουν Άκ. φησίν, εύλογημένος κύριος Συμ. δέ, εὐλογημένος κ... Leider ist das Blatt abgerissen, aus dem Zusammenhang wird man ergänzen dürsen, daß er κυρίου hatte. Prokop aber sagt nun ganz bestimmt: τὸ έβραϊκὸν ἔγει· ηὐλογημένος ὑπὸ κυρίου. Falls Prokop das nur aus der zweiten, griechischen Spalte der Hexapla hätte, wäre mein Schluß auf diakritische Zeichen im Hebräischen hinfällig: denn griechisch kann βαρουχ und βρουχ unterschieden werden. Aber ist diese Annahme sicher? Und wie wurde in Gen. 11,3 707 Asphalt und Kalk unterschieden? Vielleicht hilft der Pentateuch der Samaritaner weiter.

#### 14. Vom Maggef.

In unsern hebräischen Grammatiken vermisse ich noch eine Statistik, wann in der Bibel namentlich bei Wörtern wie כל את und ähnlichen Maqqef gesetzt ist und wann nicht. Vergleicht man verschiedene Ausgaben, so findet man Unterschiede, die gleich bei Gen. 1, 3 beginnen. Bär und Kittel haben יְהַי, Letteris — um nur die verbreitetste Ausgabe zu nennen - " ohne Maqqef.

In V. 29 haben Kittel, Letteris M. bei אואה, B. keines.



Nestle, Miscellen.

In 2, 14 haben Kittel, Bär kein M. bei Den, L. hat es.

Eine zusammenfassende Untersuchung würde vielleicht einige Gründe der Setzung oder Weglassung erkennen lassen. Bär behandelt die 3 Stellen in seinem Anhang; dagegen beispielsweise nicht 2,8 p bei B. ohne, bei KL. mit Maqqef.

## 15. Mil'el und Milra.

Verschiedene Ausdrücke der syrischen Grammatik sind erst verständlich geworden, seit man erkannte, daß die Syrer von oben nach unten schrieben. Erklären sich so auch die Ausdrücke Mil'el und Milra', oben und unten betont? Ich habe keine Gelegenheit die Sache zu verfolgen, bemerke aber, daß der massoretische Gebrauch von Milra', um schwache und dünne, und von Mil'el, um starke Aussprache zu bezeichnen, namentlich wenn er mit der syrischen Vokalbezeichnung zusammengehalten wird, nicht dafür spricht (s. über letzteren Gebrauch C. Levias im Artikel Vokalization der Jewish Encyclopedia XII, 446).

#### 16. Zu Mandelkern.

In der kleinen Konkordanz gibt Mandelkern als Imperativ von אבות לוב Gorm לוב. Ohne Suffix ist der Imperativ nicht belegt; aber nach den Suffixformen Ps. 26, 2; 139, 23 muß er zweifellos און heißen. Eben weil wir auch im Impf. Job 7, 18; Ps. 11, 5; Job. 12, 11; 34, 3a haben, wird auch in Ps. 81, 8 zu אַרְטָּדְאָ ein Metheg beizuschreiben sein. Es liegt derselbe Fall vor, wie Ps. 18, 2, wo freilich weder אַרְטָּדְאַ noch אַרְעָּמַדְ richtig sein wird, sondern אַרָּטָּדְאָ. Vgl. Bär zu 18, 2. Kittel hat keine Variante.

Ich komme auf das Wort, weil Resch, Agrapha 238 πάντα δοκιμάζετε übersetzte אָת־תַּפֶּל בְּחֹנֵי, also denselben Fehler machte, den mancher Franz Delitzsch nachschrieb, als er zu Gen. 4,7 drucken ließ, ἡσύχασον des Griechen setze מוריים עסידור עסידור און איניים איני

Noch weniger entschuldbar als php ist who, wie Resch am gleichen Orte bildet! Noch die neuste Auflage von Gesenius-Buhl ist unter phs sehr unvollständig.

# Bibliographie<sup>1</sup>

von Lic. Dr. A. Frhr. v. Gall.

† Aicher, G., Das A. T. in der Mirchna, Freiburg i. Br. 1906. XVIII. 182 S. 8°. (Bibl. Stud. XI, 4.)
† Baliaczyk, A., Textkrit. Einleitg. nebst Probe A zum Lexikon zur altpolnischen Bibel. Breslau 1906. 81 S. 8°. (Diss.)
Budde, K., Geschichte der althebr. Litteratur. Apokryphen u. Pseudepigraphen v. A. Bertholet. Leipzig 1906. XVI, 433 S. (Litter. des Ostens, 7).
† Cook, S., A., The criticism of the O. T., s. Exp. jan. 06 S. 524—543.
† Duensing, H., Christlich-palästinisch-aramäische Texte und Fragmente, nebst e. Abdlg. über den Wert der paläst. Septuaginta. Mit e. Wörterverzeichnis u. 4 Schrifttaf. Göttingen 1906. X, 160 S. 8°.
† Gasser, J. C., Das A. T. in d. Kritik od. die Hauptprobleme der a. t. Forschung in gemeinfaßl. Weise erörtert. Stuttgart 1906. 334 S. 8°.
† Glatigny, J. B., Les commencements du canon de l'A. T. Rom 1906. schung in gemeinfaßl. Weise erörtert. Stuttgart 1906. 334 S. + Glatigny, J. B., Les commencements du canon de l'A. T. 246 S. 246 S.
Green, W. H., Allg. Einl. in d. A. T. Der Kanon. Aus d. Engl. übertr. v.
O. Becher. Stuttgart 1906. 16. 259 S. 8°.
† Guidi, L. L'historiographie chez les Sémites, s. RBI oct. 06, S. 509—519.
Gunkel, H., Die israel. Literatur, s. Kultur d. Gegenw. Teil I, Abt. VII.
Berlin u. Ipz. 1906. S. 37—102.
† Martin, J., La critique biblique dans Origène, s. Ann. de Phil. chrét. 05/06.
† Nestle, E., Zur Geschichte der Bibel, s. ZWTh 07, I, S. 91—106.
† Margoliuth, D. S., Dr. Orr on the problem of the O. T., s. Exp. july 06.
S. 10—28

S. 19-28.

Redpath, H. A., A contribution towards settling the dates of the translation of the various books of the Septuagint, s. JThL VII, 28 (July 06), S. 606—615. 
† Valeton jr., J. J. P., Het oude Testament en ,de critiekt. Barn 1906. 36 S. 80. (Levensfragen, Nr. 2.)
† Bertholet, M., Archéol. et histoire des sciences. Avec publication nouv. du papagen gree chimique de Leide et impression orig. du Liber de Septuagints.

du papyrus grec chimique de Leide et impression orig. du Liber de Septusginta de Geber. Paris 1906. 382 S. avec fig. 4°.

† Biblia Hebraica, ed. R. Kittel, Leipsig 1906. 8°. 13. Volumina quinque. Cant. cant. Ruth. Threni. Eccles. Esth. Praepar. Cant. cant. G. Dalman,

Ruth et Thren.: R. Kittel, Eccles.: S. R. Driver, Esth.: F. Buhl S. 1113-1160; 14. Libri Dan. Esr. et Nehem. praep. M. Löhr S. 1161—1221; 15. Libri Chron. praep. R. Kittel S. 1222—1320. IV S.

† Biblia Hebraica ex recensione A. Hahnii cum Vulgata, interpretatione latina denuo edita. 2 voll. Lpz. 1906. IV, S. 991 Doppels. u. S. 992—1012. 8º.

Die Amerikanische Bibliographie erscheint im nächsten Heft. v. G.

- † Biblia Sacra Vulgatae editionis. Ex ipsis exemplaribus Vaticanis inter se atque cum indice errorum corrigendorum collatis critice ed. M. Hetxenauer. Innsbruck 1906. XXXII, III 1142, i u. 173 S. m. 2 Taf. 26.

  † La Sainte Bible polygiotte contenant le texte hébreu orig., le text grec des Septante, le t. latin de la Vulgate et la trad. franç. de Glaire, avec les différences de l'hébr., des Sept. et de la Vulg., des introd., d. not., d. cart. et d'illustr. par F. Vigouroux. Paris 1906. VII, 90 S. 26.

  † La Bible, traduite du texte original par les membres du Rabbinat français sous la direction de M. Zadoc Kahn, T. IV. Derniers prophètes—Hagiographes. Paris 1906. VIII, 624 S.

  † The Interlinear Bible showing the Anthorised a. rev. versions at a glance, together with the marginal notes of both versions, and central references. Cambridge 1906. So.

  Brooke, A. E., a. McLean, N., The book of Judges in Greec according to the text of Cod. Alexandrinus. Cambridge 1906. VIII, 46 S.

  Brooke, A. E., Sahidic fragments of the O. T., s. JThSt oct. 06, S. 67—74.

  † Codices e Vaticanis selectis phototypice expressi, jusus Pii PP. X. concilio et opera curatorum Bibl. Vat. Vol IV: Bibl. ss. grace. Codex Vatic. gr. 1220 (cod B). Pars I Test. Vet. T. II. Milano 1906. S. 394—944. Fol. Oesterley, W. O. E., Codex Taurinensis (Y) v., s. JThL VII, 26 july o6). S. 518—539, VIII, (29 oct. 06), S. 49—66.

  S weete, H. B., The Psalms in Greec according to the Septuagint w. the Canticles. Cambridge 1906. XIV 286 S.

  Vivier, F. P., Bible, A. et N. T. Texte de la Vulgate. Trad. et comment. Revus et enrichis de notes. T. I. Genèse-Exode. Louvain 1905, 624 S.

  † Weerts, J., Über die babyl; punktierte Hächr. No. 1546 der Firkowitsch-schen Sammlung (Cod. Tschufutkale No. 3). Halle 1906. 36 S.

  † Boscheron, A., Babylone et la bible. Code de Hammourabi et livre de la Vallance. Caen 1906. VII, 107 S. 80. (Thèse)

  Dembits, L. N., Babylon in jewish law, s. IQR (No. 73) oct. 06, S. 109—126. Graß man, H., Wincklers altorient, Phantasiebild, s. ZWTh 06, 3,

- † Gordon, A., Die Bezeichnungen der pentat. Gesetze. Ein Beitrag z. Charak-

teristik der verschiedenen Gesetzesklassen des Mosaismus. Frkfrt. a. M. 1906.

teristik der verschiedenen Gesetzesklassen des Mosaismus. Frkfrt. a. M. 1906. IV, IV, 187 S. 80.

† Hoberg, G., Über dem Ursprung des Pentat., s. BZ o6, 4, S. 337—346.

† Kim, Mr. R. H., Problem of the Pentateuch-Examination of results of higher criticism. London 1906. 154 S. 80.

† Klostermann, A., Der Pentateuch. Beiträge su s. Verständnis u. s. Entstehungsgeschichte. Leipzig 1906. 512 S. Neue Folge 167. VI, 583 S. 80.

† König, E., Der Geschichtsquellencharakter der Pentateucherzählungen, s. BG o6, 8, S. 228—240.

† Procksch, O., Das nordhebr. Sagenbuch. Die Elohimquelle. Übers. u untersucht. Leipzig 1906. VI, 394 S. 80.

† Pratt, H. B., Studies on the b. of Gen. Transl. from the Spanish. New-York 1906. 530 S. 80.

† Bachmann, Th., Der Schöpfungsbericht u. die Inspiration, s. NKZ o6, 5, S. 383—405. † Bachmann, Th., Der Schöpfungsbericht u. die Inspiration, s. NKZ 06, 5, S. 383-405.
† Engert, Th., Die Urzeit der Bibel. I. Die Weltschöpfg. Mit e. allg. Einführg. in die Exegese. München 1907. IV, 53 S. 8°.

Matthes, J. C., De scheppingsverhalen, s. TThT I, I (07), S. I—17.

Sayce, A. H., The Rivers of Paradise, s. ET XVII, 10 (july 06), S. 469-471.

Sayce, A. H., The name of Adam, s. ET XVII, 9 (june 06), S. 416f. [für den A-da-pa der babyl. Schöpfungstage ist Ada-mu zu lesen. — v. G.].
† Jedlicska, J., Enthüllte Geheimnisse des A. T. über d. angebl. Turmban zu Babel u. die Beschneidung. Lpz. 1906. 373 S., 3 Abb. 8°.

Ludwig, A., Die Bibel u. die einheitlichkeit des ursprungs der sprache, s. WZKM XX, 2 (06), S. 234-236. XX, 2 (06), S. 234—236.

ayce, A. H., The archaeology of Gen. 14, s. ET XVII, 11 (Aug. 06),
S. 498—504. Sayce, C., Les trois récits de la mort de Jacob, s. RThQR. 06, 4, + Bruston, S. 359—366.
† Thomas, J., Genesis a. Exodus as history, London 1906. VIII, 541 S.
† Arnold, W. R., The divine name in Ex. 3, 14, s. JBL XXIV, S. 107—165.
† Smith, E. P., Ethnolog. parallels to Ex. 4, 24—26, s. JBL 06, S. 14—24.
König, Ed., Neueste Verhandlungen über d. Dekalog, s. NKZ XVII, 8 (06), S. 565-584.

S. 565—584.

Hirschfeld, H., The arabic portion of the Cairo Genizah at Cambridge, Comment on Levit., s. JQR Nr. 73 (oct. 66), S. 136—161.

† Hoffmann, D., Das Buch Lev. Übers. u. erkl. 2. Hlbbd. Lev. 18—Ende. Berlin 1906. VI, 413 S. 80.

† Bötticher, O, Das Verhältnis des Deuteronomiums zu 2 K. 22. 23 u. s. Propheten Jeremia. Bonn 1906. 88 S. 80.

† Bruston, C., L'histoire sainte sacerdotale et le Deutéronome primitif (fin), s. RThQR 06, 3 S. 212—229.

Kennett, R. H., The date of Deuteronomy, s. JThL VII, 28 (july 06), S. 481—500.

S. 481-500. † The books of Judges a. Ruth (Literary illustrations of the Bible). London

† The books of Judges a. Ruth (Literary illustrations of the Bible). London 1906. 152 S. 16°.
† Höcker, G., Die Varianten des Cod. Vaticassus der Samuelbücher u. ihre Bedeutung f. d. Textkritik. Rostock 1905. 73 S. 8°.
† Hummelauer, F. v., Salomons ehernes Meer (3 K. 7, 23—26; 2 Chr. 4, 2—5), s. BZ 06, 3 S. 225—231.
Nestle, E., Ένδηλλαγμένος in I (III) Reg. 22, 47, s. ZDMG 60, I (06), S. 243 f. Jahn, G., Erwiderung auf S. 243 (ἐνδηλλαγμένος), s. ZDMG 60, 2 (06), S. 326.
† Driver, S., The Minor prophets. Vol. 2. Intr., rev. version, notes, index map, Edinburg 1906. XVI, 337 S. (Century Bible.)
† Pusey, E. B., Minor prophets, with commentary, explanatory a. practical. Vol. 2. Amos. London 1906. 356 S. 8°.



Resa, Fr., Die Propheten. Erlesene Worte aus ihren Werken. Tübingen 1906. VII, 120 S. 80.

Kächler, Frdr., Die Stellung des Propheten Jesaja z. Politik seiner Zeit. Tübingen 1906. XII, 57 S. 80.

† Orelli, v. C., Der Prophet Jesaja. 3. umgearb. Aufl. München 1906.

† Dorez, E., Das Gebet des Propheten Jeremias, s. Stud. u. Mitt. aus d. Beneden Circus erles.

Bened. u. Cist.orden 1906.

† Orelli, v. C., Der Prophet Jeremis. 3. umgearb. Aufl. München 1906. † Toy, C. H., The Judgement of foreign peoples in Am. 1, 3-2, 3, s. JBL oc. S. 25-28.

 Eulenburg, O. v., Von Asdod nach Ninive im J. 711 v. Chr. 3. Folge. Die Buße von Ninive. Lpz. 1906. 168 S.
 König, E., A modern Jonah?, s. ET XVII, 11 (Aug. 06), S. 521 f. (Ein gewisser James Bartley soll nach der Kanadischen Aurora 1891 von einem Welfertenschlaften. Walfisch verschluckt worden sein und sich swei Tage lebend in seinem Bauche aufgehalten haben!!!)

aufgehalten haben!!!)
† Duhm, B., Das Buch Habakuk. Text, Übersetzg. u. Erklärg. Tübingen 1906. III, 101 S. 80.
† Briggs, C. A. and E. G., A critical a. exegetical commentary on the book of Psalms. Vol. I. Edinbourgh 1906. CK, 422 S. (Intern. Brit. Comm.)
† Cumming, J. E., Psalms, their spiritual Teaching. Vol. 3. pss. 90—150. London 1906. 352 S.
† Dörwald, P., Ausgewählte Psalmen, übers. u. kurs erkl. Ohlau 1906. 61 S. 80. (Progr.)
† Ecker, J., Psalterium juxta Hebraeos Hieronymi in s. Verhältnis su Masora, Septuaginta, Vulgata m. Berücksicht. der übrigen alten Versionen untersucht. Trier 1906. 108 S. 80. (Aus "Festschrift z. Bischofs-Jubiläum. Trier 1906".)
† Frankl-Grün, A., Die Psalmen nach d. su lesenden Texte ("P) geordnet und mit e. Wörterverzeichnisse f. d. Schulgebrauch bearbeitet. Kremsier 1906.
† Grimm, C., Glossar z. Vespasian-Psalter u. den Hymnen. Heidelberg 1906.

† Grimm, C., Glossar z. Vespasian-Psalter u. den Hymnen. Heidelberg 1906. VI, 220 S.

+ Heuson, L. L., The musical titles of the psalms, s. Rev. a. Exp. 06, 4.

S. 562—570.
† Lotzen, W., Beitrag z. Erklärung der sog. Krankenpsalmen (Ps. 6, 22, 38, 39, 41, 88, 102) und des Buches Jona. Kreuzburg O. S. 1906. 18 S. 80. (Progr.)

† Streck, W., Zwei makkabäische Liederbücher im Psalter, s. ZWTh 07, 1. S. 81-91.

S. 81—91.
† Zeuner, J. K., Die Psalmen nach d. Urtext. Ergänzt u. hrsg. v. H. Wiesmann. 1. Tl. Übersetzg. u. Erklärung. Münster 1906. VII, 358 S. 80.

Dijkema, F., Ps. 2, s. ThT. 06, 4 S. 253—276.
† Gray, G. B, The alphabetic structure of psalms 9 a. 10, s. Exp. sept. 06.

S. 233—253.

Reinach, S., Lettres à propos du psalme 22, 17, s. RHR 53, 1 (06). S. 65f.

Hamilton, G. F., Ps. 23, s. ET XVII, 9 (june 06), S. 431.
† Barano, M., Divagasioni sopra Giobbe. II. Frosinone 1906. 188 S. 80.
† Jastrow, jn. M., A babylonian Job, s. Contmp. Rev. 06. S. 786—800.
Phillips. F., Is Job a problem play?, s. Nint. Cent. spt. 06, S. 414—426.
Poznanski, S., Un commentaire sur Job de la France septentr., s. RÉJ T. 52,
Nr. 103 (1 juill. 06). S. 51—70.

Schliebitz, J., Išó'dadh's Kommentar sum Buche Hiob. I. Tl. Text u. Übersetsung. Gießen 1907. VII, 88 S. 80. (Beiheft su ZAW XL)
† Stosch, G., Der Tugendbegriff im Kural des Piruvallures, vergl. mit d. Weisheitsbegriff in den Salomonischen Sprüchen, s. NKZ XVII, 8 (06). S. 585—595.

Stourdzé, H., Les deux commentaires d'Ibn Caspi sur les proverbes, s. REJ T. 52, Nr. 103 (1 juill. 06), S. 71—76.

```
† Peters, N., Zu Prov. 2, 24, s. BZ IV, 4 (06).
† Peters, N., Zu Prov. 3, 8 u. 13, I, s. BZ IV, 4 (06).
† Forbush, W. B., Ecclesiastes in the metre of Omar. With an introd. essay on Eccl. a. the Rubáiyát. London 1906. 8°.
† Riedel, Josephus u. das Hohelied, s. ThStKr. 1907, I.
† Hontheim, J., Studien su Cant. 1, I—2, 7, s. BZ IV, 4 (06), S. 357—379.
† Laur, E., Thr. 1—5, Kap. 3 u. 4, s. BZ 06, 2, S. 142ff., 3, S. 232—246, 4 (06), S. 380—385.
† Jampel, S., Die Beurteilung des Estherbuches u. des Purimfestes b. d. jüd. Gesetzeslehrern der nachatl. Zeit. Bonn 1905. 44 S. 8°. (Diss.)
† Bebler, J. van, Die Berechnung der 70 Wochen Daniels, s. BZ 06, 2, S. 119—140.
† Duckworth, H. T. F., The origin of the book of Dan. s. Exp. sept. 06.
  † Duckworth, H. T. F., The origin of the book of Dan., s. Exp. sept. o6,
            S. 224-233.
Lambert, M., און המשר הנאל השל. Kiew 1906 (In Kahanas hebr. Krit. Ausg. des A. T.).
Streck, M., Die Ursprache des Buches Daniel, s. BZ 06, 3, S. 247-254.
 † Streck, M., Die Ursprache des Buches Daniel, s. BZ 06, 3, S. 247—254.
† Wright, Ch. H. H., Daniel a. its critics. Being a critical a. grammatical commentary. London 1906. XXXVIII, 284 S. 89.
† Zumbiehl, J., Der Zweck des Buches Daniel, s. Kath XXXIV, 8, S. 501—524.
† Smith, G. A., Ezra a. Nehemia, s. Exp. juli 06, S. 1—18.
† Barrelet, J., Néhémie, s. Lib. chret. 06. 10, Sp. 458—478.
† Century Bible: Chronicles. Introduction, rev. version, with notes, index a. map. Ed. by W. R. Harvey-Jellie. London 1906. 336 S. 120.
† Sedgwick, S. N., The story of the Apocrypha. London 1906. 155 S. Smend, R., Die Weisheit des Jesus Sirach, hebräisch u. deutsch herausg., mit einem hebr. Glossar. Berlin 1906. VI, 95; XIII, 81 S. 80 (u. hebr. Titel).
† Smend. R., Die Weisheit des Jesus Sirach. Erklärt. Mit Unterstützung der Kgl. Gesellschaft der Wissensch. zu Göttingen. Berlin 1906. CLIX, 518 S. 80.
† Daubney, W. H., The three additions to Daniel. A study. Cambridge 1906. XV, 258 S. 80.
† Vaganay, L., Le problème eschatologique dans le IV. livre d'Esdras. Paris

1906. XV, 258 S. 80.
Vaganay, L., Le problème eschatologique dans le IV. livre d'Esdras. Paris 1906. XII, 121 S. (Thèse.)
Swete, H. B., The psalms of Solomon, w. the Greec fragments of the book of Enoch. Cambridge 1906. VIII, 50 S.
Le livre de Henoch. Traduit sur le texte éthiop., par F. Martin, L. Delaporte, J. Francon, R. Legris, J. Pressoir. Paris 1906. CLI, 320 S. 80.
Philonis Alexandrini opera quae supersunt. Vol. V. Ed. L. Cohn et P. Wendland. Berlin 1906. XXXII, 376. 2 Taf. 80.
```

- † Brockelmann, C., Semit. Sprachwissenschaft. Leipzig 1906. 160 S. 80. (Sammlung Göschen B. 291.)
- Brockelmann, C., Zur Haplolog. Silbenellipse im Semit., s. ZDMG-60, 2 (06),
- S. 326.
  † Brown, F., A hebrew a. english lexicon of the O. T., with an appendix containing the biblical Aramaic, based on the Lexicon of Gesenius. Part XII a. XIII bywn—bw (completing the work). Oxford 1906.
  † Hatch. E. a. Redpath, H. A., A concordance to the Septuagint a. the other Greec versions of the O. T. New edit. 2 vols. London 1906.
  † Hollenberg, Hebr. Schulbuch. Bearb. v. K. Budde. Berlin 1906. 10. Aufl. VII, 183 S. 80.

  1030. P. Le sens du mot hébreu by, s. JA S. X, T. VII, I (janv.-févr. 06)

- S. 137-142.
- 5. 13/1-142.

  † Met mann, L., Die hebr. Sprache, ihre Geschichte und lexikalische Entwicklung seit Abschluß des Kanons u. ihr Bau in der Gegenwart. Jerusalem 1906.

  † Müller, D. H., Semitica. Sprach- u. rechtsvergleichende Studien. I. Wien 1906. 48 S. (SWA, CLIII, III Abh.)

- + Müller, D. H., Zu s. Abhdlg. "Semitica, Studien u. Skiszen", s. AWA o6, VI, 3 S. 80.
- + Strack, H. L., Hebr. Schreibheft. Ergänzung z. jeder hebr. Gramm. 4. Aufl. München 1906. 16 S. 80.

  † Strack, H. L., Hebr. Vokabularium (in gramm. u. sachl. Ordnung). 8. u. 9. neubearb. Aufl. München 1907. 46 S. 80.

  Ungnad, A., Das Nomen mit Suffix im Semit., s. WZKM XX, 2 (06), S. 164.—182.
- S.161-183.
- † Addis, W. E., Hebr. religion to the establishment of Judaism under Esra. London 1906. XVI, 316 S.

  Bachmann, Israels Prophetengestalten in ihrer Bedeutung f. Unterricht u. Predigt, s. ZThKr XVI 4/(06), S. 286-290.

  † Bacntsch, B., Pathologische Zäge in Israels Prophetentum, s. ZWTh 07, 1,

- S. 52-81.

  Balkwill, F. H., The sacred fire of Israel, s. Ninet. Cent. aug. 06, S. 277-288.

  † Barrelet, J., La religion de Babylone et la religion d'Israel, s. RThPh 06,
- S. 179-203. audissin, W., Zu "Esmun" diese Ztschr. B. 59 S. 459 fg., s. ZDMG 60, 1 (06), Baudissin,
- † Bennewitz, Fr., Inwieweit läßt sich die von Amos vertretene Auffassung
- † Bennewitz, Fr., Inwieweit läßt sich die von Amos vertretene Auffassung von der Sünde auch schon vor ihm nachweisen? Jena 1906. Diss. 36 S. † Bennewitz, Fr., Die Sünde im a. Israel. Leipzig 1906. XII, 271 S. 80. † Boekenbogen, J. G., Over het onderscheit tusschen de profeten en de priesters in Israel. Hoorn 1906. 20 S. † Bousset, W., Die Religion des Judentums im n. t.-lichen Zeitalter. 2. vollstneubearb. u. vermehrte Aufl. Berlin 1906. XV, 618 S. 80. † Brettholz, U., Discorsi sacri. Triest 1906. Budde, War die Lade Jahwes ein leerer Thron, s. ThStKr 06, 4, S. 488—507. Cheikho, L., Le prophète Elie, s. ALM IX, 15 (1. auft 06), S. 707—713. Cumont, Fr., Les mystères de Sabazius et le Judalsme, s. CAIBL janv.-févr. 06. S. 62—70.

- S. 63-79.
  † Edghill, E. A., An enquiry into the evidential value of prophecy, London 1906, XXXVIII 627 S.
- † Frazer, J. G., Adonis, Attis, Osiris. Studies in the history of oriental religion. London 1906. XVI 339 S. 80.
  † Groemwan, A. W., Het vasten bij Israel. Een vergelijkend ondersoek. Leiden 1906. 16, 331 S. 80.
- † Gry, L., Le Messie des psaumes de Salmon, s. Mus. VI, S. 129 ff, VII, 3.
- S. 231--248, † Gunkel, H., Elias, Jahve u. Baal. 1 .- 10. Taus. Tübingen 1906.
- (Religionsgesch. Volksbücher f. d. deutsche christl. Gegenw. II, 8.)
  † Haupt, P., Purim. Address delivered at the annual meeting of the Society of Bibl. Liter. a. Exegesis, New-York, december 27, 1905. Leipzig 1906. 52 S. 80. [Beitr. z. Assyr. VI, 2.]
  † Hölscher, G., Der Saddusäismus. Eine krit. Untersuchung z. späteren jüd. Religionsgeschichte. Leipzig 1906. IV, 116 S. 80.
  Holtzmann, O., Neutest. Zeitgesch. 2. vollst. neubearb. Aufl. Tübingen 1906. XII, 431 S. 80.

- Jaussen, Fr. A., Oumm El-Gheith الغث , s. RB N. S. III, 4 (oct. 06), S. 574--582.
- † Jensen, P., Das Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur. B. 1. Die Ursprünge der a. t.lichen Patriarchen-, Propheten- und Befreier-Sage u. der n. t.lichen Jesus-Sage. Mit 3 Abb. im Text u. 3 Übersichtskarten. Straßburg 1906. XVIII, 1030 S. 80. † 1030 S.

-169.

XIV 243 S. 80.

S. 159-

```
Johns, C. H. W., The Babylonian Sabbath, s. ET XVII, 12 (sept. o6), S. 566—567; XVIII, 3 (dec. o6), S. 140—142.

Kennett, R. H., The origin of the Aaronite priesthood: A reply, s. JThl.
 Nennett, K. fl., The origin of the Aaronite priesthood: A reply, s. JThL VII, 28 (july 06), S. 620—624.

† Kirchner, V., Subjekt, Objekt u. Zustandekommen der Sändenvergebung auf der prophet. u. levit. Religionsstufe des A. T., s. ThStKr 07, I, S. 1—44.

† Köberle, J., Die geistige Kultur der semit. Völker. Leipzig 1906.

† Köberle, J., Oriental. Mythologie u. bibl. Religion, s. NKZ 06, II, S. 838—859; 12, S. 897—921.

† König, Ed., Der Ursprung des Jahvekultus, s. StSt. 06, 7, S. 388—397; 8, S. 462—467.
 S. 462-467.

† König, E., Moderne Anschauungen üb. d. Ursprung der isr. Religion, in

Vorträgen vor Lehrern u. Lehrerinnen erörtert. Langensalsa 1906. 63 S. 80.
(Pādag. Magasin 285.)

† Kōnig, E., Prophetenideal, Judentum u. Christentum. Das Hauptproblem der spāt-israel. Religionsgeschichte erörtert. Leipzig 1906. II, 92 S.

† Kōnig, E., Die a. t. Propheten u. die Politik, s. ThLBI XXVII, 51.

Lagrange, Fr. M. J., Pascal et les prophéties messianiques, s. RB NS III, 4 (oct. 06), S. 533-560.

† Leeuwen, E. H., Bijbelsche Anthropologie. Utrecht 1906. VII, 228 S. 80.

† Lods, A., Le culte des ancêtres dans l'antiquité hébralque et ses rapports avec l'organisation familiale et sociale des anciens Israélites. Paris 1906. VIII, 148 S. 80. (Thèse.)

† Lods, A., Le panbabylonisme de A. Jeremias, s. RHR sept. oct. 06. S. 218-230.

Lōhr, M., Sozialismus u. Individualismus im A. T. Ein Beitrag z. a. t. Rlgsgesch. Gießen 1906 36 S. 80. (Beiheft X su ZAW.)

Lōhr, M., Alttest. Rlgsgeschichte. Leipzig 1906. 147 S. 160. (Samml. Göschen 292.)
               Pādag. Magazin 285.)
           Göschen 292.)
Goschen 292.)

† Maecklenburg, A., Über den Ephod im a. Israel, s. ZWTh 49, 4.

Maunder, E. W., The Babylonian Sabbath, s. ET XVIII, 2 (nov. 06), S. 95-96

† Meloni, G., Il monoteismo nei cuneiformi, s. Riv. d. sc. teol. 06, 3, S. 169-178.

† Möller, W., Die messianische Erwartung der vorexil. Propheten, sugleich e. Protest gegen moderne Textzersplitterung. Gütersloh 1906. IV, 398 S.

Nestle, E., Deus Abraham, s. ET XVIII, 3 (dec. 06), S. 143.

Oesterley, W. O. E., Dioscurism in the O. T., s. ET XVII, 10 (july 06), S. 477.
 S. 477.

† Ow, Ant. Frh. v., Hom, der falsche Prophet aus noachitischer Zeit. Eine rel. gesch. Studie. Leutkirch 1906. XVI, 527. 8 S. 8°.

† Palmer, A. S., The Zoroastrian messiah, s. Hibb. Journ. oct. o6, S. 156—165.

† Price, J. M., Some phases of the ethical character of the O. T. a. the ethics of ancient oriental neonles. s. Bapt. Rev. a. Exp. jul. o6, S. 368—382.
  of ancient oriental peoples, s. Bapt. Rev. a. Exp. jul. 06, S. 368—382.
† Rademacher, L., Walfischmythen, s. ARW IX, 2, S. 248—252.
† Rendel Harris, J., The cult of the heavenly twins, Cambridge 1906.
            160 S.
 † Réville, J., Le prophetisme hébreu. Esquisse de son histoire et de ses destinées. Paris 1906. III, 56 S. 8°. Schmidt, H., Der Ursprung der isr.-jüd. Eschatologie, s. ThR 06, 5,
```

Skipwith, G. H., Ashtoret, the goddess of the Zidonians, s. JQR XVIII, 72 (july 06), S. 715—738.

Skipwith, G. H., The image of God, s. JThL VII, 28 (july 06), S. 624—626.

† Smith, W. B., Der vorchristl. Jesus, nebst weiteren Vorstudien s. Entstehungsgesch. des Urchristent.'s. Mit e. Vorwort v. P. Schmiedel. Gießen 1906.

- † Stärk, W., Altorient. u. israel. Monoth., s. ChW XX, 28 (06). Stegall, A. R., The Masai a. their traditions, s. ET XVII, 9 (june 06), S. 429. [Was Merker hörte, "is the result of the work of modern Christian missions." v. G.]
- Thomson, R. C., The folklore of Mossoul I. (cont), s. PSBA XXVIII, 3, (06), S. 97-109.
  Toy, C. H., The triumph of Yahvism, s. JBI. XXIV 91-101.
- Venetianer, L., Zur Bezeichnung der vier Weltgegenden, s. OLZ VIII,
- Sp. 115f. Vinycomb, J., Fictitioussa. symbolical creatures in A. T. London 1906. XVI, 276 S.
- Vollers, K., Die solare Seite des alttest. Gottesbegriffs, s. ARW IX, 2, S. 176-184.
- S. 176—184.

  Wächter, A., Israel. Namen, s. ZWTh o6, 2, S. 153—193.

  Weniger, S., Olympische Forschungen. I. Die Frühlingsreinigung, s. BAG VI (o6), 1, S. 1—33.

  † Winckler, H., Religionsgeschichtlicher u. geschichtlicher Orient. Eine Prüfg. der Voraussetzgn. der "religionsgesch." Betrachtg. des A. T. u. d. Wellhausenschen Schule. In Anschluß an K. Martis "Die Religion des A. T. unter den Religionen des vorderen Orients. Zugleich Einführg. in den kurzen Hand-Kommentar zum A. T." Leipzig 1906. 64 S. 80.

  † Wolf, J., Der Unsterblichkeitsglaube der alten Kulturvölker. Feldkirch 1906. 20 S. 80. (Veröffentlichgn. d. Ver. f. christl. Kunst u. Wiss. in Voralberg.)

  † Wünsche, A., Schöpfung u. Sündenfall des ersten Menschenpaares im jüd. u. moslem. Sagenkreise m. Rücksicht auf d. Überliefergn. in d. Keilschrift-Literatur. Leipzig 1906. 84 S. (Ex Or. lux. II, 4).

- † Bāk, S., Die Geschichte des jüd. Volkes u. s. Literatur vom babyl. Exile bis auf d. Gegenwart, m. e. Anhang: Proben der jüd. Lit. Übersichtl. dargestellt. 3. verb. Aufl. Frkfrt. a. M. 1906. XX, 549, V, 122 S. 8°.
  † Belli, M., Brevis antiquitatum Judaicarum notitia. Utini 1906. 142 S. 16°. Böhmer, J., The name Ahab', s. ET XVII, 12 (Sept. 06), S. 564—566.
  † Bosse, A., Untersuchungen z. chronolog. Schema des A. T. Coethen 1906. 23 S. 4°. (Progr.)
  † Breme, M. Th., Ezechias u. Senacherib. Exeget. Studien. Freiburg i. Br. 1906. XVIII, 134 S. 8°. (BSt. XI, 5.)
  † Bruston, C., Les colonies grecques d'après l'A. T., s. RThQR 06, 5, S. 385—395.

- S. 385-395. † Caldecott, W. Sh., The tabernacle, its history a. structure, 2. ed. London 1906. With map a. 18 illustr. a. digrams.
- Clermont-Ganneau, Notes sur deux alabastra israélites archaïques découverts
- Ciermont-Ganneau, Notes sur deux alabastra israélites archalques découverts à Suse, s. CAIBL, juin 06, S. 237—248.

  Cook, St. A., Notes on O. T. history, V. Meribath-Kadesh, s. JQR XVIII, 72 (july 06), S. 739—760; VI. The Calebite tradition, XIX, 73 (oct. 06), S. 168—182.

  † Elhorst, H. J., Israel in het licht der jongste onderzoekingen. Haarlem 1906. 33 S. 80.

  † Federici, M., Il commercio e l'industria degli antichi Ebrei, s. StR magg.—giugno 06, S. 329—353.

  † Fotheringham, D. R., The Chronology of the O. T. Cambridge 1906. V, 143 S. 80.

- V, 143 S. 8°.
  † Ginzel, F. K., Handbuch der mathem. u. techn. Chronologie. Das Zeitrechnungswesen der Völker. B. I. Zeitrechnung der Babylonier, Ägypter, Mohammedaner, Perser, Inder, Südost. Asiaten, Chinesen, Japaner u. Zentralamerikaner. Mit 6 Fig. im Text, chronol. Taf. u. 1 Karte. Leipzig 1906. XII, 584 S.
- † Graetz, H., Geschichte der Juden v. d. ältesten Zeiten bis auf d. Gegen-Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 27. I. 1907.

wart. Aus d. Quellen neu bearb. Lpz. 1906. 8°. B. III. Gesch. der Judäer v. dem Tode Juda Makkabis bis z. Untergange des jüd. Staates. 5. verb. u. verm. Aufl. Bearb. v. M. Braun. Mit I Taf. judäischer Münzen aus d. Zeit des Aufstandes. XII, 857 S. † Halévy, Js., ENWENT MITT. Die Gesch. u. Liter. Israela. Tl. I. Umfaßt den Zeitraum v. Ende der Hasmonäerseit bis z. Einsetzg. der röm. Landpfleger. (In hebr. Sprache.) Frkfrt. a. M. 1906. V, 736 S. 8°. † Hill. G. F.. Historical Greek coins. London 1906. XIX. 181 S. [S. 151]

+ Hill, G. F., Historical Greek coins. London 1906. XIX, 181 S. [S. 151

das Schekel-problem.] König, E., Kalenderfragen im althebr. Schrifttum, s. ZDMG LX, 3 (06).

S. 605—644. † Krüger, P, Philo u. Josephus als Apologeten des Judent.'s. Lps. 1906. IV, 82 S. 80.

IV, 82 S. 80.

† Lichtenberg, R. Fhr. v., Beiträge s. ältesten Gesch. v. Kypros. Berlin 1906. 78 S. 10 Taf. 80. (MVAG. XI, 2.)

† Magnus, L., Notes on the history a. the character of the Jews, s. Fortn. Rev. Jan. 06. S. 139—150.

Massebiean, L., et Bréhier, E., Essai sur la chronologie de la vie et des œuvres de Philon, s. RHR 53, 1 (06), S. 26—64; 2, S. 164—185; 3, S. 267—289.

† Mémain, Le calendrier hébr. avant la ruine de Jérusalem (70 de PE. C.)

Paris 1906. 16 S. à 2 col. 80.

† Niebuhr, C., Forschung u. Darstellung. Vermerke u. Einzelheiten z. histor. Betrachtungsweise insbes. des a. Orients. Lpz. 1905. 48 S. 80.

Noordtzij, A., Musri, s. ThT 40, 5 (1. Juli 06), S. 378—403; 6 (1. Sept. 06), S. 453—476.

S. 453-475.

† Oort, H., en Wildeboer, G., Platen-atlas tot opheldering van bijbelsche oudheden. Met toelichting. Amsterdam 1906. 54 pltn. m. 58 blz. beschrijv.

tekst. 4º. + Sayce, A. H., Moses in archaeology a. criticism., s. Bapt. R. a. Exp., jul. o6. S. 356-367.
† Sellin, E., Die in Paläst, ausgegrabenen altisr. Krugstempel, s. NKZ o6, 10,

S. 753-763. Smith, G. A., The second temple, from Zechariah to Esra, s. Exp. june 06,

S. 510-523.
Smith, G. A., The jewish constitution from Nehemiah to the Maccabees, † Smith,

† Smith, G. A., The jewish constitution from Nehemiah to the Maccabees, s. Exp. Aug. 06, S. 193—209, oct. 06, S. 348—364.
† Stanley, A. P., Lectures on history of the Jewish church. 3 vols. Pop. edit. London 1906. 1424 S. 80.
† Stosch, G., Altt. Studien. VII. Tl. Das Salomon. Zeitalter. Gätersloh 1906. 175 S. 80.
Streck, M., Über d. älteste Geschichte der Aramäer, insbes. Berücksichtigung der Verhältnisse in Babylonien u. Assyrien, s. Klio VII, 2 (06), S. 185—225.
Trutz, B., Chronologie der jüd.-isr. Königszeit, s. Kath. 06, 3, S. 214—222.
† Urquhart, J., Archaeology's solution of O. T. puzzles, s. SST 06, no. 16, S. 243 f.

S. 243 f.

Vogelstein, H., Militärisches aus d. israel. Königszeit. Königsberg i. Pr. 1906. 18 S.

ZDPV. XXIX, 3 u. 4. — Thomson, P., Untersuchungen z. älteren Pal.-literatur. (1. Ptolemaeus, 2. Die notitia dignitatum 3. S. Isicus, 4. Das Onomasticon des Eusebius). — Hölscher, G., Bemerkungen zur Topogr. Pal's (Die Feldzüge des Makkabäers Judas). — Fenner, Fr., Die Ortslage v. Bethanien. — Mommert, C., Das Jerusalem des Pilgers v. Bordeaux. — Nestle, E., Der Teich Betsaida beim Pilger v. Bordeaux. — Studien aus dem deutschen evgl. Archäol. Institut in Jerusalem. 10. Dalman, Das phöniz. Grab u. der Messsiasthron bei Mērōn, 11. Dalman, Das Löwenbild an der Felsenburg

des wildi el hamim, 12. Dalman, Das Stierbild u. andere Skulpturen aus er-rummin. — Steuernagel, C. (nach Stanley, A. Cook), Berichtigungen su ZDPV 1906, S. 94. — Bücherbesprechungen.

MNDPV 06, Nr. 3 u. 4. I. Mitteilungen: Ein Siegelstein mit hebr. Unterschrift von Tell el-Mutesellim (Ad. Erman, E. Kautzsch). — Schumacher, G., Die Ausgrabungen auf dem Tell el-Mutesellim. X. Die Ausgrabungen im Sommer u. Herbst 1905. — II. Nachrichten: Bekanntmachung.

Nr. 5. I. Mitteilungen: Schumacher, G., Die Ausgrabungen auf dem Tell el-Mutesellim. XI. Die Ausgrabungen im Sommer u. Herbst 1905 (Schluß). — Blanckenhorn, M., Die meteorol. Beobachtungsstationen der DPV in Palästina im Winter 1905/6. — Kurze Mitteilungen. — II. Nachrichten. Bekanntmachung.

Blanckenhorn, M., Die meteorol. Beobachtungsstationen der DPV in Palästina im Winter 1905/6. — Kurze Mitteilungen. — II. Nachrichten, Bekanntmachung.

PRF Apr. o6. — Baldensperger, Ph. G., The immovable east (cont.) — Jennings-Bramley, W. E., The Bedouin of the Sinaitic Peninsula (cont.). — Macalister, A. St., a. Masterman, E. W. G., Occasional papers on the modern inhabitants of Palestine: A history of the doings of the Fellahin during the first half of the 19th cent., from native sources (cont.). — Macalister, A. St., Gezer a. Taanach. — Griffith, F., The Egypt statuette from Gezer. — Macalister, A. St., Three ossuary inscriptions from Gezer. — Davison, A. The crucifixion, burial a resurrection of Jesus. — Dickson, G., Palest. folk-lore. — Macalister, A. St., Browne's travels in Palestine 1797. — Hauser, C., Notes on the Geography of Palestine. — Conder, C. R., Palest. archaeology. — Datzi, A., Meteorolog. observations at Jerusalem. — Notices of foreign periodicals. — Notes a. queries: I. Birch, W. F., a. Tens, J. N., The Acra. — 2. Macalister, A. St., The Apollophanes Inscription. — Cook, S. A., Carthage a. Gezer.

July o6. — Notes a. news. — Annual meeting. — Warren, Ch., Weights found in Jerusalem. A consideration of the ancient system of weights. — Baldensperger, Ph. G., The immovable east (cont.). — Jennings-Bramley, W. E., The Bedouin of the Sinaitic Peninsula. — Nevin, J. C., Notes on the topography of Jerusalem. — Hauser, C., Cities in the Negeb, and tribal boundaries. — Macalister, A. St., a. Masterman, E. W. G., Occasional papers on the modern inhabitants of Palestine: A history of the doings of the Fellahin during the first half of the 19th century (cont.). — Hanauer, J. E., Recent discoveries in Jerusalem. — Masterman, E. W. G., Dead Sea observations. — Notes a. queries: I. Conder, C. R., The Apollophanes Text. — 2. Hanauer, J. E., Boundary stone near Zohar.

Hanauer, J. E., Recent discoveries in Jerusalem. — Masterman, E. W. G., Dead Sea observations. — Notes a. queries: I. Conder, C. R., The Apollophanes Text. — 2. Hanauer, J. E., Boundary stone near Zohar. Abel, Fr. M., La grotte du Moueileh, s. RB, NS. III, 4 (oct. 06), S. 600—602. Adler, M., The Itinerary of Benjamin of Tudela (concl.), s. JQR XVIII, 72 (july 06), S. 664—691.

Auler Pascha, Die Hedschasbahn. Anf Grund einer Besichtigungsreise u. nach amtl. Quellen bearb. Mit e. Kinführg. v. C. Frhr. v. d. Golts. Mit r Karte, I Blatt Längenprofilen u. 16 Abb. im Text. Gotha 1906. V, 80 S. (Petermanns Mitt. Erg. Heft 154).

† Baedeker, K., Palestine a. Syria, Handbook for travellers. 4th ed. London

manns Mitt. Erg. Heft 154).

† Baedeker, K., Palestine a. Syria. Handbook for travellers. 4th ed. London 1906. 436 S.
Baikie, J., Petrie's researches in Sinai, s. ET XVII, 11 (Aug. 06), S. 524-528.

† Bliss, F. J., The development of Palestine Explor. London 1906.
Bouvier, La Syrie à la veille de l'usurpation Tulunide (avant 878), s. ROCh X S. T. I, 1 (jun. 06), S. 34-49.

† Buhl, F., Studien sur Topographie des östl. Jordanlandes. Lps. 1906.
Cheikho, L., La description du Mont Sinai par le diacre Ephrem, s. AlM IX, 16 (15 août 06), S. 732-743, 17 (1 sept. 06), S. 794-799.
Cheikho, L., Sur les bords du désert de Palmyre, s. AlM IX, 20 (15 oct. 06), S. 953-960; 21 (1 nov. 06), S. 991-1000; 22 (15 nov. 06), S. 1042-1052.

† Clark, P. A. G., Sinai, s. ET XVIII, 1 (oct. 06), S. 46.

- Clermont-Ganneau, L'édit Byzantin de Bersabée, s. RB NS. III, 3 (juill. 06), S. 412—432 (enthält die Namen von 18 in Edom u. Arabia Petraea gelegenen Orten. — v. G.).
  † Dard, A., Chez les ennemis d'Israël, Amorrhéens, Philistins. Paris 1906
- 334 S.

- 334 S.
  Fares, F., Sur les ruines de Baalbek, s. AlM IX, 17 (1 sept. 06), S. 772—780, 18 (18 sept. 06), S. 858—862.
  † Fischer, J. J., Reiseskizzen: Durch die asiat. Türkei. Land u. Leute. Syrien mit Palästina, Kleinasien. 1895—1905. M. e. Anhang: Handelsverkehr u. kaufmänn. Verhältnisse in Beirut (Syrien) u. Smyrna (Kleinasien). Zürich 1906. 98 S. 8° mit Abb.
  Guidi, I., Une description arabe du Sinai, s. RB NS III, 3 (juill. 06), S. 433—442. Jaussen, A., Itinéraire de Nakhel à Petra, s. RB NS. III, 3 (juill. 06), S. 443—471.
- S. 443—471.

  Jaussen, Fr. A., Le puits d'Agar, Berdan (le Puits des Jugements), s. RB, NS. III, 4 (oct. o6), S. 595—600.

  † Jaussen, Noms relevés au Nedjeb en févr. mars o6, s. RB, NS. III, 4 (oct. o6), S. 602—611.

- (oct. 00), S. 002-011.

  Lammens, H., Le commerce maritime de la Syrie au moyen-âge, s. AlM IX, 20 (15 oct. 06), S. 919-924.

  † Lammens, H., Notes de géogr. syrienne, s. Mél. d. l. fac. orient. I (06).

  Lewis, A., Our sixth visit to Mount Sinai, s. ET XVII, 9 (june 09), S. 392-397.

  Lieux de Culte à Pétra. Molloy, V. et Colungar, A., Le haut-lieu d'El-Hubzeh. Abel, Fr. M., Le monument funéraire peint d'El-Bared. Savignac,
- Fr. M.-R., Le sanctuaire d'El-Qantarah (Pétra), s. RB, NS. III, 4 (oct. 06),

- S. 582-594.

  † Luncz, A. M., ברושלים. Vol. VII no. III. S. 181-278.

  † Knight, W., The site of Capernaum, s. Exp. july o6. S. 48-65.

  Kümmel, A., Karte der Materialien z. Topographie des a. Jerusalem, nebst Begleittext. Halle 1906. 8° (1:2500).

  † Macalister, R. A. S., Bible side-hights from Mound of Gezer. Record of average and discovery in Palestine. London 1906. 244 S. 8°.
- excavation a. discovery in Palestine. London 1906. 244 S. 80.

  Die Mosaikkarte von Madeba. Im Auftr. d. deutschen Vereins z. Erforschung Palästinas gez. v. P. Palmer, hrsg. u. erläutert v. Guthe. I. Tafeln.

  Lpz. 1906. Fol. 10 Taf. im Farbdruck in 1/6 Größe des Originals.
- + Paton, L. B., The meaning of the expression, 'between the two walls', s. JBL o6, 1, S. 1—13.

  † Paton, L. B., The third wall of Jerusalem and some excavations on its supposed line, s. JBL XXIV, S. 197—211.

  † Petrie, W. M. F., Researches in Sinai; chapters by C. O. Currelly. London 1906. 8°. 186 ill. a. 4 maps.

  Remsely, W. M. Tarsus, s. Eyn, march of S. 258—277, apr. o6, S. 252—260.

- Ramsay, W. M., Tarsus, s. Exp. march o6, S. 258—277, apr. o6, S. 353—369, may o6, S. 453—470.

  Ramsay, W. M., Derbe, s. Exp. june o6, S. 544—560.

  † Rießler, P., Die Tore und Mauern Jerusalems unter Nehemias, s. BZ IV

- 4 (00).

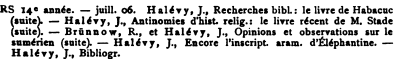
  † Rowntree, J. W., Palestine notes. London 1906. XXIV, 276 S.

  † Schmidt, N., The ruins in Wâdt Suweil, s. JBL 06, 1. S. 82-95.

  † Schmidt, N., The river Arnon, s. JBL XXIV, S. 212-220.

  † Smith, G. A., Nehemiah's Jerusalem, s. Exp. aug. 06, S. 121-134.

  † Stanley, A. P., The Bible a. the Holy Land. Extracts from St.'s. "Sinai a. Palestine". London. VI, 204 S. a. Palestine". London. VI, 204 S. Szczepanski, L., Les terrains miniers du Sinai, s. AlM IX, 23 (1 dec. 06),
- S. 1063—1073. Weill, J., Notes sur une ancienne traduction franç. manuscrite de l'itin. de
- Benjamin de Tudèle, s. RÉJ T. LII, Nr. 103 (1 juillet 06), S. 148-150.



RS 14° année. — juill. 06. Halévy, J., Recherches bibl.: le livre de Habacuc (suite). — Halévy, J., Antinomies d'hist. relig.: le livre récent de M. Stade (suite). — Brūnnow, R., et Halévy, J., Opinions et observations sur le sumérien (suite). — Halévy, J., Encore l'inscript. aram. d'Éléphantine. — Halévy, J., Bibliogr.

oct. 06. Halévy, J., Recherches bibliques: le livre de Habacuc (suite et fin). — Halévy, J., Antinomies d'histoire religieuse. — Le livre récent de M. Stade (suite). — Brūnnow, R., et Halévy, J., Opinions et observations sur le sumérien (suite). — Halévy, J., Quelques nouvelles inscriptions sabéennes. — Halévy, J., Notes sumériennes. — Halévy, J., Bibliographie. — Halévy, J., Supplément: La guerre de Sarșa-Děngel contre les Falachas, texte éthiopien.

texte éthiopien.

texte éthiopien.

† Clermont-Ganneau, Recueil d'archéol. orientale. T. VII livr.s 13-15.—
\$ 23. Les comptes rendus de l'AJBL (suite et fin).—\$ 24. Fiches et notules: inscription grecque Wadd., no. 2210.— Le dieu Ethaos.— Le "prince héritier" en phénicien et en hébreu.— "Αβιβος.— Le memorion.— Le comte Patricius.— Gérard, de l'Ordre de l'hôpital, évêque de Balanée de Syrie.— Histoire d'Égypte, de Maqrîzi.— Deux projets de croisade des XIIIe—XIVe siècles.— \$ 25. Le sirr sanctifié.— \$ 26. La province d'Arabie— \$ 27. L'inscription grecque de Esdodd.— \$ 28. L'expédition américaine dans la Syrie Centrale.— \$ 29. Inscriptions de la Haute-Syrie et de Mésopotamie.— \$ 30. Fiches et notules: Le comte Anthimos, gouverneur d'Arabie.— Inscription byzantine de Sinope.— L'édit d'Agrippa II.— Abdalgas et Olbanès.— Ostrakon araméen Cowley.

Livr. 16—25.— \$ 31. Les stratèges nabatéens de Madeba.— \$ 32. La chiliarchie d'Héphaestion et les Nabatéens.— \$ 33. Ancien rituel grec pour l'abjuration des Musulmans.— \$ 34. L'édit byzantin de Bersabée.— \$ 35. La marche de Saladin du Caire à Damas avec démonstration sur Kerak.— \$ 36. Deux alabastra israélites archaīques découverts à Suse.— \$ 37. Un

La marche de Saladin du Caire à Damas avec démonstration sur Kerak. — \$ 36. Deux alabastra israélites archaïques découverts à Suse. — \$ 37. Un épitrope nabatéen à Milet. — \$ 38. Localités antiques de la Palaestina III a. — \$ 38. Le scarabée sigillaire chez les Arabes. — \$ 39. Epigraphie palmyrénienne. — \$ 40. Fiches et notules: Saint Tarabô et la rage. — La piscine probatique et la Béthesda. — Chebin "parrain". — Saint Georges. — Le roi Dacianus. — Jezabel. — Le mont 'Aûf et le prophète Elie. — Les poissons et la violation du sabbat. — Itinéraire de Gaza au Caire. — Modestus et l'histoire de l'orgue. — Augustus, fils de Julius. — Le 12e mois copte. — Béthanie. — La semoule. — Cièrges de Noël. — 'Ali, le maskir de Mahomet. — Le stratège nabatéen Elthemos. — L'aétos sémitique. — Dauphins et poissons volants. — Noms puniques nouveaux ou inexpliqués. — Le mons Syna de Césarée. — Jésus dans la tradition samaritaine. — Sur une inscripton grecque du Haurân. grecque du Haurân.

Glaser, E., Altjemenische Nachrichten I, I (06). Vorwort. — Einige altjemen.

störende Druckfehler.

Clermont-Ganneau, Les stratèges nabatéens de Madeba, s. RA IV, Série

IV, T. VII (mai-juin o6), S. 415—422.

Clermont-Ganneau, Nouvelles inscriptions palmyréniennes, s. RA Série IV
T. VIII (sept.-oct. o6), S. 253—267.

† Delattre, A. L., La nécropole des Rabs, prêtres et prêtresses de Carthage
(3. année des fouilles). Paris 1906. 45 p. avec grav. 8° à 2 col.

Delattre, Le plus grand sarcophage trouvé dans les nécropoles puniques de Carthage, s. CAJBI jan.-févr. 06, S. 10—21.
Griffini, E., Due brevi nuove iscrizioni sabaiche, s. ZDMG LX, 3 (06),

Griffini, E.,

Guest, A. R., Notices of some arab. inscriptions on textiles at the South Kensington Museum, s. JAS apr. o6, S. 387—399.
† Jalabert, L., Inscriptions greeques et latines de Syrie, s. Mél. de la fac. orient. I (o6).

Müller, D. H., The Himyaritis inscription from Jabal Jehaf, s. PSBA XXVIII, 3 (06) S. 143—148.

Praetorius, Weiteres s. Inschrift des Mēša', s. ZDMG 60, 2 (06), S. 402.

Praetorius, Weiteres s. Inschrift des Mēša', s. ZDMG 60, 2 Praetorius, Zur Siloahinschrift, s. ZDMG 60, 2 (06), S. 403.

Cheikho, L., Les mss. arabes de la Bibl. Orientale de l'Univ. St. Joseph (suite): Cheikho, L., Les mss. arabes de la Bibl. Orientale de l'Univ. St. Joseph (suite): Les écrivains chald. et syr., s. AlM IX, 14 (15 juill. 06), S. 660—668; les écrivains coptes 15 (1 août 06), S. 713—717; 16 (15 août 06), S. 755—760. 
† Neubauer, A., a. Cowley, A. E., Catalogue of the Hebr. Mss. in the Bodleian library. Vol. II. Oxford 1906. XVI, 544 S. 40.

Scher, A., Notice sur les mss. syriaques conservés dans la Bibliothèque du Couvent des Chaldéens de Notre-Dame des Semences, s. JA X. Serie, T. VII, Nr. 3, mai-juin 06, S. 479—512. T. VIII, I (juill-août 06), S. 55—82.

Vollers, Katalog der Hdschriten. der Univ. Bibliothek su Leipzig. II. Die islam., christl. orient., jüd. u. samaritan. Hdschriten. Lpz. 1906. XI, 509 S. 80.

ZA XIX Jul. 06, 3—4 Heft. — Fossey, Ch., Textes inéd. ou incomplètement publiés. — Praetorius, Fr., Bemerkungen zu Bezolds Ausg. des Kebra Nagast. — Horovits, J., Das aethiop. Maccabäerbuch. — Streck, M., Bemerkungen zu den "Annals of the kings of Assyria" L. — Fränkel, S., Zu R. Geyer's "Zwei Gedichte von Al-'A'šá". — Gray, L. H., The kings of early Iran accord. to the Sidra Rabba. — Rossini, Conte, C., Canti popolari tigrai. — Hartmann, M., Die Ecole Supérieure des Lettres in Algier u. die Medresas Algerien auf dem XIV. Orientalistenkongreß. — Sprechsaal: Hrozný, Fr., Ein neues Fragment des Syllabars Sb. — Fossey, Ch., Un cylindre Afserbin-apal (CT IX 6—7). — Virolleaud, Ch., Quelques textes cunéif. inéd. — Delaporte, L. J., Tablette babyl. rédigée à Nagiti. — Saraw, Chr., Zum Kasussystem des Hammurabi-Kodex. — Dhorme, Fr. P., Inscriptions des rois d'Our. — Resensionen. — Bibliographie.

Kasussystem des Hammurabi-Kodex. — Dhorme, Fr. P., Inscriptions des rois d'Our. — Resensionen. — Bibliographie.

† Andrae, W., Aus drei Privatbriesen von ihm, s. MDOG 05, no. 29, S. 50—54.

† Andrae, W., Aus Berichten von ihm aus Assur von Aug.-Okt. 05, s. MDOG 05, no. 29, S. 39—49; — von Okt. 05 bis März 06, Mai 06 no. 31, S. 8—28.

† Andrae, W., Zusammens. Bericht über den Anu- u. Adad-Tempel, s. MDOG 06, no. 31, S. 29—35.

† Andrae, W., Zusammens. Bericht über die Grabung westl. des Anu- u. Adad-Tempels, s. MDOG 06, no. 31, S. 36—47.

† A-si-ri-a Ba-by-lun-ši (Geschichte Assyr.s u. Babyloniens, auf chinesisch): Seung Po, Kwäng shü 32. Jahr, 4. Monat, 17. Tag. Hong-kong 10. Mai 1906.

† Babelon, E., Manual of oriental antiquities. New ed. w. chapter on the recent discoveries at Susa. London 1906. XIX, 352 S.

† Behrens, E., Assyr.-babyl. Briefe kultischen Inhalts aus d. Sargonidenzeit. Leipzig 1906. III, 1124 S. (LSSt II, 1.)

Bezold, C., Die babyl-assyrische Religion, s. Kultur der Gegenwart. 1906.

I. Tl.; Abt. III, 1, S. 39—49.

† Bischoff, E., Im Reiche der Gnosis. Die myst. Lehren d. jüd. u. christl. Gnosticismus, des Mandäismus u. Manichäismus u. ihr babyl. astraler Ursprung.

Gnosticismus, des Mandāismus u. Manichāismus u. ihr babyl. astraler Ursprung. Leipzig 1906. VIII, 147 S.

- † Boissier, A., Choix de textes relat. à la divination assyro-babyl. vol. II,

- † Boissier, A., Choix de textes relat. à la divination assyro-babyl. vol. II, fasc. 1. Genève 1906. IV, 70 S. 80.
  † Booth, A. J., The discovery a. decipherment of the trilingual cuneiform inscriptions. With a plan. London 1906. XVII, 458 S. 80.
  † Bork, F., Zur Erklärung der elamischen Briefe, s. BASS V, S. 401—405. Charencey de, Langues dioscuriennes et médique, s. JA X. S. T. VII, I (janv. févr. 06), S. 142—144.
  † Cuneiform texts from Babyl. tablets etc. in the Brit. Mus. P. XXI (50 pl.s), P. XXII (50 pl.s), P. XXII (50 pl.s). Print. by Order of the trustees. London 1905/6. 8, 16, 6 S. u. 150 Taf. 40.
  † Delaporte, L. J., Noms théophores en Assyrie à l'époque des Sargonides, s. RHR juill.-août 06, S. 46—64.
  † Delitzsch, F., Die babyl. Chronik, nebst e. Anhang über die Synchronistische

- s. RHR juill.-août o6, S. 46—64.

  † Delitzsch, F., Die babyl. Chronik, nebst e. Anhang über die Synchronistische Geschichte. 46 S. 4° (s. ASG 1906 Nr. 24.)

  † Feine, P., Über babyl. Einfüsse im N. T, s. NKZ o6, 9, S. 696—727.

  † Fossey-Virolleaud, Textes assyr. et babyl. relat. à la div., transc., trad. et comm. Paris 1906. 320 S. 8°.

  † Foissey, Ch., Texts assyr. et babyl. relat. à la divination, transc., trad. et comment. S. I. Paris 1905. VI, 51 S. 4°.

  † Frank, K., Bilder u. Symbole babyl.-assyr. Götter, nebst e. Beitrag über die Göttersymbole des Nazimaruttai-Kudurru v. H. Zimmern. Leipzig 1906. IV, 49 S. 8°. (LSSt II, 2.)

  Heusy, L., Les dieux à Turban sur les Cylindres chald., s. CAJBL janv.-févr. o6, S. 43—48.

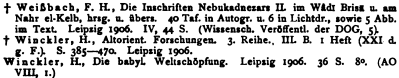
  † Hoffmann-Kutschke, A., Jutija (Bagistan III, 26), s. OLZ VIII, Sp. 513
- + Hoffmann-Kutschke, A., Jutija (Bagistan III, 26), s. OLZ VIII, Sp. 513

- -516.
  † Hoffmeyer, N., Babyl. Historisk roman fram judarnas sista landsflyktsdagar. Oefvers. fram danskan af S. Björklund. Stockholm 1905. 331 S. 80.
  Hrozný, Fr., I. Amanhašir. 2. Aşūšunamir, s. WZKM XX, I (06), S. 123-125.
  † Hūsing, G., Semit. Lehnwörter im Elamischen, s. BASS V, S. 405-412.
  † Hūsing, G., Suzigas, s. OLZ VIII, Sp. 93-95.
  † Hūsing, G., Šuzigas, s. OLZ VIII, Sp. 93-95.
  † Jastrow, M. jr., Die Religion Babyloniens und Assyriens. Deutsche Übers.
  8. u. 9. Lief. Gießen 1905/6. 160 S. 80.

  Jeremias, A., Die Wiederentdeckg. Ninivehs u. die Bibliothek Asurbanipals (Katalog 11. v. R. Haupts Buchhollg. u. Antiq.) Leipzig 1906. S. 3-9.
  † Johns, C. H. W., Statistics of sabbath keeping in Babylonia, s. Exp. nov. 06, S. 433-440.
- 433-440. † Koldewey, R., Aus Berichten von ihm aus Babylon, s. MDOG Des. 05, no. 29,
- S. 35—37. † Koldewey, R., Ausgrabungsberichte aus Babylon, s. MDOG Mai 06, no. 31,
- S. 5—7.
- † Lampre, G., La représentation du lion à Suse. Chartre 1905. 18 S † Landau, W. Frhr. v., Beiträge z. Altertumskunde des Orients. V lonisches v. Mittelmeer. Besals Meergreis. Das Tor v. Rumeli. —
- nazun. Leipzig 1906. 48 S. 8°.
  † Langdon, S. Ph. D., Lectures on Babylonia a. Palestine. With an appendix of unpubl. Babylonian documents. London 1906. 8°. XIII, 183 S. 8°.
  Lehmann-Haupt, C. F., "Karisch" Chaldisches, s. BAG VI (06), I,
- S. 176—178.
- 5. 170—178.
  † Lehmann-Haupt. C. F., La missione civilizzatrice di Babilonia nell passato e nel presente. Torino 1905. 77 S. 16°.
  † Meißner, Br., Seltene assyr. Ideogramme. 2. Lief. Leipzig 1906. S. 81—160 u. 1 Bl. Zeichenübersicht in Autogr. (Ass. Bibl. XX, 2.)
  † Meißner, Br., Assyriol. Studien III: Mitteilungen der Vorderasiat. Gesellschaft 1905, 4. Berlin 1905. 83 S. 8°.

```
Meißner, Br., NI-GIŚ = Sesamöl, s. OLZ VIII, Sp. 247.
Meißner, Br., NU-BAR = zâr-mašîtu, s. OLZ VIII, Sp. 305.
 Meißner, Br., ( s. OLZ VIII, Sp. 379 - 580.
  † Meloni, G., Il sabato presso i Babilonese; estr. dalla Riv. Storico-Critica delle Scienze theologiche, fasc. XI, anno I, e fasc. I anno II. Roma 1906.
        21 S. 80.
 † Meloni, G., Il monoteismo nei cuneiformi; ebd. fasc. III anno II. Roma
       1906. 10 S. 8º.
 † Messerschmidt, L., Zur altbabyl. Chronologie, s. OLZ VIII, Sp. 268-273. Meyer, E., Über Sumerier u. Semiten in Babylonien, s. SBA 06, 29. † Oefele, F. v., A Babyl. toothache remedy, s. The Dental Era V (feb. 06)
       no. 2.
 † Jules Oppert, s. Athenaeum, no. 4061, 26 Aug. 05, S. 274.
† Peiser, F. E., Urkunden aus d. Zeit der dritten babyl. Dynastie. In Urschrift, Umschrift u. Übersetzung herausgeg. Dazu Rechtsausführungen von
      J. Kohler. Berlin 1905. XII, 44 S. 49.
Peiser, F. E., Ein neuer assyr. Kontrakt, s. OLZ VIII, Sp. 130—134.
Pinches, Th. G., Religion of Babylonia a. Assyria. London 1906. 134 S. 129.
 † Rivière, G., Zur Herkunft der Sumerier, s. Beil. z. Allg. Zeitg. 05. no. 256,
S. 239.
† Sarzec, E. de, Découvertes en Chaldée. 5 livr. I fasc. feuilles 37 à 44; planches. Paris 1906. 289 à 352 S. 40.
Revillout, E., La femme dans l'antiquité (2. p.) I la femme en Chaldée depuis Hammourabi, s. JA S. X, T. VII, I (janv.-févr. 06), S. 58—101. II Solon et son consent de la situation de la femme. III Amasis et ses réformes relativement à la situation de la femme. IV Les décemvirs et la femme. V Le dernier code égyptien et la femme: 2 (mars-avr. 06), S. 162—232. VI Les Macédoniens en Égypte et la femme. VII Postscriptum: 3 (mai-juin 06) S. 345—377. Sayce, A. H., Unpublished Hittite inscriptions in the Museum at Constantinople, s. PSBA XXVII, 3 (06), S. 91—95.
Sayce, A. H., The Ivriz Texts; The Ardistama inscriptions; some Hittite seals, s. PSBA XXVIII, 4 (06), S. 133—137.
† Scheil, V., Miscelles, s. OLZ VIII, Sp. 203. 250 f. 350 f. 512 f.
Schorr, M., Zum § 27 des Hammurabi-Gesetzes, s. WZKM XXI, 1 (06), S. 119—123.
       S. 239.
 S. 119-123.
Sibree, E., Note on the boss of Tarkutimme, s. PSBA XXVIII, 5 (06), S. 187 f.
 † Streck, M., Assyriol. Miscellen, s. OLZ VIII, Sp. 330-335. 375-381. 463-
 465. 490-493.
† Streck, M., Keilinschriftliche Beiträge zur Geographie Vorderasiens I. Berlin
 1906. 44 S. (MVAG XI, 3).

† Teloni, B., Pietre incise orientali del Museo di Perugia, s. GSA XVIII (06),
S. 195—216.
Thompson, R. C., An assyr. incantation against ghosts, s. PSBA XXVIII, 6 (06), S. 219—227.
Thureau-Dangin, F., Les inscriptions de Sumer et d'Accad. Transcription et Traduction. Paris 1906. 352 S. 80.
Ungnad, A., Babyl-assyr. Grammatit. Mit Übungsbuch (in Transkription). München 1906. IX, 163 S.
Ungnad, A., Die Partikel -ma im Babyl. Assyr., s. BASS V, 713—716.
Ungnad, A., Zur Prisma-Inschrift Tiglat-Pileser's I., s. OLZ VIII, Sp. 580.
Viroleaud, C, Note sur le traité d'extispicine babylonien, qui porte le titre de "Shamma Sha Tab." Paris 1906. 15 S.
Virolleaud, Ch., Babyloniaca. Études de philologie assyro-babyl. fs. 1: Pronostics sur l'issue de divers maladies. Paris 1906. 80.
       S. 195-216.
```



AZ 42, 2 (06). — Sethe, K., Eine bisher unbeachtet gebliebene Episode der Puntexpedition der Königin Hatschepsowet. — Erman, A., Aus dem Volksleben des n. R. I. Eine Adoption. II. Ein ehrlicher Beamter. — Erman, A., Zur ägypt. Religion. A. Der Frevler von Tell-Amarna. B. Die "Herrin von Byblos". C. Ein Deutscher als Verehrer ägypt. Götter. — Rubensohn, O. Pramarres. — Gardiner, Al. H., The egypt. word for "herdsman", etc. — Schäfer, H., Ein Zug nach der großen Oase unter Sesostris I. — Erman, A., Ein Maler des N. R.'s. — Sethe, K., Zur Königsfolge der 11. Dynastie. — Sethe, K., Die Schwägerin Amenophis's V. — Sethe, K., Die Dauer der Belagerung von Scharuhen durch den König Amosis. — Calice, F. v., Die n. äg. Negation — Miscellen: Lange, H. O., Der Titel — Sethe, K., Das Wort für "zimmern". — Sethe, K., Zur Lesung des Namens — Sethe, K., Das Wort für "zimmern". — Sethe, K., Zur Lesung des Namens — Sethe, K., Das Wort für "zimmern". — Sethe, K., Zur Lesung des Namens — Sethe, K., Amosia der Name — Wreszinski, W., Noch einmal der Name — 11. — Capart, J., Sur une formule d'un sarcophage de la XIIe dynastie au Musée Guimet. — Gardiner, Al. H., Errat. to AZ 42, 93.

Amélineau, M. E., La culte des rois préhist. d'Abydos sous l'ancien Empire Égyptien, g. JA S. X, T. 1 (mars-avr. 06), S. 233—272.

Ayrton, Ed. N., Discovery of the tomb of Si-ptah in the Bibān el Molūk, Thebes, s. PSBA XXVIII, 3 (06), S. 96.

Ayrton, E. R., The position of Tausert in the XIXth dynasty, s. PSBA XXVIII, 5 (06), S. 185 f.

Baillet, A., Les vases "Onches" et "Sochen", s. RA IV, S. VII (jan.-févr. 06).

```
Borchardt, L., Die diesjähr. deutschen Ausgrabungen in Ag., s. BAG V,
               S. 410-412.
 † Bloemfield, M., Alexandria Topography, The Arsinoeum a. its obelisk s. Bull. d'Alex. N. S. T. 3me fsc. 05, S. 27—45.
† Bouché-Leclercq, A., Histoire des Lagides. T. IIIième. Les institutions, de l'Égypte Ptolémalque: première partie. Paris 1906. XII, 404 S.
Campbell, C., Inscribed slab w. a portrait of Khuenaten, s. PSBA XXVIII, 4
Campbell, C., Inscribed slab w. a portrait of Khuenaten, s. PSBA XXVIII, 4 (06), S. 156.

Capart, J., Bulletin critique des Religions de l'Égypte 1905 (1 partie), S. RHR LIII, 3 (06), mai-juin, S. 307—358, juill-août, S. 10—45.

† Catalogue général des antiquités égypt. du musée du Caire.

Vol. XXII—XXII Nr. 22001—22208. Stèles ptolémalques et romaines par Ahmed Bey Kamal. Cairo Leipzig 1904/05. 90 Taf.

Vol. XXIII—XXIV Nr. 11001—12000 et 14001—14075. Archaic objects par J. E. Quibell. Cairo Leipzig 1904/05. 66 Taf.

Vol. XXVV Nr. 32401—32800. Graeco-Egypt. Glass by C. C. Edgar. Cairo Leipzig 1905. 21 Taf.

Vol. XXVI Nos. 29501—29733 et 29751—29884. Gaillard et Daressy, La faune momifée de l'antique Egypte. Kairo Leipzig 1905. VI, 159 S. 66 Taf. Collang ettes, M., L'irrigation pérenne de la Moyenne Egypte de Mr. Ed. Béchara, s. AlM IX, 12 (15 juin 06), S. 561—565.

† Dedekind, Al., Photogr. Reproduktion der Inschriften der Namarut-Statue aus d. Kais. Sammlung altägypt. Objekte. Wien 1906. 8 Lichtdrucktaf. 45,5×30,5 cm.
                  15,5×30,5 cm.
 45.5 × 30.5 cm.
† Dedekind, A., Des Ägyptologen Ernst v. Bergmanns Leben u. Wirken.
2. Aufl. Wien 1906. 17 S. 8°.
Delaporte, L., Note sur de nouveaux fragments sahidiques du Pasteur d'Hermas,
s. ROCh X. S. I, 1 (janv. 06), S. 101 f.
Erman, A., Die ägypt. Literatur, s. Kultur d. Gegenw. Tl. I, Abt. VII. Berlin,
Lpz. 1906. S. 28—39.
Erman, A., Die Religion des alten Ägyptens, s. Kultur der Gegenw. Tl. I,
Abt. III. 1. S. 30—28.
  Abt. III, 1, S. 30—38.

Evetts, B., Le rite copte de la prise d'habit et de la profession monacale, s. ROCh X. S. T. I, 1 S. 60—73, 130—148.

† Foucart, G., Recherches sur les cultes d'Héliopolis, s. Sphinx X, 3. 4.
               S. 160—225.
 † The Hibbeh Papyri, p. I ed. with transl.s a notes by B. P. Grenfell a. A. S. Hunt. With 10 pl. London 1906. IV, 410 S. (EEF).

Jalabert, L., Les récentes découvertes de Papyrus au Fayoum, s. AlM IX, 14 (15 juill. 06), S. 668—671.

Junker, H., Grammatik der Denderatexte, bearbeitet. Leipzig 1906. VIII
Junker, H., Grammatik der Denderatexte, bearbeitet. Leipzig 1906. VIII u. 207 autogr. S. 40.

† Kaufmanu, C. M., Die Ausgrabungen der Menas-Heiligtümer in der Mareotiswüste. Bericht über die von C. M. Kaufmann u. J. C. E. Falls veran:taltete Ausgrabung des Nationalheiligtums der altchristl. Ägypter (1. Periode: Nov. 1905—Juni 1906). Kairo 1906. 107 S. 54 Abb. 80.

† Ladeuze, Apocryphes evangél. coptes: Pseudo-Gamaliel; Évangile de Barthélemy, s. RHÉ, VII, 2 (avr. 06).

Legge, F., The magic ivories of the middle empire. III. (6 plates), s. PSBA XXVIII, 5 (06), S. 159—170.

† Loat, L., Gurob. London 1906. (Eg. Res. Acc. 10).

Loret, V., Le dieu Seth et le roi Séthôsis, s. PSBA XXVIII, 4 (06), S. 123—132.

† Loret, V., L'Égypte au temps du totémisme. Paris 1906. 75 S. (avec fig.) 180.

† Mayser, E., Grammatik der griech. Papyri aus d. Ptolemäerseit mit Eis-
```

schluß der gleichzeitigen Ostraka u. der in Ägypten verfaßten Inschriften. Laut- u. Wortlehre. Leipzig 1906. XIV, 538 S.

† Murray, M. A., Elementary Egypt. Grammar. London 1905. 8°. 2 Taf.

† Oefele, F. v., tytw — Kot im Pap. Ebers (babyl. Fremdworte im Ägypt.),

s. OLZ VIII, Sp. 402f.

† Papiri greco-egizii pubbl. dalla RAIL sotto la dir. di D. Comparetti e G. Vitelli. Vol. I. Papiri Florentini; documenti pubblici e privati dell' età romana e bizantina, per cura di G. Vitelli. Fasc. 2 (Nr. 36-105).

Milano 1906. 8º.

Milano 1900. So.

Pierret, P., Le nom du Pschent, s. PSBA XXVIII, 5 (06), S. 189 f.

Revillout, E., The Burgh Papyrus. Transcribed, transl. a. annot., s. PSBA XXVIII, 5 (06), S. 178—191.

† Revillout, E., Le premier et le dernier des moralistes de l'ancienne Égypte.

Rome 1905. 184 S. 8 (Extr.).

Revillout, E., Le papyrus moral de Leide, s. JA S. X, T. VIII, I (juill.-août

Revillout, R., Le papyrus moral de Leide, s. JA S. X, T. VIII, I (juill.-août o6), S. 83—148.

Revillout, R., Nouvelle Étude juridico-économique sur les inscriptions d'Amten et les origines du droit égypt., s. JA X. S., T. VI, 3 (05), S, 473—508.

Sayce, A. H., An inscription of S-Ankh-ka-Ra. Karian a. other inscriptions, s. PSBA XXVIII, 5 (06), S. 171—177.

Schäfer, H., Die sog. "Stèle de l'excommunication", aus Napata. Ein angebl. Religionskampf im Aethiopenreiche, s. Klio VI, 2 (06), S. 287—296.

Schäfer, H., u. Schmidt, K., Die ersten Bruchstücke christl. Literatur in altuubischer Sprache, s. SBA 43 (06), 12 S.

Scott-Moncrieff, P., Note on two figures found near the south temple at Wady Halfa, s. PSBA XXVIII, 3 (06). S. 118 f.

† Spiegelberg, W.. Varia (LXXX—C); Demotische Miscellen (XXX—XL); Koptische Miscellen (XXII—XXXIV). Paris 1906. 54 S. (avec fig.) 8°.

Spiegelberg, W., Die Schrift u. Sprache der alten Ägypter. Mit 3 Abb. u. mehreren Schriftproben. Leipzig 1907. 32 S. (AO VIII, 2.)

† Tomb of Hatshopsitu. the, Introduction by T. M. Davies. Life a. monuments of the Queen by E. Naville. London 1906. 4°.

† Urkunden des ägypt. Altert's. Herausg. v. G. Steindorff. IV. Abt. Ur-

† Urkunden des ägypt. Altert.'s. Herausg. v. G. Steindorff.

† Wiedemann, A., Altäg. Sagen u. Märchen. Leipzig 1906.
Winstedt, E. O., The orig. text of one of St. Antony's letters, s. JThL VII,
8 (july 06), S. 540-545.
Winstedt, E. O., Some Munich coptic fragments I, s. PSBA XXVII, 4 (06),

S. 137-142. † Wressinski, W., Ägypt. Inschriften aus dem k. k. Hofmuseum zu Wien. Mit 5 Taf. in Lichtdruck. Leipzig 1906. VII, 215 S.

Abelson, J., Maimonides on the jewish creed, s. JQR XIX, 73 (oct. 06), S. 24-58.

† Abraham b. Natan Jarchi, Kommentar zu d. Traktat Kallah Raboti. Ediert nach e. marokkan. Hdschrft. aus d. J. 1725 nebst Berichtiggn., Stellennachweisen, Erklärgn. u. e. Vorwort v. Baruch Tole dano (in hebr. Sprache),

Frankfurt a. M. 1906. 28, 51 S. 80.
† Aptowitzer, V., Das Schriftwort in der rabbinischen Literatur. Prolegomena.
Berlin 1906. 62 S. (SBA.)
† Bischoff, E., De Kabbala. Inleiding tot de joodsche mystiek en geheime

Bischoff, E., De Kabbala. Inleiding tot de joodsche mystiek en geheime wetenschap. Amsterdam 1906. 4, 132 S. mit Fig. 80.

† Büchler, A., Der galiläische 'Am-ha 'Ares des zweiten Jahrh.'s. Beitrige z. inneren Geschichte des palästinischen Judentums in den ersten zwei Jahrhunderten. Wien 1906. IV, 338 S. 80. (S. 1—214 im XIII. Jahresber. der israel. theol. Lehranstalt in Wien).

israel. theol. Lehranstalt in Wien).
† Collins, E., The wisdom of Israel. Extracts from the Babyl. Talmud a. Midrash Rabboth, transl. from Aram. a. Hebr. London 1906.
Cowley, A., Bodleian Geniza fragments II, s. JQR XIX, 73 (oct. 06), S. 104—108.
Elbogen, J., Studies in the Jewish liturgy, s. JQR XVIII, 72 (july 06), S. 587—599.
Ginsberg, L., Geonic Responsa IX, s. JQR XVIII, 72 (july 06), S. 692—714.
Goldziher, I., Mélanges Judéo-arabes (suite), s. RÉJ T. LII Nr. 103 (1 juill. 06). S. 43—50.

o6), S. 43-50.

† Hoffmann, D., Zur Einl. in d. Mechilta des R. Simon b. Jochaf, s. Jahrb. f. jūd. Lit. Gesch. III (05). Frankfurt a. M. 1906.

† Horowitz, S., Der Sifre sutta nach dem Jalkut u. anderen Quellen (Forts.) s. MGWJ N. F. XIII, 3/4.

\*\*Torowitz\*\* S. Die Psychologie bei den jūd. Religionsphilosophen des M. A.

† Horowitz, S., Die Psychologie bei den jüd. Religionsphilosophen des M.A. Hest 3. Die Psych. des jüd. Neuplatonikers R. Josef Ibn Saddik. Berlin 1906, s. Jahresb. d. jüd. theol. Seminars z. Breslau, S. 147—207. † Kahlberg, A., Die Ethik des Bachja ibn Pakuda. Bern 1906. 37 S. 80.

(Diss.)
† Kottek, H., Die Hochschulen in Palästina u. Babylon, s. Jahrb. f. jüd. Lit. Gesch. III (05), Frankfurt a. M. 1906.
† Lederer P., Schulchan Aruch. 2. Ausg. T. I. Böhmen 1906.
Lewis N. Dembitz, Babylon in Jewish law, s. JQR XIX, 73 (oct. 06),

Lewis N. Dembitz, Babylon in Jewish law, s. JQR XIX, 73 (oct. 06), S. 190—126.

† Liber, M., Raschi, Vol. II transl. from the author's french M. S. by A. Szeld. London 1906. 178 S.

Marx, A., Notes on JQR XVIII, 399 ff, s. JQR XVIII, 72 (july 06), S. 768—771.

Matthes, J. C., De Talmud, s. StVG XXIV, 4 (06), S. 153—173.

† Ausgewählte Mischnatraktate in deutscher Übersetzung. 3. Berachoth; der Mischnatraktat der "Segenssprüche" ins Deutsche übers. u. unter besond. Berücksichtigung des Verhältnisses zum N. T. mit Anmerkungen versehen v. P. Fiebig. Mit e. Anh., bietend: eine Reihe alter u. wichtiger jüd. Gebete. Tübingen 1906. VII, 43 S.

† Montagne, F. R., Tales from the Talmud. London 1906. 300 S. 80.

† Mose ben Maimun's Commentar zur Mischnah. Tractat Sanhedrin, in neuer hebr. Übersetzg. aus d. arab. Urtext m. prüf. u. erläut. Anmerkga. v. Stiftsgelehrten Manuel (Manni) Gottlieb. Hannover 1906. X, 104 S. 80.

Nash, W. L., A hebrew amulet against disease, s. PSBA XXVIII, 5 (06), S. 182—184.

S. 182-184.

S. 182—184.

† Nebenzahl, L., Mose b. Maimûnis Mischnah-Commentar zu Traktat Kethuboth. Abschn. IX—XI. Arab. Urtext auf Grund v. 2 Hdschriften z. erstenmale hersg. m. verb. hebr. Übersetzg. Einl., deutsche Übers. nebst krit. u. erläut. Anmerkgn. Bern 1905. 55 S. 8°. (Diss.)

† Obstler, Ch., Die Religionsgespräche im Talmud Babli u. Jeruschalmi. Breslau 1905. 76 S. (Diss. Bern.)

Pilcher, E. J., Two Cabbalistics planetary charms, s. PSBA XXVIII, 3 (06), S. 110—118.

† Poznański S. Doss b. Saedie Geon. (In hebr. Spreche). Frankfurt s. M.

S. 110—118.
† Poznański, S., Dosa b. Saadja Gaon. (In hebr. Sprache). Frankfurt a. M. 1906. 27 S. 8°.
Poznański, S., The Karaite literary opponents of Saadiah Gaon in the eleventh century, s. JQR XIX, 73 (oct. 06), S. 59—83.
† Rosenthal, L. A., Die Mischna. Aufbau und Quellenscheidung. B. L. Seraïm. Aus d. 2. Hälfte: Maasseroth. Straßburg i. E. 1906. VII, 64 S. I. Bl. (Schriften z. Beleuchtg. der Lehrweise u. Entwicklg. des Talmuds).

- † Sepher ha-Zohar (Le livre de la splendeur), doctrine ésotérique des Israélites. Traduit pour la première fois sur le texte chaldaïque et accompagné de notes par J. de Pauly. T. I. Paris 1906. 537 S. et planches. 80. † Spiegel, D., Die Kaiser Titus und Hadrian im Talmud u. Midrasch, sowie bei den zeitgenössischen Geschichtsschreibern. Wien 1906.
- † Talmud, der babyl. Hrsg. nach der Ed. princ. (Venedig 1520—1523), nebst der späteren v. S. Lorja u. J. Berlin revid. Ausg. u. d. Münchener Hdschrft., möglichst wortgetreu übers. u. mit kurzen Erklärgn. vers. v. L. Goldschmidt. B. VI. Lief. 6. Der Traktat Baba Bathra (letzte Pforte). 2. Hlfte. Leipzig 1906. XLIV, S. 1153—1420. 4°.
- Burkitt, F. C., The ,Throne of Nimrod', s. PSBA XXVII, 4 (06), S. 149—155. Chabot, J. B., Notes sur quelques monuments épigr. aram., s. JA S. X, T. VII, 2 (mars-avr. 06), S. 281—304.
- Chabot, J. B., I. Sur une Glosse de Bar Bahloul: I. Kank Land,
- II. August 1. S. JA S. X, T. VII, I (janv.-fevr. o6), S. 128—132.

  Connolly, R. H., The early syriac creed, s. ZNW VII, 3 (o6), S. 202—223.

  † Corpus script, christ, orient. Scriptores Syri. Series III. T. IV, P. 3.

  Chronica minora. ed. Brooks, Guidi, Chabot. S. 241—379. Versio interpretati sunt Brooks, Guidi, Chabot. S. 181—305. Paris u. Leipzig
- Tom 98 Dionysii Bar Salībī commentarii in evangelia. Textus. Edid. J. Sedlaček et J. B. Chabot. fasc. I. Paris 1906. 184 S. Versio interpret. est J. Sedlaček adjuvante J. B. Chabot. fasc. I. Roma 1906. 136 S.
- † Dionysius Bar Salibhi, Treatise against the Jews. P. L. Syriac text ed.
- from a Mesop. ms (Cod. Syr. Harris 83) by I. de Zwaan. Leiden 1906.
  † Gottheil, D. J. H., Selection from the Syriac Julian Romance. Edit. with a compl. glossary in Engl. a. German. Leiden 1906. 106 S. (SSt S. 7 A.)
  Hunnius, C., Das syr. Alexanderlied, hrsg. u. übers., s. ZDMG LX, 3 (06), S. 558—589, 4 (06) S. 802—821.

- S. 558-589, 4 (06) S. 802-821.
  † Iso Jahb patriarcha III. Liber epistolarum. Lat vert. R. Duval, Paris 1906. Lewis, A. S., The Sinai Palimpsest, s. ET XVII, 10 (july 06), S. 479.
  Nestle, E., Šarbēl-Tutaēl, s. ZDMG 60, 2 (06), S. 352-354.
  Nestle, E., Zum syr. Alexanderlied in Heft I, s. ZDMG 60, 2 (06), S. 401 f.
  Noeldeke, Th., Die aram. Literatur, s. Kultur d. Gegenw. Tl. I. Abt. VII.
  Berlin, Leipzig 1906. S. 103-123.
  † Patrologia Orientalis, T. III, I. Histoire d'Ahoudemmeh et de Marouta,
  métropolitains jakobites de Tagrit et de l'Orient (VI et VII siècle) I. Textes
  syr. inéd., publ., trad. et annot. par F. Nau. Paris. 120 S. 80.
  † Sayce, A. H., a. Cowley, A., Aramaic papyri discovered at Assuan. London
  1906. 79 S.
- † Sayce, A. H., a. Cowley, A., Aramaic papyri discovered at Assuan. London 1906. 79 S.
  Scher, A., Étude supplémentaire sur les écrivains syriens orientaux, s. ROChr X S. T. I, I (jan o6), S. I—33.
  Scher, A., Analyse de l'histoire du couvent de Sabriso de Beith Qoqua, s. ROCh X S. I, 2 (o6) S. 182—192.
  Scher, A., Notice sur la vie et les oeuvres de Dadiso' Qairaya, s. JA S. X, T. VII, I (janv.-févr. o6), S. 103—118.

  † Wünsche, A., Zur Muttersprache Jesu, s. VB II, S. 430.

- † Wünsche, A., Zur Muttersprache Jesu, s. VB II, S. 430.
- † Ad-Damīri's Hayāt al Ḥajawān (A zoological lexicon). Transl. from the Arabic by A. S. G. Jayakar. Vol. L. London 1906. XXX, 875 S. 80. † Al-Ahṭal, Divan. Reproduit par la lithographie d'après un ms., trouvé au Yemen, avec préf., table des rimes et variantes p. E. Griffini. Beirouth 1906. 80.

- † Al-Buhārī, selections from the Sahih ed. with notes by Ch. C. Torrey. Leiden 1906. XI, 108 S. (S. Stud. VI).

  Bacha, C. et Cheīkho, L., 'Abdallah Ibn al-Fadl al-Antāki, s. AIM IX 19
  (1 oct. 06), S. 886—890; 20 (15 oct. 06), S. 944—953.
- † Basset, R., Les Alixares de Grenade et le château de Khaournaq, Alger 1906.
- (Rev. Afric. nº 260 1er trim.). † Benattar, C., El Hadi Sebai et Abdelaziz Ettéalbi. L'esprit litéral du Cora. Paris 1906. 8º.
- † Bibliotheca geographorum arabicorum. Ed. M. J. de Goeje. P. III. AlMoqaddasi, Shams ad-din Abü Abdallah Mohammed ibn Ahmed ibn ah
  Bekr al-Bannā-al Basshāri: Descriptio imperii moslemici. Ed. M. J. de Goeje.
  Ed. II. Leiden 1906. VII, 500 S. 80.
  † Bidpai. Kalila a. Dinna, transl. from the arabic by W. Knatchbull. Oxford 1810. New requirited a. ed. by E. A. van Dyk. Caivo 1905. 250 S. 80.
- ford 1819. New reprinted a. ed. by E. A. van Dyk. Cairo 1905. 359 S. 8. † Bischoff, E., De Koran. Met vele afbeeldingen. Amsterdam 1906. 10,
- 152 S. 80.
- † Brünnow, R., Das Kitäbu-l-Itbä'i wa-l-Muzāwagati des Abu'l-Husain Ahmed ibn Fāris ibn Zakariyā. Erweit. Sonderabdr. aus NF. Gießen 1906. IV, 32 S. † Buhl, F., Muhammed. Leipzig 1906. † Burchardt, H., Ostarabien v. Basra bis Maskat auf Grund eigener Reisen (14 Abb.), s. Z. Gesellsch. f. Erdkunde zu Berlin 06, 5.
- d'Al-Calcachandi, a. Alk صُبح الاعشى Cheikho, L., La nouvelle édition de صُبح
- Cheikho, L., La nouvelle édition de صبح الاهنتى d'Al-Calcachandi, s. AlM IX, 11 (1 Juin 06), S. 515—522.

  Cheikho, L., Description d'un ancien ms. الروض النصر والارج العطر , s. AlM IX, 13 (1 juill. 06), S. 582—589.

  Cheikho, L., La renaissance des lettres arabes à Alep, s. AlM IX, 14 (15 juill. 06), S. 629—638.

  Cheikho, L., Traité sur "l'éducation de la jeunesse" attribué à Platon, traduction de Ishaq Ibn Honein, s. AlM IX, 15 (1 août 06). S. 677—683.

  Cheikho, L., Un médeciu poète: Ibn at Tilmid, (1075—1165) s. AlM IX, 16 (15 août 06), S. 762—767. 17 (1 Sept. 06), S. 781—794.

  † Christensen, A., Traité de Métaphysique de "Omar Hayyâm", s. Le Monde Orient. Upsala 06. I, I.

  Collangettes, Étude sur la musique arabe. II. article, s. JA X S. T. VIII,

- Collangettes, Étude sur la musique arabe. IL article, s. JA X S. T. VIII, 1 (juill.-août 06), S. 149--190.
- 1 (juill-août 00), S. 149—190.

  † Corani textus arab, ad fidem librorum manuscriptorum et impressorum et ad praecipuorum interpretum lectiones et auctoritatem recensuit indicesque triginta sectionum et suratarum add. G. Flügel. Ed. ster. C. Tauchnitzii tertium emendata. Nova impressio. Lps. 1906. X, 344 S. 80.

  † Corpus script. christ. orient. Scriptores arabici. Ser. III. Textus. Tom. VI. Eutychii Patriarchae Alexandrini Annales. P. I ed. L. Chelkho. Paris 1906.
- 328 S. 80.
- † Delphin, G., Recueil de textes pour l'étude de l'arabe parlé. Traduction p. Faure-Biguet. Paris 1906. 80.
  † El Ktab Des lois secrètes de l'amour (Théologie musulmane). Trad. p. P. de Regla. Paris 1906. 80.
  † El-Mawerdi. Traité de droit public Musulman. Trad. de l'arabe et annoté

- p. L. Ostorug. T. II. Le droit de la guerre. Paris 1906. 4°. † Farebi († 950). Das Buch der Ringsteine. Mit d. Kommentare d. Emir Isma'il el-Hoseini el Farani (nur 1485) übers. u. erläutert v. M. Horten-Münster 1906. 8º.

- Fischer, A., Al-Muqaddasī, s. ZDMG 60, 2 (06), S. 404—410.
  Fischer, A., Zu Sūra 101, 6, s. ZDMG 60, 2 (06), S. 371.
  Fischer, A., Das Geschlecht der Infinitive im Arab. s. ZDMG LX, 4 (06)
  S. 839—859.

Frankel, S., Zum arab. Wörterbuch, s. ZDMG 60, 2 (06) S. 369f. Friedlander, J., A Muhammedan book on augury in hebrew characters, s. JQR XIX, 73 (oct. o6), S. 84—103.
† Sieben Bücher Anatomie des Galen 'Ανατομικών έγχειρήσεων βιβλιον

GIE. Zum 1. Mal veröff. nach den Hdschrftn. einer arab. Übersetzung des 9. Jahrh. n. Chr., ins Deutsche übertr. u. komment. von M. Simon. Leipzig 1906. B. I. arab. Text, Einl. s. Sprachgebrauch, Glossar. LXXXI, 362 S. 2 Taf. B. II. deutscher Teil, Komm., Einl. s. Anat. d. Galen, Sach- u. Namen-

reg. LVIII, 366 S.

Geyer, R., Die Mu'allaqa des Țarafa, übers. u. erkl., s. WZKM XX, I (06), S. 37-80.

Ghanem, S., Les proverbes du 'Akkar, s. AlM IX, 12 (15 juin 06), S. 555-560. Goeje, M. J. de, Die arab. Literatur, s. Kultur d. Gegenw. Tl. I. Abt. VII. Berlin, Leipzig 1906. S. 132-159. Goldziher, I., Die Bedeutung der Nachmittagszeit im Islam, s. ARW IX, 3/4

(06), S. 293—302.

Goldziher, I., Die Bedeutung der Nachmittagszeit im Islam, s. ARW 1K, 3/4
(06), S. 293—302.

Goldziher, L., Die Religion des Islams, s. Kultur der Gegenwart. Tl. I.
Abt. III, 1, S. 82—135.

Griffini, E., Zu al-A'šā's "Mā bukā'u", s. ZDMG LX, 3 (06), S. 469—476.

† Grudal, J. L., Islamisme et christiauisme. Paris 1906. III, 239 S. 18°.

Guidi, I., L'historiographte chez les Sémites, s. RB N. S. III, 4 (0ct. 06).

S. 509—519.

Hertel, J., Zu Kaltla wa Dimna, s. WZKM XX, 2 (06), S. 184—207.

Hirschfeld, H., The Arabic portion of the Cairo Genisah at Cambridge (13th art.), s. JQR XVIII, 72 (July 06), S. 600—620; (14th article). XIX, 73 (oct. 06), S. 136—161.

† Jäml Lawa'ih: a treatise on sussm. Fascimile of an old ms. w. a. Transl.

by E. H. Whinfield a. Mirsa Muh. Kazvīnī, a pref. on the influence of

by E. H. Whinfield a. Mirza Muh. Kazvini, a pref. on the influence of Greec philosophy on sufism. London 1906.
† Ibn Saad, Biographien Muhammeds, seiner Gefährten u. d. späteren Träger des Islams bis z. J. 230 d. Fl. B. IV, I Biogr. der Muhägirün u. Ansär, die nicht bei Bedr mitgefochten, sich aber früh bewehrt haben, alle nach Abissinien ausgewandert sind u. dann an d. Schlacht bei Ohod teilgenommen haben. Hrsg. v. J. Lippert. Leiden 1906. XXXVII, 16 u. VII, 185 S. 8°.
† Ibn Tufeil, The improvement of human reason, exhibited in the life of Hayy Ibn Yakzan (philosophus autodidactus). Transl. from the Arabic by S. Ockley. London 1708. Now reprinted a. ed. by C. A. van Dyk. Cairo 1905. 84 S. 8°.

Karabacek, J. v., Arabic Palaeography, s. WZKM XX, 2 (06), S. 131—148.
† La Fontaine. Choix de fables, écrites en arabe vulgaire p. Vignard et Martin. Alger 1906 8°.

Lammens, H., Études sur le règne du Calife Omaiyade Mo'âwia 1er, s. Mélanges de la Faculté orientale. Université Saint-Joseph, Beirouth. Tome I. VIII, 378 S. 8°.

VIII, 378 S. 80.

Leroy, L., Les synagogues des Juiss (Molse et Élie d'après les tradit. arabes), texte arabe de Makrisi et traduction franç., s. ROChr. X S. T. I, 2 (06),

texte arabe de Marrisi et traduction franç., s. ROChr. X S. T. I, 2 (06), S. 149—162.

Mallon, M. Al., Ibn Al-'Assâl, les trois écrivains de ce nom, s. JA X Série, T. VI, 3 (05), S. 509—529.

Malouf, L., Un traité inédit d'Avicenne, s. AlM IX, 21 (1 nov. 06), S. 967—973; 22 (15 nov. 06), S. 1037—1042; 23 (1 déc. 06), S. 1073—1078.

Marchand, M. G., Conte en dialecte marocain publié, trad. et annoté, s. JA X Série VI, 3 (05), S. 411—472.

Margoliouth, D. S., A poem attribued to Al-Samau'al, s. JAS apr. 06, S. 362—271.

S. 363-371.

Marta, G., Notes de linguistique, s. AlM IV, 12 (15 juin 06), S. 551-555.

- † Mercadier, G., Mohammed et son oeuvre. Montauban 1906. 83 S. 80 (Thèse.)
- Montet, Ed., Un rituel d'abjuration des Musulmans dans l'église grecque, s. RHR 53, 2 (06), S. 145—163.
  † The Naka'id of Jarir and Al-Farazdak ed. by A. A. Bevan. Vol. I p. 2. Leipzig 1906. 188 S. 4°.
  Nicholson, R. I., A histor. enquiry concerning the origin a. development of
- suffism, s. JAS apr. 06, S. 303—348.
  † Opitz, K., Die Medizin im Koran. Stuttgart 1906. 80.
  † Patrologia Orientalis, T. III fasc 2. Réfutation d'Eutychius par Sévère Texte arabe inéd., publ. et trad. par P. Chebli. Paris d'Aschmoun aim. 120 S.
- † Pope, G. U., A Tamil prose reader, adapted to the Tamil handbook. Oxford 1906. 80.
- † Power, E., Oum ayya ibn Abi's-Salt, s. Mel. de l. Fac. orient. I (06).

- Preuß, J., Jy, s. ZDMG 60, 2 (06), S. 403 f.

  Proverbes arabes de l'Algérie et du Maghreb. Recueillis, trad. et comment. p. Mohammed b. Cheneb. T. II. Alger 1906. 8°.

  Rabah et les Arabes du Chari. Documents arab. et vocabulaire, Paris. 64 S.

  Ram, H., Qissat Már Ellia (Die Legende vom Hlg. Elias) als Beitrag sur Kenntnis der arab. Vulgärdialekte Mesopotamiens nach d. Hdschrft. Kod. Sachau 15 der kgl. Bibliothek zu Berlin hrsg., übers. u. mit e. Schriftlehre versehen. Leipzig 1906. 40 S. 8°. (Diss.)

  Seize traités théologiques d'auteurs arabes chrétiens (IV°-XIII° s.) publ. p. L. Cheikho. L. Malouf et C. Bacha. Beirouth 1906. 136 S. 8°.
- p. L. Cheikho, L. Malouf et C. Bacha. Beirouth 1906. 136 S. So. Steinschneider, M., Zur alchim. Liter. der Araber (vgl. diese Zeitschr. 58, 300), s. ZDMG 60, 2 (06), S. 327—334.

  † Vollers, K., Volkssprache u. Schriftsprache im alten Arabien. Straßburg i. E., 1906. VII, 290 S. So.

  \* Wilmers, I. S. Hendbook of spoken Egyptian Arabic. 2nd ed. London
- † Wilmore, J. S., Handbook of spoken Egyptian Arabic. 2nd ed. London 1906. 80.
- † Zetterstéen, K. V., Ibn Sa'd ock hans arbete Kitab-el-tabaqat-el-Kebir, a. Le Monde Orient. Upsala o6. I, I.
- Appel, H., Die Komposition des aeth Henochbuches. Gütersloh 1906. 101 S. 8°. (Beitr. z. Förderung christl. Theologie X, 3).
  † Chaine, M., Le cycle de la vièrge dans les Apocryphes éthiop., s. Mél. d. d. fac. or. I (06).
- † Corpus script. orient. S. II versio. XXI. Vitae sanctorum indigenarum. I. Acta St. Eustathii. Interpretatus est B. Turajew. Paris 1906. 97 S. 80. † Guidi, I., Gli archivi in Abissinia, Roma 1906 (s. Atti del Congresso international di scienze storiche).
- † Le livre d'Hénoch, traduit sur le texte éthiop. et précédé d'une introd. p.

- The livre d'Hénoch, traduit sur le texte éthiop, et précède d'une introd.p. Fr. Martin. Paris 1906. CLII, 319 S. 80.

  Noeldeke, Th., Die aethiop. Literatur, s. Kultur d. Gegenw. Tl. L. Abt. VII. Berlin, Leipzig 1906. S. 124—131.

  † Môta Musê, la mort de Moïse. Text éthiop., trad. en hébreu et en françpar J. Faltlovitsch. Paris 1906.

  † Rerum aethiop. scriptores occid. inediti a saeculo XII ad XIV. Rom. (Leipzig) 1906. IV. Barradas, E., tractatus tres historico-geographici. XXXII, 403 S. 2 Taf.
- 403 S. 2 Taf. † Turajew, B., Monumenta Aethiopiae hagiologica. III. St. Petersburg 1905. IV, 178 S.



Spoer, Versuch einer Erklärung von Psalm 18.

## Versuch einer Erklärung von Psalm 18.

Von Dr. Hans H. Spoer in Jerusalem.

In der Auslegung der Psalmen ist man heute noch im allgemeinen zu sehr von der Ansicht beeinflußt, daß der Psalter das Choral- resp. Erbauungsbuch der jüdischen Gemeinde war. Wenn dieses auch wohl in späterer Zeit der Fall war, so waren diese Lieder doch wohl nicht alle in der Absicht gedichtet, um beim Gottesdienste oder zur privaten Erbauung benutzt zu werden. Viele der Psalmen verraten ihren religiösen Charakter ohne weiteres, in andere ist er aber erst durch spätere Auslegung hinein gelegt worden; vielleicht ist auch manchem alten Heldenliede ein messianischer Charakter untergeschoben worden in einer Zeit, wo der Glanz des nationalen Heldentums für immer versunken war und der Wunsch nach einem Helden-Messias sich, in Erinnerung an die Verheißungen Gottes, natürlicherweise stärker regte als jemals. Ein solches Vorgehen, von welchem selbst manche unserer modernen Gelehrten nicht ganz frei sind, erinnert mich an eine Begebenheit, die sich im Hause des englischen Dichters Browning zutrug. Die Londoner "Browning-Society", die die vornehmsten literarischen Geister als Mitglieder zählt, hat es sich zur Aufgabe gemacht, die Werke dieses Dichters zu interpretieren. Browning, der übrigens oft sehr belustigt war über die "tiefen" Gedanken, die in manche seiner Gedichte hinein gelegt wurden, bat eine mir bekannte Dame, sie möchte ihm doch mitteilen, wie man sein Gedicht "Childe Roland" dort ausgelegt habe. Er mußte dann zu seinem größten Gaudium hören, daß man in dem Gedichte ein psychologisches Problem des Lebens dargestellt fand, während Zeitschrift f. d. aktest. Wiss. Jahrg. 27. II. 1907.

Browning selbst nur die Wanderungen und Abenteuer eines mittelalterlichen Reisenden beschrieben hatte!

Ohne Zweisel besitzen wir in der Psalmsammlung außer Liedern religiösen Inhalts, die der Gemeinde- oder Privaterbauung dienten, eine große Anzahl Gedichte, die dem alltäglichen Leben der Juden entsprossen sind und infolge der Umstände, denen sie ihr Dasein verdanken, eine mehr oder minder tief religiöse Stimmung verraten. Ich brauche nur auf die deutschen Freiheitslieder hinzuweisen als Parallelen für das eben Gesagte; man denke nur an Körners ergreifendes Gedicht "Gebet während der Schlacht". Daß derartige Lieder der Psalmsammlung einverleibt werden konnten, ohne Anstoll zu erregen, ist selbstverständlich. Es widersprach dem religiösen Gefühle der Israeliten, wie noch heute den palästinensischen und ägyptischen Fellahen, nicht, selbst in ihren gewöhnlichen Liedern der Mitwirkung Gottes in ihrem Tun und Handeln Ausdruck zu geben, und es ergibt sich daher diese Mischung des Religiösen mit dem Nichtreligiösen, welcher Art das Letztere auch immer sei. Wir müssen solche Lieder strenge scheiden von den religiös erbauenden Liedern.

Daß das psalmodierende Ich in manchen Fällen auf die Gemeinde hinweist, muß anstandslos zugestanden werden, wenn die Gedichte ihrem Inhalte nach sich als Gemeindegesänge erweisen. In vielen Fällen aber gibt der Dichter seinem subjektiven Empfinden Ausdruck, ohne sich als Typus anderer hinzustellen, die sich, vielleicht ohne sein Wissen, in derselben Lage befinden. solche in dem Dichter ihren Wortsührer und in seinem Gedichte eine Schilderung ihrer eigenen Leiden erkennen, bleibt natürlich nicht aus; denn in dem Grade wie der Verfasser Dichter ist, muß er den Empfindungen und Regungen des Menschengeschlechtes Ausdruck geben, bewußt oder unbewußt. In dem Dichter des geistlichen Liedes kann man ohne weiteres den Sprecher seiner Glaubensgenossen erkennen; dieses ist jedoch nicht der Fall in dem Volksliede, welches ganz andere Zwecke verfolgt und nur mit Zwang eine Erklärung zuläßt, die sich auf die Allgemeinheit bezieht. Aus diesem Grunde kann man keine allgemein gültige Regel für die Bestimmung des "Ich" in den Psalmen aufstellen, bis eine vollständige Scheidung zwischen weltlichen- oder Volksliedern und religiösen (vielleicht gar Gemeinde-)Psalmen gelungen ist.

In Ps. 18, der, wie ich unten weiter ausführe, aus zwei Gedichten und einem Fragmente zusammengesetzt scheint, findet man beides, das "Ich" der Gemeinde und das "Ich" des Individuums in dem Siegesliede Ps. B.

Es ist schon vielfach darauf hingewiesen worden, daß Ps. 18 in seinem ganzen Umfange nicht davidischen Ursprunges sein kann. Da jedoch von manchen Gelehrten der Psalm wenigstens teilweise David zugeschrieben wird, oder gar ganz, wenn auch in Überarbeitung vorliegend, so dürfte es vielleicht von Interesse sein, die Argumente, die gegen eine davidische Autorschaft dieses Psalmes sprechen, zusammenzustellen.

- 1) Die Bezugnahme auf den Tempel in v. 7.
- 2) עט עני v. 28 ist technische Bezeichnung der gesetzestreuen Israeliten v. 22f., die in der späteren Zeit schwere Verfolgungen erlitten.
- 3) Der weite politische wie religiöse Ausblick, der den Versen 32, 44 und 50 eigen ist.
- 4) Die Bezugnahmen auf das Deuteronomium, besonders auf das Kap. 32, sind zahlreich:

Ps. 18 v. 3. 31 vgl. mit Dt. 33, 29; v. 8. 9 vgl. mit Dt. 32, 22; v. 19 יום אדם vgl. mit Dt. 18, 13; v. 27 אחתת vgl. mit Dt. 32, 35; v. 24 a vgl. mit Dt. 18, 13; v. 27 אחתת vgl. mit Dt. 32, 5; v. 27b vgl. mit Dt. 32, 5b; v. 32 אלוה vgl. Dt. 32, 15. 17, außerdem vom Gott Israels nur in späten Stellen, z. B. Hiob 42 Mal; Ps. 50, 22; 114, 7; 139, 19; Prov. 30, 5; Jes. 44, 8; Hab. 3, 3; Neh. 9, 17 zitiert Ex. 34, 3, wo אלוה steht²; v. 34b vgl. mit Dt. 32, 13a; v. 37 vgl. mit Dt. 32, 35; v. 39 pp im selben Sinne gebraucht wie in Dt. 33, 11; v. 39a vgl. mit Dt. 33, 11c—d; v. 45b vgl. mit Dt. 33, 29 e.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Graetz (Commentar z. d. Psalmen I S. 207) hält die zweite Hälfte des Psalmes für davidisch. Briggs (Messianic Prophecy S. 143) sagt: "It is probably Davidic in origin, as it seems to reflect his historic experience". Baethgen (Handkommentar S. 49) vermutet in dem Psalme ein davidisches Siegeslied.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hebrew Lexicon based on the Lexicon of Gesenius by F. Brown.

5) Die Bezeichnung 33 für Jahwe Ps. 18, 3. 32. 47 findet sich nur in der späteren Literatur, besonders in den Pss. und Dt. 32. Ps. 19, 15; 28, 1; 31, 3; 62, 3. 7. 8; 71, 3; 73, 26; 75, 6 (L.

THE LXX et al.); 78, 35; 89, 27; 92, 16; 94, 22; 95, 1; 144, 1; Dt. 32, 4. 15. 18. 30. 31. 37; Jes. 17, 10; 26, 4; 30, 29; 44, 8; II S. 23, 3; Hab. 1, 12 und in den Parallelstellen zu Ps. 18 in II S. 22.

צור findet sich auch in einigen Eigennamen in Stellen, die P angehören. אליצור Num. 1, 5; 2, 10; 7, 30. 35; 10, 18; אור צורשרי Num. 1, 6; 2, 12; 7, 36. 41; 10, 19; אור Num. 1, 10; 2, 20; 7, 54. 59; 10, 23; אוריאל Num. 3, 35.

- 6) Das Kapitel Dt. 32, mit welchem Ps. 18 so viele Berührungspunkte hat, gehört vielleicht gegen das Ende des Exiles, jedenfalls nicht in vorexilische Zeit.
- 7) Aramaismen, späte, sowohl wie seltene Wörter sind ziemlich zahlreich.

v. 2 מחר im Sinne von lieben ist aramäisch; siehe jedoch die Emendationen.

v. 3 אָלְעָ mein Fels nur in den Pss. auf Jahwe angewandt II S. 22, 2; Ps. 31, 4; 42, 10; 71, 3.

ע. 11 און schweben nur hier II S. 22; Dt. 28, 49; Jer.

48, 40; 49, 22. v. 15 כבב schießen nur hier II S. 22; Gen. 49, 23.

v. 17 משה ziehen nur hier IIS. 22; Ex. 2, 10 im Perf. Qal.

v. 19 איד Unglück hauptsächlich in der Weisheitsliteratur und späteren Schriften: Jer. 18, 17; 46, 21; 48, 16; 49, 8. 32; Hes. 35, 5; Hiob 18, 12; 21, 17; 30, 12; 31, 3. 23; Prov. 1, 26. 27; 6, 15; 17, 5; 27, 10; Ob. v. 13; Dt. 32, 35; II S. 22.

(v. 26 נְּבֶר aram. für נְּבֶר).

v. 32 ייִלְאוּ mit der alten Kasusendung ייַ findet sich nur hier und in Dt. 1, 36; 4, 12; Jos. 11, 13; I Kg. 3, 18; 12, 20.

v. אָרֶד aram. für יְרֵד.

v. 46 ארג zittern einzige Stelle.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Steuernagel, Handkommentar.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Driver, International Crit. Commentary.

#### 8) Siehe auch kritische Anmerkungen.

Abgesehen vom Inhalte, verbieten die sprachlichen Eigentümlichkeiten des Psalmes, daß wir den Ursprung des Gedichtes doch wenigstens noch in die Königszeit verlegen dürfen. Die vielen Berührungspunkte mit anderen literarischen Erzeugnissen weisen uns vielmehr in eine nachexilische Zeit. Die genaue Abfassungszeit des Psalmes kann jedoch nur bestimmt werden durch die historischen Hinweise, die im Liede selbst enthalten sind. Eng verknüpft mit der Frage nach der Abfassungszeit ist die Frage nach der Einheit des Psalmes, deren Beantwortung die Antwort auf die erstere Frage in sich einschließt.

Duhm sieht in der Wortfülle, die alle Ausdrücke und Bilder für den Begriff Schutz zusammenhäuft, einen Beweis, daß der Dichter beabsichtigte ein langes Lied zu verfassen. Dem gegenüber scheint mir jedoch gerade diese Wortfülle als ein Beweis, daß der Verfasser beabsichtigte in möglichst gedrängter Form ein lebendiges Bild von dem ihn schützenden Jahwe zu entwerfen. Hätte der Verfasser die Absicht gehabt, ein längeres Lied zu schreiben, so wäre diese nur einen Gedanken ausdrückende Wortfülle ein Fehler, da der Rest des Gedichtes im Vergleiche zum ersten Verse viel zu mager ist; wie ein brausender Strom setzt das Lied ein, um als ein verhältnismäßig armseliges Rinnsal auszulaufen. Bei einem kürzeren Gedichte ist jedoch ein solches Beginnen sehr wirkungsvoll, da das Majestätische seines Anfangs bis zum Schlusse kraftvoll durchdringt.

Graetz hat schon die Existenz zweier Lieder, die zu Ps. 18 verschmolzen sind, erkannt 1) v. 1—29; 2) v. 33—50, v. 51 ist liturgisches Anhängsel. Jedoch ist meines Wissens noch von niemand die eigentümliche Stellung der Theophanie v. 8—16 gebührend hervorgehoben worden. Die Pss. bieten hierfür keine Parallelen; denn Ps. 144, 1—11 ist von diesem Psalme abhängig. Die Theophanie hängt nur lose mit den übrigen Teilen des Psalmes zusammen, und man fühlt instinktiv, daß eine solche großartige Manisestation göttlicher Krast in keinem Verhältnisse steht zu der Gesahr, in welcher sich der Mann besindet. Vers 8 setzt ganz

abrupt ein nach v. 7, erst in v. 14 wird der Gott beim Namen genannt. Stände v. 14 nach v. 7, so hätte man Jahwes Antwort auf den Hülferuf seines Dieners; so aber folgt zuerst eine großartige Offenbarung der Macht Jahwes in der Natur, dann läßt er seine Stimme erschallen, hierauf folgt wiederum eine Offenbarung der Macht Jahwes und dann endlich die Rettung des Hartbedrängten. Natürlicher ist der direkte Anschluß von v. 17 an v. 7, vielleicht mit Einschub von v. 14 hinter v. 7 und mit Ausschluß von v. 8-13+15-16, so daß sich folgende natürliche Dreiteilung ergäbe: Hülfegeschrei, Antwort und Rettung. Es findet sich keine Bezugnahme in der Überschrift auf die Theophanie. Aus diesen Gründen betrachte ich die Theophanie als ein selbständiges Stück, welches vom letzten Redaktor in den Psalm hineingeflickt wurde, siehe S. 155. Das Gedicht ist nicht vollständig und schließt nur die Verse 8-13. 15-16 ein; v. 17-18, die Gunkel hinzuzieht, gehören nicht mehr zur Theophanie, denn v. 17 schließt sich direkt an v. 7 resp. v. 14 an. Jahwe ist in seinem Tempel v. 7 und muß sich hinunter beugen, um dem bedrängten Sänger zu helsen v. 17. "Wasser": v. 17 ist hier bildlich gebraucht und ist parallel zu "Wogen des Todes", "Bäche des Totenreiches" in v. 5.

Das Stück v. 8—13+15—16 bildet eine gute Parallele zu dem Kampse zwischen Marduk und Tiâmat, nur sehlt die Beschreibung des eigentlichen Kampses, diese ist jedoch ersetzt durch die zweite Hälste des Psalmes. Ein kurzer Hinweis auf die Ähnlichkeit dieses Stückes mit dem Schöpfungsepos der Babylonier möge dazu dienen, das, was im Zusammenhange mit der Theophanie gesagt wurde, zu bekräftigen.

Wie nach Ps. 18, 8 die Erde schwankte und die Grundfesten der Berge erbebten, als Jahwe ergrimmte, so "schrie auf Tiâmat ungestüm sich aufbäumend, im Tiefsten durch und durch erbebte ihr Gebein". Wie Jahwe auf dem Cherub fuhr, so fuhr Marduk auf dem "unvergleichlichen Wagen". Die Bewaffnung beider Gottheiten ist die gleiche: Bogen, Pfeile und Blitze. Marduk schuf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schöpfung und Chaos S. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zimmern in "Schöpfung und Chaos" S. 412.

Spoer, Versuch einer Erklärung von Psalm 18.

einen Orkan zu seinem Beistande, während Jahwes Odem dem Feinde zusetzt. Tiâmat selbst ist beibehalten worden, obgleich nicht unter ihrem biblischen Namen האום, sondern in den Umschreibungen v. 8 אַמִּיקי ימים und שמיקי ימים (Duhm) v. 16. ימים entspricht natürlich dem Apsu.

Diese Berührung mit dem babylonischen Mythos tritt stark hervor in den jüdisch-apokalyptischen Schriften. Ein himmlisches Wesen, z. B. der Erzengel Michael, streitet für das jüdische Volk, Dan. 12, 1. Jedoch ist es, wie Bousset<sup>1</sup> ausführt, meistens die Gottheit selbst, die diesen Kampf unternimmt, also genau wie in den vv. 8-13+15-16 von Ps. 18, wodurch der Ps., falls er als. Einheit betrachtet wird, in diese Zeit gerückt werden muß. Es macht sich jedoch in den folgenden Versen ein Widerspruch geltend, da gemäß vv. 30. 32 bis zum Schluß der "Ich" des Psalmes den Kampf führt. Wir haben demnach eine Verschmelzung zweier Ideen, erstens "die Niederwerfung und Vernichtung der feindlichen Weltmächte durch Jahwe" und zweitens den Kampf eines israelitischen Helden mit seinen Feinden. Da das eine Motiv das andere ausschließt, so muß angenommen werden, daß hier zwei selbständige Dichtungen zusammengeflossen sind. Das Stück v. 8—13+15—16 erweist sich demnach als selbständiges Stück. Die Frage nach dem Zwecke dieser Einschaltung von v. 8—13+15—16 wird in Verbindung mit v. 51 erörtert werden.

Nach Ausscheidung dieses Fragmentes bleiben noch v. 1-7+14+17-51. Aus unten weiter ausgeführten Gründen schlage ich folgende Zweiteilung vor: v. 1-7+14+17-29+31=Ps. A; v. 30+32-51=Ps. B.

Ein Vergleich des Inhaltes beider Lieder legt sosort die Grundverschiedenheit ihrer Hauptgedanken dar.

Die Situation des Sprechers in Ps. A ist ganz verschieden von derjenigen des "Ich" in Ps. B. Der psalmodierende Ich in Ps. A ist unterdrückt und erleidet wegen seiner Gerechtigkeit und um seiner religiösen Überzeugung willen Verfolgung. Er weiß

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Religion des Judentums S. 207 f.

sich jedoch, wegen seiner treuen Anhänglichkeit an das Gesetz, als speziell begünstigt von Jahwe. Infolgedessen fühlt er sich trotz aller Bedrückung so sicher, daß er seine Gedanken in jene mystische messianische Zukunft projizieren kann, in eine Zeit hinein, in der der gesetzestreue Israelit über den renegaten Juden und Heiden triumphieren soll, v. 28. In diesen frommen Meditationen findet er Vergessenheit für sein gegenwärtiges Leiden.

Die Gottheit, der er sich ergeben hat, ist ein sittliches Wesen; denn das Verhältnis zwischen ihr und dem Sänger ist auf Gerechtigkeit aufgebaut, v. 25. Wenn er sich auch in besonderem Schutze seines Gottes weiß, so hängt doch Jahwes Gunst ganz und gar von der Reinheit seiner Handlungen ab, v. 27 f. Trotz seiner scheinbaren Selbstgerechtigkeit, v. 22-24, spricht aus den Worten des Dichters eine wahre Frömmigkeit; er weist es von sich, daß er seine Erfolge seinem eignen Können und Wissen verdanke, sondern in Demut schreibt er sie Gott zu, der seine Leuchte scheinen läßt und sein Dunkel helle macht, v. 29. - Es ist der sittliche Charakter seines Gottes, der den Dichter von Anfang bis zum Ende mit Vertrauen und Hoffnung auf einen guten Ausgang dieses ungleichen Kampfes erfüllt. Dieser Kampf ist nicht ein physisches Ringen, weder Beschreibungen von blutigen Szenen noch Schlachtengetöse dringen störend in das religiöse Bekenntnis des psalmodierenden "Ichs". Ein Hauch des tiefsten Friedens zieht durch das ganze Gedicht. Es ist ein geistlicher Hymnus, welchen die Gemeinde zum Lobe Jahwes erschallen läßt, auf dessen Gerechtigkeit bauend, sie sich eines glücklichen und friedlichen Ausganges aller Drangsal gewiß ist. Nicht durch Macht noch durch Gewalt sondern durch den Geist Jahwes der Heerscharen wird der Sieg errungen.

Wenn ich Duhms Ausführung recht verstehe, so ist es gerade der in v. 25. 29. 31 enthaltene ethische Gedanke, der ihn mit Mißtrauen gegen ihre Echtheit erfüllt, und auf Grund hievon stellt er den Versasser als mittelmäßigen Schriftsteller hin. Aber damit ist der Sache nicht abgeholsen. In ihrem gegenwärtigen Zusammenhange nehmen sich diese Verse seltsam genug aus, füllen aber

genau ihre Stelle aus, wenn die hier vorgeschlagene Scheidung vorgenommen wird.

Wie ganz anders ist jedoch der Geist, der aus dem zweiten Liede spricht. Der "Ich" des Psalmes hat es auf sich genommen, mit dem Schwerte das Unrecht zu rächen, welches seine Feinde ihm angetan haben, v. 34f.; jedoch erfreut er sich hierbei des Beistandes des alten Kriegsgottes Israels<sup>1</sup>, dessen Charakter als solcher in jeder Zeile scharf zum Ausdruck kommt. Die Schrecken eines orientalischen Krieges sind ungeschminkt dargestellt und wie es scheint mit einer gewissen Genugtuung seitens des Dichters. Kein Wort des Friedens unterbricht die blutigen Szenen. Der Aufruhr des Schlachtens ist nur dann und wann übertönt von dem Schrei eines der so grausam Behandelten um Hülfe von Jahwe; aber dieser Gott ist nicht "ein Schild für Alle, die sich bei ihm bergen", wie der Dichter des Ps. A mit prophetischer Stimme verkündete. Der herzzerreißende Ruf um Hülfe des tödlich Getroffenen erweckt kein Mitleid weder in der Brust des Kriegers noch in seinem Gotte, beiden fehlt jede Spur von Großmut, wenn nicht jedes Gefühl der Menschlichkeit. Der Gott, mit dem der geseierte Krieger seinen Rachekamps gegen seine Feinde aussührt, ist kein sittliches Wesen, sein Charakter ist der eines wilden Kriegsgottes.

Wir erkennen selbst nach dieser kurzen Darlegung, daß in diesen beiden Gedichten zwei einander vollständig fremde Gedanken zum Ausdruck gebracht sind, selbst wenn Ps. B hyperbolisch verstanden sein wollte.

Die Gottheit in Ps. A ist ein sittliches Wesen. Der Kampf ist ein unblutiger und in dem Kampfe bewährt sich zuletzt die Überlegenheit derer, die das Gesetz Jahwes befolgen, über diejenigen, welche es verachten.

Die Gottheit in Ps. B ist der alte israelitische Kriegsgott, und der Kampf ist ein blutiger Rachekrieg, v. 48. —

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Spoer, The Origin and Interpretation of the Tetragrammaton in "The American Journal of Semitic Languages" 1901. S. 31.

Ps. A bietet weiter keine historischen Anhaltspunkte, mit Hülfe welcher man die Abfassungszeit des Liedes näher bestimmen könnte; anders liegt die Sache mit Ps. B. Die inneren Zeugnisse dieses Liedes weisen alle auf die Zeit des Johannes Hyrkanus 135-104 v. Chr. hin und es ist dieser gewandte Staatsmann und unerschrockene Krieger, der in diesem Liede geseiert ist. Hyrkanus nennt sich auf seinen Münzen ההרודים, ein Ausdruck dem derjenige in v. 44 נוים ähnlich ist, obgleich hier der Dichter, vielleicht ein Höfling, in seinem Lobe etwas zu weit gegangen ist. Verse 30 und 32 nehmen vielleicht Bezug auf Hyrkanus' Einnahme von Samaria<sup>1</sup>, Madeba<sup>2</sup>, Adora und Marissa. Die inneren Feinde v. 42, gegen welche sich der Held wehren mußte, sind die pharisäische Partei, mit welcher es zu einem offenen Bruche kam, als Hyrkanus die pharisäischen Satzungen abschaffte<sup>3</sup>. Mit Recht weist Duhm darauf hin, daß der Gebrauch von mm in Verbindung mit den Feinden, den Schluß notwendig macht, daß die Kämpfe zwischen Juden und Juden (mindestens Samaritanern) stattfanden, da der Dichter sonst אלדיה gebraucht hätte. Solcher Kämpse gab es viele unter Hyrkanus. Die Ausstände [יֹבֶי עֻמְּן] (so nach II S. 22 und Codex U zu Ps. 18) lassen sich auch am besten aus dieser Zeit heraus erklären4. Vor seinem Tode gelang es Hyrkanus viele der kleinen Nachbarstaaten und Städte in seine Gewalt zu bringen, so daß er wohl in den Augen eines nationalistischen Dichters als "Haupt von Nationen" v. 44. 48 beschrieben werden mochte. Der "Mann der Gewalttat" ist kein anderer als Antiochus VII. Sidetes, durch dessen plötzlichen Tod im Jahre 129 v. Chr. der Druck von Hyrkanus genommen wurde, welcher jetzt seinem Ehrgeize keinen Zwang mehr aufzuerlegen brauchte, und dieses drückt der Dichter aus in den Worten "Der Gott . . . . der . . . meinen Weg ohne Anstoß sein läßt" v. 33. - Der Ausbruch unbändiger Grausamkeit in v. 43, mit welcher

Josephus, Antt. XIII 10, 2-3.

<sup>2</sup> ib. Antt. XIII 1, 2; 15, 4; XIV 1, 4.

<sup>3</sup> ib. Antt. XIII 10, 5.

<sup>4</sup> ib. Bell. Jud. I 2, 8.

der Held seine Feinde vernichten will, läßt sich leicht erklären aus der Bedrückung des Hyrkanus durch Antiochus VII., den Zerstörer der durch Simon errungenen Freiheit; jetzt wo Sidetes nicht mehr ist, kann Hyrkanus seinem Rachegefühl freien Lauf lassen und die Schmach, die das Schleifen der Mauern<sup>1</sup> Jerusalems auf ihn gebracht hatte, im Blute seiner Feinde abwaschen. Es ist weiter bemerkenswert, daß in keiner Weise des Gesetzes Erwähnung geschieht. Der Held des Gedichtes ist ein Diener Jahwes, seine Religion ist frei von allen pharisäischen Anhängseln und hierin wieder berührt sich das Gedicht mit dem, was wir von Hyrkanus in betreff seiner Stellung zum strengen Judentum wissen.

Der geschichtliche Inhalt von Ps. B weist also auf eine Abfassungszeit nach 129 v. Chr.

Zum Schlusse möchte ich noch die Frage aufwerfen: welches war wohl der Grund für die Verschmelzung dieser Gedichte? Die Geschichte der Makkabäer scheint mir die Frage zu beantworten. Das starke makkabäische Fürstenhaus wurde von den "Frommen" als ein messianisches Geschlecht angesehen?. Das populäre Siegeslied vielleicht eines Höflings, auf Hyrkanus' Taten gedichtet, drückte in mancher Hinsicht sehr wohl die messianischen Erwartungen der Zeit aus und eignete sich deshalb sehr gut als Hymnus auf den makkabäischen Messias, aus welchem Grunde die Beziehung auf den Messias in v. 51 (siehe krit. Anm.) später dem Gedichte hinzugefügt wurde (siehe S. 159). Als jedoch später die Makkabäer von den Frommen als Usurpatoren angesehen wurden, hat man dieses messianisch-makkabäische Lied mit einem anderen Liede, Ps. B, welches dem Kreise der Frommen entstammte, verbunden, um auf diese Art das Gedicht allgemein messianisch zu gestalten (siehe krit. Anm. zu v. 50f.). Der messianischen Erwartung der Zeit folgend, kam dann auch noch schließlich das theophanische Fragment hinzu.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Josephus Ant. XIII 8, 2—3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bousset op. cit. S. 210.

#### Textkritische Anmerkungen.

- v. 2 fehlt in II S. 22, wird von Duhm gestrichen, scheint mir aber ursprünglich zu sein. Statt am wird von manchen populg gelesen, so Prof. D. Stade, wie er die Güte hatte, mir mitzuteilen.
- v. 5. Statt לְּלְבֵיׁ lese man מְשְׁבְּרֵי II S. 22, welche Lesart durch den Parallelismus bedingt wird (Baethgen, Duhm).
- v. 7. Statt אַסְשְׁיֵי lese man אָשְׁיִי P. Cod. R. II S. 22. Jede zweite, dritte etc. Zeile von Psalm A ist mit der Konjunktion eingeleitet; wo sie fehlt, ist sie nach LXX, P. oder II S. zu ergänzen: z. B. 17b P., 18b, 19b, 20b P., 21b LXX P., 22b, 23b, 24b, 25b LXX P., 26b LXX P., 27b, 28b, 29b, II S., 31b P. Man streiche des Rhythmus halber אָלנין nach II S. 22 (Baethgen).
  - v. 14. v. c ist nach II S. 22, LXX zu streichen.
- v. 17. Man lese יַיִּמְשׁני LXX, P. und ebenso n ch P. (v. 16) נימשני cf. v. 17.
- v. 18. מַאֹיְכִי אָן Smith (International Crit. Com. zu Samuel) denkt die Schwierigkeit, die durch das Wort שון entstanden ist, durch Einschiebung eines בי zu heben. Vieileicht liest man besser

- v. 19. Des Metrums halber schreibe man לי.
- v. 20. Die Lesart II S. 22 hat korrektes Metrum, 3 + 3, während der Psalm nur 2+3 Hebungen hat. Man lese איולצני + 1. P. (s. v. 7).
- v. 21. Man lese לשבילי ל LXX P. (s. v. 7) und לשבילי des Rhythmus halber.
  - v. 22. Streiche Maqqeph des Rhythmus halber.
- v. 25. Man lese בבר 1 LXX P. (s. v. 7). Das Metrum dieses Verses ist 3+4 Hebungen. II S. 22 liest קבר בין statt Ps. בבר בין. Des Metrums wegen ist die Lesart II S. vorzuziehen, da außerdem כברי seine Erklärung in v. 21 findet.
- v. 31. Der dritte Stichos dieses Verses hat fünf Hebungen statt drei, außerdem hat dieser Vers drei Stichen, während alle anderen entweder zwei oder vier Stichen haben. Der Stichos: "Ein Schild ist er für alle, die sich bei ihm bergen" ist wahrscheinlich, wie Prof. Stade mir gütigst mitteilte, aus zwei Stichen zusammengeflossen. Infolgedessen emendiere ich nach Ps. 17, 7: בושט wodurch ein vierter Stichos gewonnen wird: "Ein Schild ist er für alle Und ein Erretter derer, die sich in ihm

bergen". Duhm hegt, wie mir scheint, mit Unrecht Mißtrauen gegen den Vers. Dieser Vers ist, wie auch v. 25 ff., natürlich nicht am Platze in einem Kriegsliede wie Ps. B; die Verse passen aber vorzüglich in dem geistlichen Liede Ps. A, zu welchem sie einen idealen Schluß bilden. Man lese 120+3 P.

Psalm B vv. 30. 32-49. 51. 50.

- v. 30. Statt כיה lese man ביה , parallel zu שלהים im zweiten Stichos, ב' instrumenti G.-K.27 § 1190. Die Verdrängung dieses Verses, verursacht durch das Zusammenschmieden zweier Gedichte, hat vielleicht diesen Schreibsehler verursacht. Der Krieger beginnt sein blutiges Werk mit Hülse Jahwes. Für die anderen notwendigen Emendationen siehe Lagarde.
- v. 32 führt v. 30 weiter fort (Duhm). Statt ששׁ möchte man nach LXX θεός אל lesen, so 19 Mal in LXX A<sup>2</sup>, und dieses gleich אַל Führer setzen, Hes. 31, 11. In dieser Bedeutung paßt das Wort vorzüglich in den Zusammenhang des Gedichtes, jedoch ist das Wort selbst von unsicherer Existenz. Des Rhythmus halber schreibe man "כרמראל".
- v. 33f. ממים ist hier nicht von der sittlichen Beschaffenheit gebraucht (Baethgen) wie in v. 26, sondern im physischen Sinne integer. Statt בְּלוֹתְי lese man בַּלוֹת LXX P. Graetz et al.
- v. 36. Das Versmaß 3+2+2 stimmt nicht mit dem der anderen Verse überein. In II S. 22 fehlt מְּלְנְלְּ תְּלְעָלֵנְי und ist vielleicht im Ps., wie Duhm bemerkt, ein Ersatz für den unverständlichen dritten Stichos. Statt מְלְנְלְּלְּךְ עִּיבְּלֵנְי und deine Herablassung hat II S. 22 ישניהן עול und dein Erhören, beide Lesarten sind nicht befriedigend. Duhms Konjektur יְשְׁלֶּלְלְּךְ תְּלֶבֶּלְי und dein Rundschild beschirmt mich ist rhythmisch zu kurz. Die Lesart der LXX καὶ ἡ παιδία σου P. שביוסף בשניסף deine Zucht statt יוענותן ist vielleicht das Richtige.

vgl. Wiegand: Der Gottesname 713 etc. ZAW 1890 S. 87.

- v. 41. Des Parallelismus halber liest man besser mit LXX hier und in II S. 22 אמיתם (Baethgen). Der zweite Stichos hat nur zwei Hebungen.
  - v. 42. Man lese אל־ statt על־ nach II S. 22.
- v. 43. Statt אַר עלםר עליםני רותר lese man עלםר אוני wie Staub werden sie verweht Ps. 68, 3 und streiche הוה, welches vielleicht aus Ps. 1, 4 in diese Stelle hinein gelangt ist, des Rhythmus halber. Man lese nach II S. 22 אַרְעָם ich stampfe sie fest statt אַרְעָם ich leere sie aus, Staub wird verweht, Straßenkot aber festgetreten.
- v. 44. Das Metrum dieses Verses ist nicht in Ordnung, der Vers hat 3 Stichen, dasselbe ist der Fall in v. 49; man kann entweder v. 49c zu v. 44 nehmen (Bickell, Duhm) oder v. 44c zu v. 49. Das letztere ist vorzuziehen, da in dieser Aussage v. 44c und v. 49 der Höhepunkt der Macht des "Ich" Ausdruck findet und die Verse 45 ff. darauf vorbereiten. Statt Dy lese man my nach II S. 22 und Cod. U. Die Bezugnahme ist auf das Volk des Sprechers.
- v. 46. יבלי vergehen gibt keinen guten Sinn in dieser Verbindung. Unterjochte Völker kommen nicht mit leeren Händen, deshalb lese man יֹבְילוֹת יוֹבִילוֹ לִי Geschenke bringen sie mir. ist konstruiert mit '> der Person Ps. 68, 30; 76, 12 und dem Akk. der Sache Zeph. 3, 10. בני נכר ist irrtümlich aus v. 45 hierher gelangt. Der zweite Stichos ist nicht ganz in der Ordnung, da er nur zweihebig ist, vielleicht ist ein Wort ausgefallen. Nach den Ansichten der Apokalyptiker sind die Heiden tributzahlende Vasallen (Bousset op. cit. S. 222), eine Ansicht, der auch in v. 45—46 Ausdruck gegeben wird. Dieses spricht für das späte Alter des Psalmes.
- v. 50—51. Vers 50 stand wohl ursprünglich hinter למשחו v. 51, welcher Vers die direkte Fortsetzung von v. 49 ist (s. v. 44). Durch diese Verstellung bot sich Gelegenheit, משיחו David zu beziehen, wobei natürlich die ursprüngliche Bezugnahme auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. auch Nestle ZAW 1896 S. 324.

Hyrcanus verloren ging. this zum Schluß ist Glosse, da sonst der Vers drei Stichen hätte.

v. 50 schließt das Lied in passender Weise. Der Psalm hatte ursprünglich keinen messianischen Inhalt.

### Die Theophanie.

- v. 8. Man schreibe To nach II S. 22 des Rhythmus halber.
- v. 12. Man streiche אוס חברה וו S. 22 (Löhr-Thenius) als doppelte Schreibung eines Teils von אַרְיבוֹתְיי; durch Streichung dieses überflüssigen Wortes gewinnt man gleiche Längen für beide parallelen Glieder. Statt איס וויין וויין וויין וויין, wie eine Hütte". Die Dunkelheit, die den Gott wie eine Hütte einschließt, entzieht ihn dem neugierigen Auge des Menschen.

ון אַרָּרִים "Dunkelheit des Wassers" kommt nur hier vor, II S. 22, 12 liest מְּרֵרִים "Menge des Wassers", beide Lesarten passen nicht in den Zusammenhang. Ich schlage vor zu lesen משמים statt מים "Dunkelheit des Himmels"; מים ist häufig Parallele zu מְּרָהָים z. B. Dt. 33, 26; Hiob 35, 5; Jer. 51, 9; Ps. 36, 6; 57, 11; 108, 5. Gleichfalls muß מון עובר von v. 13 zu v. 12 genommen werden (Bickell, Duhm), um dieses Bild äußerster Dunkelheit zu vervollkommnen. Wir gewinnen durch diese Emendation die nötigen drei Hebungen für diese Zeile.

Der so emendierte Vers ist:

Und er machte Dunkelheit wie eine Hütte um mich herum, Finsternis des Himmels ohne Glanz.

- v. 13 ist nicht mit Baethgen "vor ihm verschwanden seine Wolken" zu übersetzen, sondern "vor ihm her zogen seine Wolken", da Jahwe in ihrer Mitte bleibt, Ex. 24, 16f., und die Wolken eine Wand zwischen ihm und den Menschen bilden vgl. v. 12.
  - v. 16. Statt מָים lese man mit II S. 22 מַי oder מַים Graetz et al.

Zum Schlusse möchte ich noch kurz Cheyne's Übersetzung von v. 44—49c in der Encyclopaedia Biblica III Spalte 3951 erwähnen, welche vielleicht nicht ernst zu nehmen ist.



Spoer, Versuch einer Erklärung von Psalm 18.

- 44 a Du befreitest mich von dem Volk der Araber,
- 49 c Du errettetest mich von den Leuten von Maaca;
- 44 b Du machtest mich zum Haupte von Nationen,
- 44 c Völker, die ich nicht kannte, wurden meine Diener;
- 45 b Die Söhne von Gebal suchten mich ängstlich,
- 45 a Die Ischmaeliter wurden mir gehorsam;
- 46 a Sie brachten Weihrauch und Gold,
- 46 b Sie boten Ketten von köstlichem Golde dar.

Nach Briggs Studies of the Holy Scriptures S. 412 besteht der Psalm aus vierzehnzeiligen Strophen, nach Duhm aus achtzeiligen. Mir scheint Ps. A ein Gedicht von vier Strophen zu je elf Zeilen zu sein mit einem Einzeiler zu Anfang und zu Ende des Gedichtes, Ps. B hat ebenfalls vier Strophen zu je elf Zeilen. Es besteht aber auch die Möglichkeit, auf die mich Prof. Marti nachträglich aufmerksam gemacht hat, die beiden Psalmen in je 22 Distichen zu zerlegen und sie somit in die Reihe der alphabetisierenden Psalmen aufzunehmen. Jede Zeile des Ps. 18 hatte ursprünglich drei Hebungen, siehe kritische Anmerkungen.

# Dies semanislagische Untersuchungen an interfineisen Wärterbuche.

144 Japanet St. Wilhelm Corput z Kinnym.

hal fem Teinere fer möngenmanninfen Spacificarinng uid von langen eine Winsenschaft geinstett, welche at hunden hit "vin fer het uid Weise, it welcher die Spacific eines Volles die mit Winsensen verbindenen Begriffe historisch entwickt sat;" eine "Leine vin der Leinertung der lenknünchen Spachhaumen," ihm "vin fer Finicion eines Wortes," gemannt Seminischen, von der Finicion eines Wortes," gemannt Seminischen zu B. von Heerdegen." Wie sie auch immer heillen möge, wie vollt lenkeitische Untersuchungen aus; dam gehört aber ein diesproklomenen inprache oder doch Literatungehiet. Eine Literatus, die noch vorwelksend bereichert wird, kann nur bis zu dem Angestlichen durchboricht werden, welchen sich die Spezialuntersuchung als Volgenich verzt; eine Literatur, die zwar abgeschlossen ist, aber eint vhristweise wiederentdecht wird, gar nicht.

I der aktestamentliche Kanon ist nicht die Gesamtheit hebräischer I der atur, enthalt aber die Literatur desjenigen Sprachkreises unter An Hebraern, welcher vorwiegend unser geschichtliches Interesse beannyrucht. Der im Kanon vereinigten Literatur ist die geistige Führung des Volkes schließlich einmal zugefallen. Mit Vorbehalt werden die an ihr gewonnenen sprachgeschichtlichen Resultate daher auf die Volksprache überhaupt Schlüsse gestatten. Vorbehalten bleibt, daß unter kulturellen Abschließungen Sonderantwickelungen auf dem Gebiete der hebräischen Sprache statt-

<sup>&#</sup>x27; Unters, z. lat. Semas.; die mitgeteilten Definitionen S. 47 f. — Auch "Semantik"; Bréal, Essai de s.

gefunden haben, welche sich ebenfalls durch zugehörige literarische Denkmäler zu erkennen geben. Immerhin erfüllt die kanonische Literatur soweit eine Voraussetzung der bedeutungsgeschichtlichen Wortforschung. Dieselbe ist eine philologische Arbeit; zur Etymologie verhält sie sich so, daß sie an eben dem Punkte anhebt, an welchem die Etymologie ihre Aufgabe erfüllt hat; ausgenommen den sog. "korrelativen Laut- und Bedeutungswandel."

Es ist nicht zweiselhaft, daß fertige und beharrende Wort-60men ihre Bedeutung verändern. Im Lexikon stellen sich diese Veränderungen als ein numeriertes Nebeneinander dar. Freilich liegen sie nicht so nebeneinander, wie wenn der Bedeutungsschatz der Sprache beständig Zuwachs auf Zuwachs zu verzeichnen hätte, einem Kapitale gleich, dessen Zinsen admassiert werden. den Bedeutungen, die ihm einmal einverleibt waren, sind ihm im Laufe der Zeiten auch welche wieder abhanden gekommen. Aber auch daran kann nicht gedacht werden, daß immer die jüngere Bedeutung eines Wortes die ältere kalt gestellt hätte, sodaß ein und dasselbe Wort zu einer bestimmten Zeit der lebenden Sprache immer nur eine, allerdings unmerkbare Übergänge erleidende Bedeutung besessen hätte. Das zeitliche Nebeneinander mehrerer Bedeutungen eines Wortes ist eine alltägliche Sache; sie wird gleichwohl mit einem latenten Miltrauen beobachtet, es möchten von Hause aus verschiedene Lautbilder gewesen sein, die sich erst einander angeglichen hätten; daher scheine jetzt ein Lautbild mit einer Vielseitigkeit der Bedeutung ausgestattet. Diese Vielseitigkeit verträgt sich in der Tat nicht mit einem verbreiteten Begriffe von "Wort," welcher auf einer reinlichen und logischen Zergliederung des Weltalls in Begriffe beruht, und für jeden dieser Begriffe den gerade für ihn passenden, laut Definition sein Wesen erschöpfenden, Wortausdruck anstrebt.3 Das wäre eine prästabilierte Harmonie

wundt, Völkerpsychol. II S. 423 ff. (Unter II wird immer der zweite Teil der 1. Abt. verstanden).

<sup>2</sup> vgl. Wundt, Völkerpsychol. II S. 421.

<sup>3</sup> Die Sprache kein System willkürlich erfundener Begriffszeichen; Wundt, II 453.

zwischen Sein, Denken und Reden; der Glaube an sie hat die Arbeit der Etymologie oft geleitet. Auch Barth<sup>2</sup> läßt öfters auf zweierlei etymologischen Prozessen lautliche Dubletten entstehen; das Verfahren, das er der semitischen Wortbildung zu Grunde legt, wird dadurch zu durchgebildet und kompliziert; ein großer Teil der dem etymologischen Prozeß aufgebürdeten Arbeit bei Herstellung der Sprache ist in Wirklichkeit nicht von ihm geleistet worden, sondern von der geschichtlichen Entwicklung der Bedeutung fertiger Lautkomplexe.<sup>2</sup>

Die "geschichtliche Entwicklung" war hier in ihrem umfassendsten Sinne gemeint; die eigentlich geschichtliche Zeit einer Sprache reicht aber nicht soweit zurück; sie beginnt erst mit ihrem ältesten bekannten literarischen Denkmal, und bis zu diesem hin reicht die prähistorische Zeit derselben Sprache. Sie, die Sprache muß vorhanden gewesen sein, als sie geschrieben wurde; ja es ist zu sagen, bei Beginn des Schreibens mußte sie in einem Zustande sein, der auf die Leute, die sich ihrer bedienten, den Eindruck einer gewissen Beständigkeit machte. 3 Durch jedes neu gefundene Schriftdenkmal wird die Grenze zwischen geschichtlicher und vorgeschichtlicher Zeit einer Sprache möglicherweise verlegt. In die vorgeschichtliche führen nur Hypothesen zurück.

Die geschichtliche bietet Materialien zur Entwicklung der Wortbedeutungen; sie können wissenschaftlich dargestellt werden; etwas aber muß die Darstellung bereits übernehmen, wie sie es angetroffen hat: das Erbe der vorgeschichtlichen Zeit an die geschichtliche; es ist der Ausgangspunkt der im engern Sinne geschichtlichen Sprachentwicklung, wenigstens an den nicht formierten Worten, den Wurzeln. Ohne eine gewisse Vorstellung vom prähistorischen Sprachzustande ist also eine Untersuchung des geschichtlichen Sprachzustandes nicht zu führen.

Nominalbildung in d. semit. Spr.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lagardes so ungleichmäßige "Übersicht über die Nominalb. etc." trifft in manchen Fällen besser mit den "Prinzipien der Sprachgeschichte" (Paul, hier in 2. Aufl. benutzt) zusammen.

<sup>3</sup> Denn auch das Gegenteil wurde (in Brasilien) beobachtet, eine Sprache von solcher Unstetigkeit, daß sie ihren nächsten Zweck kaum erfüllt.

I. Vorausgesetzt wird, daß die Bezeichnungen der Konkreta der Abschluß eines langwierigen Prozesses sind, welcher sich durch fortschreitende Determination und Isolierung vollzieht. Wird zu schreiben angefangen - da den Hebräern nicht die eigne Erfindung eines Schriftsystems nachgesagt wird, haben sie sich durch Entlehnung von Zeichen in den Stand gesetzt zu schreiben, und daher vergleichsweise plötzlich diesen Fortschritt gemacht ---, so muß bereits ein Schatz von Namen für Konkreta zur Verfügung stehen. Manche bedeutungsgeschichtliche Errungenschaften wichtigster Art fallen also in die Vorzeit. Doch ist natürlich der Anfang des Schreibens nicht auch das Ende der Bildung von Wörtern für Konkreta. Es ist ja eine übliche Elementaransorderung an den Übersetzer und Lexikographen, er solle von einer sinnenfälligen Grundbedeutung<sup>3</sup> der Worte ausgehen. Allein so einfach liegt es nicht, daß der schriftliche Gebrauch einer Wurzel in dem Momente einsetzt, in welchem die konkrete Bedeutung erreicht ist. Sie kann erst später eintreten; sie kann aber auch durch allerlei Assoziationen bereits wieder zurückgedrängt oder geradezu verschollen sein zu der Zeit, in welcher der Lautkomplex in die Literatur einzieht.

Der Augenblick, in welchem er auf ein Konkretum festgelegt wird, ist in der Minderzahl der Fälle das Ende seiner Bedeutungsentwicklung, zumeist eine Krisis in derselben. Diese Krisis kann vom Beobachter nur selten lokalisiert werden. Die Kodifikation setzt vielleicht mit der konkreten Verwendung oder mit deren Verfall ein. Der vorkonkrete, oder noch-konkrete, in beiden Fällen denn prähistorische, Sprachgebrauch hat inzwischen vielleicht in irgend einem geschützten Winkel überwintert,4 und von dorther wird er, mit singulären Momenten behaftet, vielleicht ein zweites Mal in die Literatur eingeführt; ja er alteriert von hier aus mit der Zeit die bereits herkömmliche Bedeutung des geschriebenen Wortes.

Der Entstehung der Bezeichnungen für Konkreta liegt eine Zeit vorher, in welcher der Bedeutungsumfang des betreffenden Worts

Heerdegen, a. a. O. II S. 25ff. 2 Paul, a. a. O. cap. X.

<sup>3</sup> Vgl. über diese Wundt, Völkerpsychol. S. 426.

<sup>4</sup> Man denke an so konservative Kreise, wie z. B. die Rekabiten.

viel weiter war. Es ist nicht immer so, daß das Konkretum die einzige Vorstellung würde, welche mit dem Lautgebilde fortan verbunden wurde, sozusagen in Monogamie; es konnten sich auch Nebenbedeutungen, eventuell auch andere konkrete, erhalten; auch dies ist ein Grund für die auffällige Vielseitigkeit der Bedeutung jedes häufigeren Wortes in der Schriftsprache. Ein und derselbe Lautkomplex dient als Zeichen von Begriffen, welche sich nicht decken, oder nur weniges oder nur zufälliges Gemeinsames haben. Ein jedes Ding birgt eben in sich eine Fülle von Merkmalen; zwecks Benennung des Dinges wird an nur wenige derselben angeknüpft, die hervorstechen; dieselben bilden aber vielleicht gar nicht das Besondere an dem zu benennenden Ding; die nachträgliche Beobachtung merkt das auch, findet sich aber nicht verpflichtet, den Namen entsprechend zu verändern; ferner, welches die hervorstechenden Merkmale eines Dinges seien, die für seine Benennung zu berücksichtigen sind, darüber können verschiedene Zeiten und Kreise verschiedener Meinung sein.

Daher ist es nicht immer möglich, in allen Einzelverwendungen eines Lautgebildes ihr Gemeinsames aufzufinden. Wenn aber, so liegt in der Richtung dieses Gemeinsamen die sog. Grundbedeutung des Wortes in seiner vorliegenden Gestalt; schon diese Grundbedeutung kann vielleicht nur auf dem Wege einer Hypothese erlangt werden.<sup>2</sup> Oder wenn sie sich neben anderen Bedeutungen noch erhalten hat, wenn sie etwa statistisch festgestellt werden kann, so leistet sie einen Dienst nach der umgekehrten Richtung; sie leitet auf die Merkmale hin, nach welchen die unter sich verschiedenen Determinationen erfolgt sind.

2. Namen für gegenständliche oder diesen nächstverwandte Begriffe können lautliche Neuschöpfungen sein, vorzüglich wenn sie sich als onomatopoetische Gebilde zu erkennen geben in jenem weiteren Sinne, der sich nicht auf Nachahmungen des Schalles

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kautzsch, die Derivate des Stammes PTS (S. 6), handelt davon, daß der spätgeborene Forscher genötigt sei, "die Wortbedeutungen zu vereinzeln, um sie dem eignen Sprachgefühl zugänglich zu machen."

<sup>2</sup> Z. B. für Bip, das uns nur in religiösem Sprachgebrauch überliefert ist.

beschränkt, sondern auch auf solche Lautgebilde erstreckt, die ein nicht-akustisches Phänomen symbolisch nachbilden sollen (Wundt, I, S. 327 ff.). Wörter dieser Art sind im Hebräischen häufig und werden bei näherem Zusehen wahrscheinlich an Zahl noch gewinnen. An ihnen kann die Wortforschung also ihre Absichten erfüllen, soweit dieselben auf Erreichung eines wirklichen Ansangs gerichtet sind, wenn sie nur anerkennt, daß dieser Anfang auch in nachträglicher Lautangleichung eines minder oder gar nicht onomatopoetischen Wortes an das mit ihm benannte Geräusch, bez. die einem andersartigen Vorgang assoziierten Artikulationsbewegungen, bestehen kann. Wenige dieser Anfänge werden zu Lebzeiten des Hebräischen angetroffen, die meisten reichen weiter zurück in gemeinsemitische Zeit. Die Gefahr, in der Feststellung eines onomatopoetischen Charakters eines Wortes zu irren, ist am größten in der eignen Muttersprache, geringer im Hebräischen. Jene hat uns viele Wörter zu häufigstem Gebrauche gegeben, deren begleitende Gefühlseindrücke schon durch den bloßen Klang in uns erregt werden, sodaß wir dessen Lautbestandteile in ihrer Zusammensetzung für ein Symbol der zugehörigen Vorstellung halten. Das ist aber eine Verwechselung, die die unter langer Gewöhnung vereinfachten Verhältnisse mit dem einstigen ursächlichen Hergange gleichsetzt, und gegenüber einer fremden Sprache weniger zu befürchten ist, die nie in diesem Grade mit unserem eigenen persönlichen Werden verwachsen ist. Läßt sich aber die früheste erreichbare Form eines Lautkomplexes nicht als eine onomatopoetische verstehen, so könnte dies daher rühren, daß sich der Gefühlswert der zugehörigen Laute seit ihrer damaligen Zusammensetzung bis heute verändert hat, bez. daß die Artikulationsbewegungen, durch die sie einst erzeugt wurden, uns nicht genügend vertraut sind. Für einzelne Konsonanten des altsemitischen Lautbestandes ist dies bekannt genug; andere kennen wir wenigstens nicht so genau, wie wir meinen. Nicht ganz so aussichtslos ist der Versuch, den Anfang eines wortgeschichtlichen Verlaufs zu erreichen,

<sup>&</sup>quot; Wundts Beispiel: Hokuspokus, aus: hoc est corpus.

dann, wenn ein Anhaltspunkt vorliegt, daß das betrachtete Wort auch in seiner ältesten Gestalt keinen onomatopoetischen Wert besaß. In diesem Falle ist, wenigstens für das semitische Gebiet, die Unzulässigkeit einer noch weitergehenden Zerlegung und Verkleinerung der einfachsten Form des Lautkomplexes bis jetzt nicht erwiesen. Die Beobachtung Gesenius', daß bei gleichem ersten und zweiten Radikal der dritte variieren kann, während eine Bedeutungsverwandtschaft die ganze, so zusammengestellte, Reihe von Wörtern verbindet, die nur in jedem einzelnen durch eine besondere Begriffsnüance alteriert wird, diese Beobachtung ist neuerdings wieder zu Ehren gekommen; solche Reihen lassen sich aber auch für den ersten und dritten Radikal (רעש רשש ; רכל ,רגל) und wahrscheinlich auch für den zweiten und dritten Radikal aufstellen. Der Boden, auf dem sich da die Forschung zu bewegen hat, wird freilich immer elastischer; allein anders kann man es von jenen Zeiten der Sprache nicht wohl erwarten. Wenn die Führung in einem solchen Versuch eines regressus der Etymologie zufällt, so geschieht das, weil lautliche Zusammenhänge in der Regel leichter zu erkennen sind, als bedeutungsgeschichtliche. Freilich ist hier ernsthaft damit zu rechnen, daß die lautliche Verwandtschaft ein leerer Schein ist, hervorgerufen durch nachträgliche Lautangleichung, die irgend welchen bergrifflichen oder gefühlsmäßigen Assoziationen zu liebe eine starke lautliche Verschiedenheit erst beseitigt hat. Ferner ist, auch auf dem semitischen Sprachgebiet, nicht ausgeschlossen die Entstehung eines Lautbildes durch eine lautliche Reduktion, also das Gegenteil von Zerlegung in kleinere Einzelteile. Beispiele sind Melgart, oder ##.2 Die Reduktion aber kann auch eine derart durchgreifende gewesen sein, daß als Vorläufer des einheitlichen Lautkomplexes ein Komplex von Worten vermutet werden könnte. Bei dem heutigen Stand unserer Kenntnisse können alle diese Wege vorerst nicht mit Aussicht auf Erfolg beschritten werden

r Freilich läßt sich die Frage nicht umgehen, ob derartige Reihen nicht erst in einem jüngeren Stadium der Sprachentwicklung ausgebildet wurden.

<sup>2</sup> Das mittlere 7 in dem minäischen Äquivalent für pa sieht Nielsen (Mitt. d. V.-As. Ges. 1906 S. 312 ff.) als Vokalzeichen an.

oder doch nur in dem Bewußtsein, daß Hypothesen Hypothesen bleiben auch dann, wenn die Teilresultate darauf dringen, es mit einer von mehreren möglichen Erklärungen zu versuchen.

3. Weniger beachtet wird in der Regel, daß die prähistorische Zeit eine Fülle von Bezeichnungen für Konkreta hergestellt hat, welche durchaus nicht alle erhalten sind. Ein sehr bequemer Allgemeinbegriff ist z. B. "Wolke." Mit einem solchen begann die Himmelsbeobachtung keinesfalls; denn die einzelnen Wolken differieren so gründlich an Gestalt, Farbe, Platz, Wirkung, Umfang, daß erst eine beträchtliche Geistesarbeit der Beobachter dazu gehörte, alle Varietäten in eine Klasse zu bringen, und sie alle als Erscheinungsformen gleichen Wesens anzusehen; soweit ist das Hebräische in der Tat noch nicht; von שהם , ערםל , ענן , עב , לשְּאָים, שהם muß keines als ein Lehnwort ausscheiden; man kann sich aber vorstellen, daß eines von ihnen, welches zwischen den andern Wolkensorten eine nicht zu reichlich determinierte Mitte bildet, die andern allmählich außer Kurs gesetzt hätte; so ist es gegangen mit "Heu," welches dem Landmann noch heute nur eine Art des Grasschnittes bedeutet, andern Leuten aber jede.

Die Lebensweise des damaligen Menschen beruht auf einem ausschließlicheren Hingegebensein an die Natur und Naturvorgänge, wie heute. Die Naturbeobachtung nahm in seinem Denken einen um so größeren Raum ein, als die erkenntismäßige Durchdringung dieser Beobachtungen weit hinter ihrer Fülle zurückblieb. Die wachsende Erkenntnis führt zu bequemen Allgemeinbegriffen, lehrt Einzelerscheinungen auf Gemeinsames zurückführen; daher werden viele Bezeichnungen für Konkreta ausrangiert.<sup>2</sup> Zuvor aber überwiegt der Eindruck des Vielerlei in der Natur, und es gab entsprechend mehr Wörter für Naturphänomene. Dafür bereichert

z Vgl. Wundt, Völkerspychol. II S. 473. S. 418 f. über Fortschreiten des "generalisierenden Denkens": "das allgemeine Begriffswort selbst war ursprünglich nie etwas anderes als ein Name für einen konkreten Gegenstand. Das konkrete weicht nicht dem abstrakten Begriffszeichen, sondern es geht selbst in dieses über."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Verwandte Ausfährungen (Seidel, Gesch. u. Lieder d. Afrikaner, Einl.; Lippert, Kulturgesch. I) haben hierauf weniger geachtet.

später die zunehmende Kultur ein Wörterbuch, auch mit Bezeichnungen für neubeobachtete Naturerscheinungen, welche erst durch Mittel der Kultur zugänglich wurden; die Bereicherung kann in Lehnwörtern, wissenschaftlichen Termini u. dgl. bestehen.

4. Neben dieser Erscheinung steht die scheinbar entgegengesetzte, daß eine Wurzel, und zwar in einer und derselben Formation zu Bezeichnungen in disparaten Lebensgebieten dient; viele Wörter waren, wie anzunehmen ist, auf diese Weise einst mehrdeutiger wie jetzt; die Vieldeutigkeit war aber unpraktisch und wurde daher in geschichtlicher Zeit gesichtet; doch in gewissen in sich geschlossenen Vorstellungsreihen kann sich zu einem Worte eine Bedeutung erhalten haben, die für dasselbe sonst überall ausgeschaltet ist. I Diese Erhaltung ist aber wahrscheinlich eine rein traditionelle, und beruht nicht mehr auf Einsicht in die etymologische Herkunft, so namentlich in den Kreisen alltäglicher wie technischer Terminologien. Deutsche Beispiele sind: Fuchs mit 5, Schiff mit 4, Reiter, Spiel mit 3, Schimmel, Schwert, Reif, Rost mit 2 konkreten Bedeutungen, und so fort. Die geistreichste Rätselklasse beruht ja nur auf diesem Sprachzustand. Früher wollte man die Inanspruchnahme eines einzelnen Lautkomplexes für so verschiedene Lebensgebiete stets aus sekundären Übertragungen von einer der erhaltenen Bedeutungen aus erklären; allein die Erklärung wurde vielfach sehr künstlich und reichte doch nicht zu. Die zusammenfassende Untersuchung der Bedeutungen eines Lautbildes kann dagegen genötigt werden, dessen alte Vieldeutigkeit je nach den verschiedenen Gedankenzusammenhängen. in denen es figuriert, wiederherzustellen; dann ergibt sich zu einem Lautkomplex ein Wirrwarr von Bedeutungen, den die prähistorische Zeit gar nicht störend empfunden hat, den aber die ihr folgende Zeit allmählich durch Ersatzbildungen und Verzichte bekämpst hat; entstanden war er durch wiederholte, beim Vollzuge ganz unverfängliche Isolierung eines und desselben Lautkomplexes in Richtung auf eine je in ein besonderes Lebensgebiet einschlägige Bedeutung. Neben dieser Entstehungsweise soll frei-

Kautzsch, a. a. O. S. 6. "Eine weitere Schwierigkeit" etc.

lich die durch uralte Metapher<sup>1</sup> nicht ausgeschlossen werden; wenn eine solche nicht mehr empfunden wird, so zählt das Wort im täglichen Gebrauche in der ihm durch die Metapher zugeleiteten Verwendung als eine selbständige Bildung; die Metapher heißt dann eine konventionelle und ist der wissenschaftlichen Betrachtung noch erkennbar.<sup>2</sup> Wie angedeutet, kann aber der Ausdruck eines Gedankengefüges traditionell so fest geworden sein, daß Mißverständnissen vorgebeugt war, oder doch schien, die von anderen, inzwischen häufig gewordenen Bedeutungen desselben Wortes hervorgerufen werden konnten. Insbesondere ist an Berufsarbeiten mit gleichbleibenden Verrichtungen an relativ unverändert wiederkehrenden Objekten zu denken, z. B. Landwirtschaft. Vorstellungen aus einem Gedankenkreise wie diesem werden über ein altertümliches Lexikon verfügen; Texte, in denen ein solches Lebensgebiet unmittelbar oder bildlich die Ausdrücke liefert, können Wörter mit sich führen in Bedeutungen, die sonst ausgestorben sind, oder können wenigstens Spuren solcher untergegangener Bedeutungen enthalten; eine prähistorische Ausdrucksweise wirkt in ihnen noch fort. Man kann sie aber nur approximativ wiederherstellen. Denn die Verhältnisse, unter welchen der Ausdruck geprägt wurde, sind nicht mehr da, und das einzige, was nach einer spezifischen Bedeutung des Lautbildes suchen heißt, ist der Kontext. Enthielte er soviel Aussagen über das unbekannte Ding, als es Merkmale hat, in jeder eines derselben er-

wenn Wundt (Völkerpsychol. II S. 492 vgl. S. 526. 552.) Fälle wie "Tischbein, Flaschenhals" nicht als Metaphern gelten lassen will, weil der Sprecher dabei nicht an den Unterschied beider Beine oder Hälse denke, so ist das ein energischer Versuch, einen Bedeutungswandel, der sich an "Metapher" selbst ereignet hat, herrschend zu machen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sie wäre also nachdrücklich zu unterscheiden von der sog. radikalen Metapher, wie Max Müller (Wissensch. d. Sprache, deutsche Ausg. 1893 II S. 430) eine besonders sprunghafte Art der Metaphern nennt, welche nicht die Verwendung des fertigen Wortes, sondern bereits die Bildung eines Wortes aus einer Wurzel veranlaßt, indem sie also an dieser, nicht an dem Worte, um dessen Erklärungen es sich handelt, stattfindet. An der Bezeichnung selbst hat M. Müller nicht um jeden Preis festgehalten; s. ders. "Das Denken im Lichte der Sprache" S. 444.

wähnend, so könnte es vielleicht noch erschlossen werden, nämlich wenn es anderweitig auf irgend einem archäologischen Wege noch bekannt wäre. Dasselbe Resultat würde auch erzielt, wenn wenigstens dasjenige Merkmal des mit seinem Namen bekannten Dings namhast gemacht wäre, das als sein spezisisches irgendwoher bekannt ist. Mit anderen Worten, wir bedürften analytischer Urteile; da diese der Logik angehören, die Logik aber das wirkliche Sprechen der Menschen nicht erzeugt, sondern nur das Gesprochene nachträglich bearbeitet, so genügt für die Zwecke der Semasiologie eine Würdigung der Sätze unter dem psychologischen Gesichtspunkte. Dieser lehrt den Satz auffassen als "Gliederung einer Gesamtvorstellung" (Wundt II S. 235 f). Ihre Teile wollen erstlich unterschieden sein, sodann in ihrer gegenseitigen Beziehung auseinander erkannt sein. Die Gesamtvorstellung ist nicht unabhängig vom Subjekte des Redenden und Vorstellenden; in verschiedenem Grade und verschieden deutlich werden ihre Teile vorgestellt. Der vorgestellte Gegenstand zieht die Aufmerksamkeit des Einen durch diese Eigenschaft, des Anderen durch eine andere auf sich. Er ist mehreren Zuständen nacheinander unterworsen. Alle diese Varietäten können ausgesagt werden. Sie lehren dadurch, das relativ Konstante der Vorstellung, endlich das Dominierende begrifflich zu sondern. Sie zeigen anderseits, in welcher Richtung sich an ihr Wandlungen vollziehen. Kein Satz, in dem der Name eines Begriffs vorkommt, ist ganz wertlos für die Bestimmung dieses Begriffs; die Aussagen, die über ihn gemacht werden, wollen aber sorgfältig analysiert und richtig klassifiziert sein.

Wird über einen Gegenstand eine Aussage gemacht, die nicht notwendig in seinem Begriffe gegeben ist, sondern ihn nur zufällig oder nur gerade diesen einzelnen Gegenstand betrifft, so könnte es scheinen, als wäre aus dieser Aussage überhaupt nichts zu entnehmen für die Frage, was das für ein Gegenstand sei, den sie betrifft. Man braucht sich aber nur ein Lautgebilde mit mehreren konkreten Bedeutungen vorzustellen; woran soll man erkennen, welche unter diesen Bedeutungen gemeint ist, wenn nicht an dem Kontext? Mittelbar trägt aber dann seine Aussage vielleicht manches dazu bei, daß unsere Vorstellung des Gegenstandes eine präzisere wird.

In solchen Fällen hat die Sprache etwas Schillerndes; aber kein Vernünftiger unter denen, die sich ihrer bedienen, wird dadurch beirrt; nach der Stellung im Satze bildet er sich seine Vorstellung von dem mehrdeutigen Einzelworte. Es war also eine Illusion, wenn die ältere Lehre von der Bedeutungsentwicklung meinte, sie fuße nicht auf den Zusammenhängen, in welchen sie das zu erklärende Wort findet.1 Richtig war an dieser Absage nur soviel, daß die höhere ars dicendi an ihren Wörtern manchen Schein von einer Verschiebung der Bedeutung erweckt, während doch die fragliche Verschiebung nur individuell, oder gar nur occasionell ist, ohne Folgen für die Entwicklung der Bedeutung dieses Lautgebildes, sofern es einen beweglichen Teil des Sprachschatzes bildet; beachtenswert war die Absage auch insofern, als ein synthetisches Urteil über einen unbekannten Gegenstand oft nur einen vagen Fingerzeig darüber gibt, wie man ihn sich zu denken hat, eine Übersetzung seiner Bezeichnung also nur den Wert eines Vorschlages besitzt.

Eine gewisse ars dicendi, nur nicht die antike, wäre allerdings vom A. T. nicht vorweg auszuschließen. Doch ist nicht ausgemacht, daß sie nur solche Kunstregeln kenne, durch welche die geläufigen Wortbedeutungen verwischt werden. In einem Akrostich, bez. A B C Darius, ist letzteres oft der Fall, wenn wegen des Buchstabenschemas Synonyma und andere Worte herbeigeholt werden, die eigentlich nicht beabsichtigt waren. Ja die Kunst an den Worten kann in ein Spiel mit Worten ausarten, z. B. in übermäßiger Pflege der Alliteration.<sup>2</sup> Derlei findet Verständnis bei

z Vgl. Wundt S. 571 f. — Lehrreich ist in dieser Beziehung das Versahren der ägyptischen Schrift, um Homonyma zu determinieren; sie gibt dem vieldeutigen Zeichen je einen andern Index bei, der die andern nicht herpassenden Bedeutungen ausschließt; Beispiele bei Brugsch, Rel. u. Myth. usw. S. 53 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zu dieser sind vielleicht einige Produkte der zuvor erwähnten Gattung zu rechnen; sie haben dann nicht bloß mnemotechnischen, sondern einen gewissen Kunstwert, z. B.  $\psi$  119. Strenger noch ist die Anforderung in der babylonischen Kunstpoesie gestellt: Die Anfangssilbe, nicht bloß der Anfangskonsonant ist zu wiederholen; freilich macht auch das in der Silbenschrift einen aufs Auge eines Lesers berechneten, ornamentalen Eindruck, z. B. Proceed.

Kunstbeflissenen; dem Ungeübten wird es schwer, zu folgen; über den Gegenstand der Rede wird da ein diffuses Licht ausgegossen, das kältend wirkt und vom sachlichen Zweck ablenken kann. Doch es gibt auch eine andere Art Rhetorik; diese erzielt ihre "Schlager" auf dem entgegengesetzten Wege: sie bringt die Worte in jener reichbestimmten Anschaulichkeit zu Tage, deren sie sich im Kontakt mit dem täglichen Leben und nationalem Denken erfreuen —, also durch ein überraschendes und glückliches Einschmiegen des Redenden in den vulgären Jargon derer, die er als Persönlichkeit überragt. Offenbar hat das A. T. Redner, die ihr Stilideal in dieser zweiten Richtung suchten; von einem Kontext aber, der mittelst dieser Art der ars dicendi hergestellt ist, kann sich die semasiologische Betrachtung Förderung versprechen.

Nicht ausgeschlossen ist, daß die inzwischen durch den Usus, in der Schriftsprache, bevorzugte Bedeutung eines Wortes den archaistischen Gebrauch desselben limitiert. Das wäre Umdeutung an dem isolierten Gebilde nach vordringlicher Analogie. diesem Falle können Worte noch andauernd mit denselben konkreten Objekten verbunden werden, ohne daß doch der zugehörige Vorstellungskomplex derselbe bliebe; er kann sich verschieben deshalb, weil das einzelne Wort nicht alle Merkmale seines Begriffs aussagt, sondern nur die auffälligen, welche aber, wie schon erwähnt, nach sehr verschiedenen Gesichtspunkten ausgesucht werden können. Als Beispiel diene absichtlich eine reich determinierte Aussage: "Über die Wandung des Katafalks hing der Kränze duftiger Flor hinab, leise vom Winde bewegt," - sind nun Blumen der Flor, oder ist es ein Stoff? Im Hörer entsteht, eine Verwirrung, welche einen künstlichen Ausgleich beider möglichen Vorstellungen bezweckt, so daß der Hörer auf alle Fälle nicht mehr ganz das denkt, was der Sprecher gedacht hat. Im Übrigen ist ja nichts bekannter, als daß ein Volk seine eigenen Wortbildungen, wenn sie im Studium der Bedeutungsisolierung angelangt sind, nach einiger Zeit mißzuverstehen anfängt.

Soc. Bibl. Arch. XX S. 154ff.; vielleicht ist dieser Eindruck doch nur eine nicht eigens angestrebte Nebenwirkung.

Die vier angesührten Punkte zeigen zur Genüge, wie die Entwickelung der unbezeugten Sprache in die der bezeugten hereinspielt. Die Geschichte der Bedeutungen eines Wortes besteht daher nicht nur - innerhalb einer Teilsprache - in all' dem, was an Bedeutungen im letzten Sprachstudium erreicht oder noch bekannt war; die Anfangsbedeutung ist nicht lediglich durch Vergleichen und Sichten der einzelnen Gebrauchsfälle des Wortes in der Literatur zu gewinnen, sondern mit Zuhilsenahme gewisser Vorstellungen über die prähistorische Zeit der Teilsprache; sie ruhen auf sprachgeschichtlichen Analogien wie auf realgeschichtlichen Daten über das Volk, das sich der betreffenden Sprache bedient.

Aber welches ist das Volk der Sprache des alten Testaments? Bisher wurde es in diesen Blättern Hebräer genannt aus keinem andern Grunde, als weil eben die Leute, welche hebräisch als Muttersprache gesprochen haben, der bequemeren Ausdrucksweise halber auch einen Namen haben sollten. Dieser Name schien sich zu eignen auch in sofern, als er unter andern Völkern als Bezeichnung dieses Volkes diente. Er verhält sich also indifferent gegen die beständige Auswechselung der Individuen innerhalb des Volksbestandes durch Tod und Geburt, Einwanderung etc. und die hiedurch bedingten ethnologischen Veränderungen. Allein eine Veränderung im Bestande des Volkes, dessen Sprache die hebräische ist, kann hierunter doch nicht stillschweigend inbegriffen sein, die Einwanderung Israels in Kanaan. Der Vorgang ist hinsichtlich seiner kulturellen, einschließlich der sprachlichen, Bedeutung kompliziert; noch mehr aber seine Beobachtung.

Wenn Kanaan zu Ham gestellt wird, so bedeutet das nach weitgehender Übereinstimmung der Gelehrten keine eigentliche Genealogie, sondern die Erinnerung an eine lange dauernde und eindrucksvolle, politische und kulturelle, Beeinflussung der Kanaanäer durch Egypten, welche allerdings solche Resultate zeitigen konnte, wie sie später als rassebildend empfunden werden. Schon früher aber und gründlicher muß der Kanaanäer in seinem Gebiete von Mesopotamien her babylonisch beeinflußt worden sein. Bevor es

diesen Einflüssen ausgesetzt wurde, muß das Kanaanäertum und namentlich seine Sprache arabisch-artig gewesen sein.<sup>2</sup> Doch deckt sich diese Charakterisierung nicht mit dem Begriffe des klassischen Arabisch oder des heutigen Beduinentums oder des der altarabischen Dichter; sie ist vorwiegend geographisch begründet.

Die Israeliten führen sich teilweise auf Aramäer zurück (Dt 26, 5; Jakobgeschichten); aber die Sprache dieser Aramäer war schwerlich schon die, welche regelmäßig unter der aramäischen verstanden wird, einer Sprache, welche nicht nur ihre Blüte erst in viel späteren Jahrhunderten gehabt hat, sondern an den inschriftlichen Funden neuerer Zeit vielleicht geradezu in ihrem Entstehen beobachtet werden kann. Auf ähnlichen Bahnen wie vor ihnen die Hebräer und vor diesen die Kanaanäer sind auch die Aramäer zu einem gesonderten sprachlichen Ausdruck eigenen Volkstums erst gekommen, der sich vom Arabischen scheidet. Auch die nicht-aramäischen Teile Israels werden mit Recht als eine arabische Art gedacht, und so führen denn über die im Lauf der Jahrhunderte eingetretenen Trennungen schließlich die Wege Israels und des Kanaanäertums in ethnologischer Beziehung wieder nahe aneinander.2

Als beide in Kanaan sich berührten, müssen ihre Sprachen es dem einfachen Mann aus dem Volke noch kundgetan haben, daß sie einer Sprachfamilie angehören.<sup>3</sup> Weder wurde die eine Sprache durch die andere beseitigt, noch entstand eine Mischsprache im eigentlichen Sinne des Wortes, wie an der Levante, in Welschtirol und sonst, die sich durch große Armut auszeichnen, weil jede beisteuernde Partei nur das Wichtigste der Gegenpartei lehrt, und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. den praktischen Überblick bei Marti, Rel. d. A. T. S. 26 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daß auch während des Sonderbestandes die Wüstenbewohner auf Nachbarn mit höherer seßhafter Kultur angewiesen sind, s. bei Stade in Z. A. W. XIV

<sup>3</sup> Sehr stark betont von Wright, compar. gram. S. 23 ff. - Hierdurch unterscheidet sich die Entstehung des Biblisch-Hebräischen von der sonst nächststehenden Analogie: Die Gothen in Spanien, die Franken in Gallien, die Normannen bei den Angelsachsen. Immerhin, was dort handgreiflicher hervortritt, muß abgeschwächt auch in Kanaan vorgegangen sein.

meist nur einige bestimmte Lebensgebiete zu beherrschen bestimmt sind.<sup>x</sup> Der Vorgang erinnert mehr an die Heranziehung von Dialekten zu einer bisher gegen sie abgeschlossenen Sprache. Die Heranziehung wird unternommen mit dem mehr oder weniger bewußten Zweck der sprachlichen Bereicherung; und dieser Zweck wird auch erreicht. Das Biblisch-Hebräisch ist nicht älter als die Einwanderung in Kanaan, und es ist bis jetzt noch fraglich, ob man einem der Dialekte, die zum bliblischen Hebräisch beigesteuert haben, ein solches Übergewicht in dem nachmaligen Produkte der Vermischung nachweisen kann, daß er sozusagen das nachmalige Hebräisch schon in nuce enthält und daher ohne irreführende Willkür als hebräisch bezeichnet werden kann. Die Geschichte der hebräischen Wörter wird sich nicht in allen Fällen darüber schlüssig werden, ob ein Wort über die Sprachvereinigung zurück ausschließlich ins Kanaanäertum führe, oder in das altisraelitische Wesen; denn es mögen viele Wörter beiden Teilen gemeinsam gewesen sein; sie wird aber nicht umhin können, die Alternative wenigstens zu erwägen.

Die Kultur der Kanaanäer war den Israeliten überlegen, der Wortschatz der Kanaanäer in dieser Beziehung daher der reichere. Die Israeliten haben diese Kultur nicht abgelehnt, mit ihr mußten sie auch die zugehörigen Bezeichnungen im allgemeinen übernehmen. Originell war die kanaanäische Kultur im Grunde nicht. Ausdrücke des Kulturlebens, die im Arabischen und Aramäischen fehlen, können daher ins Hebräische durch die Kanaaniter eingeführt sein; aber eine Sicherheit läßt sich höchstens im konkreten einzelnen Fall erreichen; bezeugt z. B. das Babylonische diese Ausdrücke ebenfalls, so ist auch ein direkter Bezug aus Babylon durch die Israeliten möglich.

Die "Kultur" ist selbstverständlich nur relativ zu nehmen, und nur in Bezug auf Dinge und Lebensgebiete, die wir weltliche nennen könnten.<sup>2</sup> Auf israelitischer Seite hat das Leben in Wüste und Viehzucht einen Reichtum von Ausdrücken für diese Lebens-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. v. d. Gabelentz, Sprachwissensch. S. 272, 255. 386.

<sup>2</sup> Gegen Goldziher, Mythos b. d, Hebr. S. 291.



178 Caspari, Über semasiologische Untersuchungen am hebr. Wörterbuche.

gebiete, also für eine Reihe von Erscheinungen des Naturlebens (ebenfalls nur relativ gemeint) begünstigt, der nur deshalb weniger günstige Chancen für die Aufnahme ins biblische Hebräisch mitbrachte, als das kanaanäische Kulturlexikon, weil dieses Naturleben selbst verfiel. Nun konnten aber Ausdrücke, die auf seinem Gebiete entstanden waren, inzwischen auf etwas Anderes übergegangen sein; und eigentlich vergessen wurde Viehzucht und Wüste ja keineswegs; eine stille Neigung bewahrte ihnen auch der Volksgenosse, der sich sein Leben ganz anders eingerichtet hatte; ferner verwuchs die nationale eigentümliche Geistesbildung mit dem Vorstellungskreis jener Lebensgebiete, und hielt ihn lebendig, auch als er in der Praxis verlassen wurde.

Damit sind wir auf diejenigen Sprachelemente hingeführt, die den im höheren Sinne kulturellen Gebieten zum Ausdruck dienen. Hier gilt es zu erkennen, ob die Israeliten richtig empfinden, wenn sie behaupten, eine religiös-nationale Eigenart zu vertreten, die der Hauptsache nach mit dem Kanaanäertum nichts zu tun habe. Ist das richtig, so wäre eine scharfe Linie innerhalb des hebräischen Wortschatzes zu ziehen, je nachdem sie der äußeren oder der geistigen Kultur angehören, und namentlich der religiöse Sprachschatz wäre dann im Großen und Ganzen, bez. im Grundriß, bereits mit dem Volke Israel eingewandert.

An zweiter Stelle neben dem Wortschatz kommen Fornenlehre und Aussprache in Betracht. Sie stehen im Zusammenhang
mit der Begriffsbildung, und sind deshalb auch für die Geschichte
der Bedeutungsübergänge nicht ganz zu entbehren. Namentlich
für die Aussprache möchte zunächst ein entschiedenes Durchdringen kanaanäischer Weise angenommen werden;<sup>2</sup> denn diese
war von den natürlichen geographischen Bedingungen<sup>3</sup> mindestens
sehr begünstigt worden; diese wurden aber von den Israeliten
jetzt gegen ihre bisherigen eingetauscht; im Falle nun wider Erwarten die israelitische, vorkanaanäische, Aussprache bleibt, wäre

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ähnlich Wundt I 385. S. 400 f.

<sup>2</sup> Deren Einfluß Wundt I 398f. sehr gering ansetzt.

das ein Symptom hervorragender Zähigkeit der nationalen Eigenart. Ähnlich, wenn auch in abgeschwächtem Maße, ließe sich a priori das Kräfteverhältnis der Differenzen in der Formenlehre ausdenken; das Denken wird von Veränderungen dieser doch weniger alteriert, und ist darum einigermaßen gleichgültig gegen solche.

Dies sind die Erwartungen, mit welchen man an das zu scheidende Sprachgut herantreten darf. Die Scheidung selbst wird durch sie im allgemeinen orientiert, aber nicht ermöglicht. Dazu sind vielmehr Sprachzeugen eines von den Israeliten nicht verfälschten Kanaanäertums notwendig. Die Monumente müssen eine Anzahl sicherer Einzelfälle schaffen; nach deren Analogie kann dann das übrige Sprachgut im Sinne der oben vorgetragenen Erwartungen geschieden werden.

Bruchstücke des unverfälschten Kanaanäertums enthalten zunächst die Amarnabriefe, einerseits Worte, die im Texte die Stellung von Glossen einnehmen, andererseits gewisse Verfehlungen gegen babylonische Orthographie und Aussprache, ferner die von den Israeliten übernommenen Namen kanaanäischer Örtlichkeiten und Personen, die freilich gegen Ummodelung nicht versichert waren.

Die Sendschirli-Inschriften konnten von Halévy geradezu für hebräisch gehalten werden. Nach D. H. Müller² "bieten sie ein Bild der werdenden aramäischen Sprache"; die weitgehende Verwandtschaft mit der Sprache des A. T. wird sowohl von ihm, wie von Lidzbarski³ anerkannt: ein Aramäisch, das dem Kanaanäischen merkwürdig nahe steht. Vorweg müßten also die anerkannten Aramaismen dieser Inschriften ausgesucht werden, von dem Rest das Gemeinsemitische abgezogen und in einer besonderen Gruppe

Wundt I 384 betont dagegen, daß diese Formen von den psychischen Gesetzen abhängen, nach denen die Vorstellungen verbunden werden, und hält sie für sehr beständig, was sich am Judendeutsch seige. An von vornherein verwandten Sprachen tritt dieser Gesichtspunkt naturgemäß weniger hervor.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wiener Ztschr. f. K. d. Morgenl. VII S. 139.

<sup>3</sup> H. B. der nordsem. Epigr. I S. 108. S. 441 f. der gegen D. H. Müller bertchtigte Text. Das Faksimile (Tafel XXII) ist freilich sehr verschwommen.



180 Caspari, Über semasiologische Untersuchungen am hebr. Wörterbuche.

diejenigen Gemeinsamkeiten des A. T. und der Sendschirli-Texte zusammengestellt werden, die nur die sen beiden Zeugen angehören. Politische Berührung des Reiches Sam'al mit den Israeliten ist ausgeschlossen; ihr Sprachgut in der soeben skizzierten Einschränkung bezeugte sohin das Kanaanäertum.

Hieran schließen sich die Inschriften von unmittelbaren Grenznachbarn Israels, voran Mesa. Die biblische Genealogie behauptet
a priori einen näheren Zusammenhang Israels mit den Moabitern,
als mit Kanaan. Es wird gut sein, solchen Angaben nach ihrer
sprachgeschichtlichen Seite Rechnung zu tragen. Der Zusammenhang spielte vielleicht zu einer Zeit, da alle Sprach- und Kulturdifferenzen bis nach Aram hin, und also auch nach Kanaan hinüber, noch weniger ausgebildet waren. Dann hätte er nicht viel
auf sich. Aber wie lange war Moab an die Politik Israels und Judas
gebunden; auch der Aramäerzone war es nahe genug gelagert;
Mesa redete kein unverfälschtes Kanaanäisch.

Chronologisch schließen sich noch an die phönizischen Denkmäler. Die nationale Selbständigkeit der phönizischen Staatenbildungen beruhte auf wirtschaftlichen, technischen, kulturellen Errungenschaften und Bedingungen, auf der geographischen Anordnung anderer Länder und der politischen Lagerung der Weltmächte; nicht eigentlich aber auf natürlichen Bedingungen. Zu geschlossenen Staatskörpern waren sie zu klein; als Analogie dienen die sprachlichen Verhältnisse in den hanseatischen Plätzen Skandinaviens vom Mittelalter her; in der Neuzeit die Handelsstädte an der Westküste Kleinasiens. Die Selbständigkeit des Kanaanäertums in diesem Zweige seiner Sprachdenkmäler ist tatsächlich erschüttert durch Aramaismen.\* Sie rühren eventuell von der zeitweiligen Bedeutung der Aramäersprache im internationalen Handel her. Um so tiefer aber haben sich die Phönizier mit ihren vorhergehenden Nachbarn, den Hebräern eingelassen, 1 Reg 9,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. R. Pietschmann, Gesch. d. Phön. (Sammlung Oncken I, IV, II) S. 26. 28f. 149f. 158f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Erwähnt von Stade in "Morgenl. Forsch". S. 195. 216. 221.

10 - 14. Also ist die Sprache ihrer Inschriften ebenfalls gelegentlicher sekundärer Anpassung an das Hebräische verdächtig.3

Die Übersicht der Sprachzeugen lehrt, daß die Aufgabe einer Scheidung der kanaanäischen und israelitischen Sprachelemente im A T. nach wie vor eine der schwierigsten und mühseligsten ist. Die besseren Zeugen des Kanaanäertums bieten zu wenig, die andern geben keinen festen Boden. Die nachfolgenden Proben werden die Schwierigkeit illustrieren, sie werden unter Benutzung der von Stade a. a. O., Müller a. a. O., und Winckler angelegten Verzeichnisse geboten; das erste derselben ist freilich durch die Funde der Zwischenzeit stark zusammengeschmolzen.

Um bloße Lautgebilde kann es sich der Untersuchung, wie es scheint, überhaupt nicht handeln, sondern nur um sie in Verbindung mit einer bestimmt umschriebenen Bedeutung.

## Begriffswörter:

Eiland. Daß dieses Wort von den Kanaanäern eingebracht wurde, ruht doch nicht nur auf dem - vielleicht zufälligen lexikalischen Tatbestand, sondern auch auf der inneren Überlegung, daß es ein Seemannsausdruck gewesen sein mag; in dieser Beziehung waren die Israeliten zum Teil auf die Phönizier angewiesen. Andere nautische Ausdrücke allerdings teilen sie mit Babylon, bez. mit Ägypten.

Mantel; nicht der Gegenstand, aber der Name.

könnte mit einer einheimischen Agrarversassung übernommen worden sein; das gilt dann vielleicht noch weiter von Feld, משאת Abgabe. ז neben echtisraelitischem ז; überhaupt kann mehrmals mit Nutzen auf die im Sprachschatz des A.T. vorhandenen Dubletten geachtet werden. Manche, die sicher als solche erkannt werden, dürften sich auf die zwei Sprachen verteilen; doch gab es auch schon im Kanaanäischen Dubletten; wie hieran anschließend zu bemerken gestattet sei, stehen Amarna 149, 36 - 38 nach H. Wincklers Lesung שו היה in derselben Bedeutung so-

<sup>1</sup> Auf diesen Gesichtspunkt hatte Stade a. a. O. verzichtet; s. aber ders. Gesch. Israels I 141 f.

<sup>2</sup> Keilinsch, Bibl. V.

zusagen in einem Atem, sodal höchstens das genus dicendi, dem jedes von beiden zugehört, als ein verschiedenes gedacht werden Die beiden Ausdrücke haben sich nachmals auf die Phönizier und die Sam'al-Leute reinlich verteilt, wie man nebst der sonstigen geographischen Lagerung beider bei Lidzbarski a. a. 0. nachsehen kann. Es fällt auf, daß auch die Bibel שם ausgeschaltet hat. Denn, da die Wurzel sonst reichlich vertreten ist, kann man die Lücke kaum anders beurteilen.

לבְּל, die berühmte Stoffindustrie der Phönizier mag in ihren Anfängen weit zurückreichen.

Dolmetsch, war in Kanaan schon zur Amarnazeit wegen der politischen Verhältnisse unentbehrlich.

בחשת Erz; ob tyrisches Kulturprodukt mit einst speziellerem

עבד das Feld bearbeiten Gen 2, 5 u. ö.

s. v. als los-, frei-lassen, ob aus kanaanäischem Gesinderecht? Es hat den Anschein, als kämen noch einige Gestaltungen dieses Wurzelbildes in Frage.

סְמֶל Götzenbild; vielleicht auch מְּנְחָה, das den Ackerbau voraussetzt; aber z. B. nicht מצבה etc.

als regierende Person; das ist eine Assoziation, die nur unter bestimmten geschichtlichen Zuständen eintritt, also vielleicht in der Richterzeit in Nachahmung kanaanäischer Institutionen.

### Hilfswörter:

אלין als Relativkonjunktion, Amarna 21, 50; Mesa 29.

אמר Amarna 70, 12; phon. mag ursprünglich auf eine Bedeutung der Wurzel "Befehlen" zurückgehen.

Das pron. pers. 1. sg. liegt im A. T. in einer kürzern und einer durch einen Deutelaut verlängerten Form vor; die letztere ist babylonisch, die andere südsemitisch. Anaku sprechen die Kanaanäer aus anuki; also sind sie es, die dem A. T. sein אנכי vermittelt haben; Amarna 180, 66.1

<sup>1</sup> Gewagter erschiene die Behauptung, nur die Vokale stammten von den Kanaanäern, (1) Dir aber sei echt hebräisch wegen Ex 20, 2 Dt 5, 6 u. ä. Denn

Eigennamen (abgesehen von Ortsnamen):

AL; die mit Adonis zusammengesetzten Personennamen, 5 im A. T., nebst ihren Hypokoristiken.

Aussprachen (einige der folgenden Fälle sucht man häufig, doch kaum mit Recht, als Suppletiverscheinungen zu behandeln):

Wh ohne media  $\mathbf{j}$ ; in der Flexion überwiegen bekanntlich Formen mit  $\lambda$ . Did mit dunklem Vokal. The mit hellem Vokal und ohne Schluß-D. Diesen Kanaanismen, die keine einheitliche Tendenz verraten, stehen eventuell je weitere konsonantische Erscheinungen zur Seite: The mit media j. Die Ansicht, j sei zäher als  $w^2$  und israelitischerseits aus diesem herausgebildet, bestätigt sich an der oben erwähnten Amarna-stelle nicht. Schreiben diese mit j, so steckt die israelitische Aussprache wohl in The. An diese schließt sich dann der i-Vokal $^3$  verbaler Vorsilben namentlich wegen des phönizischen  $H_x$  [Hif il]. Auch die maskuline Pluralendung möge als Aussprach-Differenz hier erörtert werden:

A. T. Mesa, Aramäer Phönizier Außerdem: im in gemischt? ani, una etc.

eine beliebige Ansicht über das Alter des Dekalogs trifft seine auf uns gekommene textliche Gestaltung noch nicht mit. Sobald die sprachliche Fusion das Nebeneinander zweier synonymer Pronomina ergeben hatte, erzeugte der Überfluß selbst das Bestreben nach seiner Bewältigung:

a) durch Bevorzugung der beiden verfügbaren Formen, in diesem Falle der kürzeren, vollzogen in Ez;

b) durch Aufrichtung einer Bedeutungsdifferenz zwischen beiden Dubletten, etwa die schlichte Geltendmachung des Ich gegenüber der vollgewichtigen. Eine Vorstufe hiezu mag es gewesen sein, daß bedeutende Persönlichkeiten sich je nach ihrem Temperament mit Vorliebe nur einer von beiden Dubletten bedienten, und daß sie hierin für ganze Stilschulen maßgebend wurden. Daher konnte sich, im Zusammenhalt mit anderen Argumenten, auch die Literarkritik auf "Die und "Meziehen; aber schon die Vorliebe gewisser Wortverbindungen für die eine oder andere Form ("DIE NUC") noch Neh 1,6, der sonst immer "DE sagt) mahnt zur Vorsicht. Derjenige, der zwischen beiden Formen eine Bedeutungsdifferenz empfindet, scheint mir der feinfühlige Jeremia zu sein; doch ist das hier nicht weiter auszuführen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lidzbarski I S. 222. <sup>2</sup> Stade, S. 223 Anm. 5.

<sup>3</sup> Stade S. 212 f. 208 f.

<sup>4</sup> Schröder, phöniz. Spr. S. 175 sucht die n-Formen als Schreibsehler ab-

n ist also das Allgemeine, m partikulär. Doch diese Unterscheidung gilt nicht unbedingt: šilšom neben rišon; Pron. ammu und annu; minäische Memation, arabische Nunation. Möglich, daß Plural-m einst weiter verbreitet war. Das Besondere hätte darin bestanden m nicht fallen zu lassen. Die Phönizier, die Kanaanäer, die Israeliten trasen in dem m zusammen und bestärkten sich gegenseitig dam. Ist aber m partikulären Ursprungs, so kann der Umstand, daß es nicht moabitisch ist, auch so verstanden werden, daß es einst auch nicht israelitisch war, die Israeliten aber gemäß der oben ausgesprochenen Erwartung es über sich ergehen ließen, als sie es in Kanaan hörten, und sich aneigneten. Später hätte sich dann der aramäische Einfluß geltend gemacht, ein Einfluß, den das junge punische m gar nicht zu spüren bekam. Die asiatischen Phönizier dagegen waren dann vielleicht in ihrer Aussprache dem m nicht mehr so zugetan, wie in ihrer Schrift. Den Artikel 71 brachten die Israeliten wohl mit; er ist noch moabitisch, bei den Phöniziern aber sparsam' vertreten. An diesem Tatbestand fällt nur auf, das Mesa diesmal mit dem A. T. geht. Aber man wird dem gerecht mit der Feststellung, daß das Hilfswort 77 mehr Anklang fand als das Plural-m. Die Sendschirli-Leute haben 7 natürlich nicht kennen gelernt.

Auch der Wortschatz der Israeliten hat dem kanaanäischen unter Umständen Widerpart gehalten. So hat "p die Bedeutung "Stadt" nur in übernommenen Ortsnamen; wenn schon die Wurzel für diese Bedeutung gebraucht wurde, dann in Femininform.<sup>2</sup> Nicht einmal בעל in irgend einer seiner Bedeutungen ist sicher kanaanäische Mitgift. Auch הבות die gegen die Kanaanäer geschleuderte

zutun; aber Aramaismen könnten sie sein. Verwechslung von auslautendem m und n z. B. Gen II, 27 (vgl. den kritischen Apparat bei Brook-Mc Lean) ist doch anders zu beurteilen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Stade, S. 228f. — Später ist bekanntlich dieser Deutelaut nochmals in die Artikelfunktion berufen worden, jedoch ohne Zusammenhang mit obigem Tatbestand, vgl. Brockelmann, sem. Sprachwiss. S. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die nachträgliche Verteilung von Lautverschiedenheiten, die die Dialekte zunächst absichtslos hervorgebracht hatten, auf Begriffsspaltungen behandelt Wundt, II S. 433 f.

Parole Ri 6, 25 u. ö., wird, obwohl noch babylonisch bezeugt, in dieser speziellen Bedeutung wenigstens israelitisch sein. Hiermit würde das Gebiet israelitischer Eigenkultur<sup>1</sup> und ihrer Güter gestreift, wo erwartungsgemäß der Eigenbesitz des hebräischen Lexikons durch noch zu findende kanaanäische Inschriften limitiert, bez. anerkannt werden wird.

Viele der vorgeführten Einzelheiten gelten nur bis auf Weiteres; durch einen neuen Fund können sie korrigiert werden; viele können wenigstens anders, wie hier versucht, gedeutet werden, namentlich indem noch Manches der späteren innerpalästinischen Entwicklung der Sprache bei den Israeliten zugewiesen werden kann. Darum kann auch das Fazit nur mit gebührender Reserve gezogen werden: Was den Wortschatz anlangt, ist die Bereicherung der Israeliten durch die Kanaanäer auf bestimmte Gebiete der Kultur beschränkt; neben diesen bestand aber auch eine israelitische Eigenkultur, die in der folgenden Geschichte bleibt und von größerer Wichtigkeit ist als die kanaanäische. Sie äußert sich in energischer Bewegung der mit Lautbildern verknüpften Vorstellungen: die Herausarbeitung partikulärer Bedeutungen der Wörter dankt das alttestamentliche Lexikon in wichtigen Gebieten, wie im psychologischen und religiösen Sprachschatz, den Israeliten, nicht den Kanaanäern.

Was die Formenlehre anlangt, so ist jedenfalls in der Sprache der Bibel ein starker Einschlag zäher israelitischer Eigenart. So etwa sind in der Mischsprache, die wir unter dem Namen der hebräischen\* kennen, die Rollen verteilt. Es ist also nicht eine Sprache, die eines Tages einfach ihre Besitzer gewechselt hat, sondern über die neuen Hausherren zurück existiert diese Sprache,

Wundt I S. 400 f.: "Mag der an Zahl surücktretende, aber herrschende Teil einer Mischbevölkerung mit den sozialen Formen des Lebens und den meisten sittlichen und religiösen Anschauungen auch die sprachliche Form, in die der Mensch seine Vorstellungen und Gefühle kleidet, der Gesamtheit mitteilen, dem Lautcharakter der Sprache wird . . . schließlich die unterdrückte, scheinbar verschwundene Rasse ihren Typus aufprägen."

<sup>2</sup> S. aber Jes. 19, 18 u. die Kom. z. d. St.

der das A. T. angehört, überhaupt nicht, weder in Kanaan, noch anderswo. Statt dessen verästet sich der von da ab geschlossene Stamm rückwärts in seine Wurzeln, freilich im genealogischen, nicht etymologischen Sinne. Unter diesen Wurzelsträngen ist ein kanaanäischer, eventuell ein babylonischer, minäischer, ja hethitischer. Aber auf die Eigenart der Sprache des A. T. haben sie alle weniger eingewirkt als einer, der im Gegensatz zu ihnen der israelitische heißen darf. Der hat den Charakter bestimmt. wie die Samengattung im Acker die künftige Pflanze. Der Synthese dieser Elemente aber wird der Name "hebräisch" bleiben dürfen. Bisher war hauptsächlich vom Ausgangspunkte der Darstellung der Bedeutungsentwicklung die Rede. Die Darstellung betritt in ihrem weiteren Verfolg das Gebiet schriftlicher Bezeugung der zu untersuchenden Wörter: in welchem Verhältnisse steht die Geschichte der Bedeutung der Wörter zur Geschichte der Literatur, in welcher sie enthalten sind?

Unter Literatur wird hier, wie nicht anders zu erwarten, das in hebräischer Sprache vorhandene Schrifttum verstanden. verloren gegangene deshalb nicht, weil an ihm keine lexikalischen Untersuchungen mehr angestellt werden können. Wenn hie und da in geistreicher Weise von einer "Literatur" vor der Literatur die Rede ist, so wird darunter eine noch ungeschriebene, aber im Wortlaut mehr oder weniger geregelte Überlieferung geschlossner Texte verstanden. Sie drängen früher oder später zur schriftlichen Fixierung und rusen so ein Schrifttum ihrer Sprache hervor, in welches sie, doch nicht unverändert, übergehen. Wie sie, nach rückwärts gesehen, aus der Sprache hervorgegangen sind, so haben sie nach vorwärts dann ohne Zweisel das weitere Leben der Sprache mit Macht beeinflußt. Mußten sie ihr doch als das selbsterzeugte Ideal, als sichtbar gewordnes Sprachbewußtsein, vorkommen. Der Einfluß des wirklichen Schrifttums auf die Sprache ist schwerlich ebensogroß geworden. Wäre nun das Absehen einer Sprachforschung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Mittelpunkte steht der Jahvismus, vgl. Stade, Entstehung d. Volkes Israel S. 19—23.

darauf gerichtet, den absolut ersten Zustand einer Sprache zu erkennen, so würde sich dieser Forschung die sog. ungeschriebene Literatur quer in den Weg legen, wie eine Sandbank unter Wasser der Schiffahrt. Weil sich das Hindernis an sich bereits unserer Beobachtung entzieht, kommen wir auch nicht darüber weg. Einesteils wegen dieser Unfähigkeit, andernteils, weil es doch mehr eine Liebhaberei ist, die Anfänge der menschlichen Geistesgeschichte gegenüber ihrer ohne Zweifel bedeutsameren Fortsetzung zu bevorzugen, hat die ungeschriebene Literatur für die bedeutungsgeschichtliche Forschung nicht den Charakter einer Sperre. Diese Forschung dringt rückwärts soweit, als sie eben kommt. Das in der Richtung auf die Anfänge Letzterreichte wird ihr Ausgangspunkt, mag auch dieser schon tief in Literatur, d. h. in ungeschriebner, stecken. Das Interesse der Forschung wendet sich ihm allerdings auch zu; mehr aber dem von dort aus anhebenden Verlaufe selbst und seinen Endpunkten. Die Gründe hierfür anzugeben, liegt einer Methodologie der Geschichtsforschung, ja einer Philosophie der Geschichte, ob.

Vom Ausgangspunkte abwärts zu uns her gibt es dann für die Forschung ein zeitliches Nacheinander, und ebenso in dem noch vorhandenen Schrifttum. Beide Reihen, die des sprachlichen Lebens und die des Schrifttums, decken sich jedoch nicht.

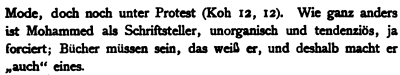
Man kann von einer absoluten Chronologie der alttestamentlichen Literatur eine relative unterscheiden. Das zeitliche Verhältnis zweier Schriftsteller unter sich wird etwa übereinstimmend beurteilt, aber über die ziffernmäßigen Daten, auf welche sie festzulegen wären, besteht vielleicht weniger Einverständnis. durch Daten wäre die Schrift verlässig mit den Kulturzuständen verknüpft, aus denen heraus sie zu verstehen ist. Ferner begegnen Fragmente, die ein Wort höchst originell anwenden, aber weder in der absoluten noch in der relativen Chronologie der Literatur ihre sichere Stelle haben. Kann unter solchen Umständen daran gedacht werden, die Geschichte der Bedeutung eines Wortes zu durchschauen, solange nicht die äußere zeitliche Reihenfolge seiner Verwendungsfälle seststeht? Es scheint also an einer unumgänglichen Voraussetzung zu fehlen; dennoch ist es nicht ausgeschlossen, wenigstens in einigen summarischen Querschnitten die aufeinanderfolgenden Zustände der hebräischen Sprache zu sondern, weil nämlich die a. t. Literatur auf das Leben ihrer Sprache nicht diesen Einfluß hatte, wie eine heutige Literatur auf die ihrige.

Die alttestamentliche Literatur ist zunächst nicht so individuell gegliedert, wie die heutige. Ein erstes Erfordernis der Literaturbetrachtung ist es heute, über die Person des Verfassers eines einzelnen Erzeugnisses Bescheid zu wissen. Im schroffen Gegensatze dazu sagt das A. T. über seinen Schriftsteller oft wenig, oft gar nichts;2 weite Strecken sind anonym übeliefert. Daraus wird klar, daß beide Zeiten ihre Literatur recht verschieden ansehen. Nicht immer verbirgt sich der a. t. Verfasser absichtlich; er ist sich einfach nicht bewußt, daß an seinem Namen etwas gelegen sei; der Nachwelt enthält er ihn vor, und glaubt nicht, sie dadurch neugierig zu machen, oder sie zu schädigen. Die schriftstellerische Beschäftigung nimmt ihn eben nicht in dem Maße in Anspruch, daß sie für seine persönliche Lebensführung bestimmend würde; der schriftstellernde Priester verbraucht die meiste Zeit mit aktivem Fungieren; der Prophet ist in erster Reihe ein Redner; erst der Nachhall davon wird zum prophetischen Buch; der Gesetzesausleger sammelt schriftlich die Erfahrungen und Verfahrungsweisen aus der praktischen Ausübung der Rechtspflege; weil man singt, legt man einen Psalter an; noch der Weisheitslehrer horcht auf die Alten, auf die Fremden, auf die Straßen, sammelt das Mündliche, und schätzt es sich zur Ehre, wenn er auch einen kleinen Beitrag dazu liefern kann, schon dem Umfange nach viel zu wenig, um ihn zu einem selbständig bestehenden literarischen Erzeugnis zu erheben.

Da beginnt schüchtern die Freude an den Büchern; sie werden

z Baudissin (Studien zur semit. Rel.-Gesch. II) legt zunächst eine nach den Gesichtspunkten: Sachen, Menschen, Gott, in Gruppen zerfallende Wortstatistik an und sucht dann innerhalb derselben eine geschichtliche Entwicklung auf, die nicht auf den literarischen Ereignissen fußt (S. 18 f.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. zu dem Folgenden Wildeboer, Lit. d. A. T. \$ 5 u. 6.



Aber schon unter den antiken Klassikern gibt es Berufsschriftsteller; sie werden durch Schreiben berühmt; so gut wie der Marmor und die Farbenerde, wie die menschliche Stimme, werden auch die Buchstaben das Substrat einer Kunst. Virtuosen der Rede stehen auf, ihre Namen, ihre Werke müssen erhalten werden, sie dienen den nachfolgenden Kunstbeflissenen zum Studium und Vorbild.

Auf beide Arten der Wortschätzung zielt, man darf sagen, in geläutertem Malle, auch noch die gegenwärtige Schriftstellerei ab, und unterscheidet sich dadurch von der a. t. Literatur. Bekanntlich ist dies nicht immer berücksichtigt worden, z. B. auch nicht immer von Herder, obwohl er bedeutende Ansätze aufweist, das A. T. von der individualisierenden Literaturbetrachtung los zu machen. Er lebt doch zu lang unter den Dichterkönigen, in den Kreisen der Literaturgeschichte und des Stils, als daß man ihm den Vorwurf ersparen könnte, er finde seine Aufgabe darin, Lorbeerkränze zu flechten für a. t. Autoren, und er rezensiere, den er zuvor kreiert hat.

Nun ist nicht zu leugnen, es gibt Stilverschiedenheiten im A. T., und sie beruhen auf der Individualität ihrer Verfasser. Stilistischer Art sind ja die Argumente, mit denen die Literarkritik einsetzt. Angenommen, es fände sich heute ein Fragment, das einem der kanonischen großen Propheten gehören muß, die Wissenschaft bliebe wegen der Diktion nicht lange in Verlegenheit, wem es zuzuweisen.

Von solchen nachweislichen Schriftstellerindividualitäten im A. T. ist jedoch nur mit zwei Einschränkungen zu reden.

I. Im ganzen Schrifttum stehen sie da wie hervorragende Gipsel an einem Gebirgstock; die geschichtliche Entwicklung hat sie als Sondererscheinungen hervorgetrieben und von sich abgespalten; die Fortsetzung der Sprachentwicklung aber knüpft nicht an diese Gipfel an, sondern weiter unterhalb und unmerklich 190 Caspari, Über semasiologische Untersuchungen am hebr. Wörterbuche.

zweigt sie aus der Gesamtbasis ab und umgeht die einsamen Höhen, welche man die Kopfstationen auf der Wanderung der Sprache nennen könnte. Ein so eigentümlicher Sprachzustand, wie er im 2. Teil des Jesajabuchs erreicht wird, erzwingt nicht, daß fortan einige Zeit in diesem Stil gepredigt und gesungen wird, wenn es auch an Nachahmungsversuchen nicht gefehlt haben kann. Im ganzen aber haben die Individualitäten der a. t. Literatur, je durchgreifender sie ausgebildet sind, um so weniger Einfluß auf die Fortentwicklung der Volkssprache ausgeübt.

2. Manche originellen Stile und Wörterbücher — wie der kleine Nahum — können doch nicht für persönliche Gebilde gelten. Inmitten der Volkssprache lassen sich relative Individualitäten unterscheiden, der Ortsdialekt, die Sprachinsel, vermöge geographischer, sozialer, geistiger Schranken. Solche kleineren Sprachkreise innerhalb des Gesamthebräischen sind es eigentlich, welchen die Literaturkritik Rechnung trägt, wenn sie von der elohistischen, deuteronomistischen u. s. w. Schule redet. Die grundlegenden Pentateuchschriftsteller haben ihr aufgehört, persönlich zu sein; damit ist eben nur besiegelt, daß das a. t. Schrift-

I Das Verhältnis des Stils und der Redeweise solcher relativer Individualitäten zu dem hebräischen Gesamtsprachgebiet kann vielfach als "singulärer Bedeutungswandel" (Wundt, a. a. O. S. 541 ff.) vorgestellt werden. Auch dieser kann in vielen Fällen von einer individuellen Person nachweislich ausgegangen und dann in die Sprechweise der Umgebung, zunächst der näheren, übergegangen sein. Vielleicht ist der schriftstellerische Zeuge, den wir für einen singulären Bedeutungswandel haben, und der sich als individuelle Person geriert, sein Urheber; vielleicht gehört er nur der Umgebung des Urhebers an und hat die neue Bedeutung übernommen. Ist er der Urheber, so fragt sich noch weiter, ob die neue Bedeutung gerade an der Stelle, an der sie begegnet, ins Leben gerufen wurde. In letzterem Falle ist dann ein Zeugnis dasur, daß der Bedeutungswandel von anderen nachgeahmt wurde, erst noch zu erbringen; bis dahin liegt hier eine Individualerscheinung im strengen Sinne vor, etwa eine gewöhnliche rhetorische oder dichterische Metapher, und geht die Semasiologie überhaupt nichts an, sondern die Exegese. Man sieht schon, daß die Klasse dieser mit Sicherheit zu beurteilenden Fälle durch eine Reihe allmählicher Übergangsklassen hindurch erreicht wird, m. a. W. es gibt eine Grenzstrecke, deren Zugehörigkeit zur Semasiologie oder zur Exegese schwankt. In den Grenzgebieten der Disziplinen wird ja immer ein derartiger Zustand angetroffen.



Caspari, Über semasiologische Untersuchungen am hebr. Wörterbuche.

tum überhaupt nicht mehr als Gründung einer Reihe teils einzeln auftretender, teils sich auf einander beziehender Schriftsteller aufgefaßt werden kann; es sind in gewissem Sinne weit mehr Autoritäten, die hinter diesem Schrifttum stehen, als die daran geschrieben haben. Viele der letzteren kommen sich lediglich wie Wortführer vor, und freuen sich ihrer bescheidenen Stelle. <sup>z</sup>

Es ist kaum notwendig, zu sagen, daß sich der geschilderte literarische Charakter nicht nur über die Produkte erstreckt, die schon bei ihrem Auftreten als Bücher gedacht waren; er eignet nicht minder den heiligen überlieferten Geschichten, mit welchen sich lokale Heiligtümer auswiesen, und den rituellen Texten, nach denen sie sich bei der Ausübung heiliger Handlungen richteten.

Dies werde hier betont nur in dem Sinne, daß im allgemeinen der a. t. Ausdruck nicht gelten kann als geboren in dem Augenblicke, in dem er geschrieben wurde; er kann schon vorher da gewesen sein und ist vielfach usuell. Dies hat namentlich die sog. traditionelle Auslegung ignoriert. Den Psalter, den sie tunlichst in größerem Umfange, als er selbst wollte, einer persönlichen Individualität zuteilte, hat sie denn auch in sprachlicher Hinsicht als Individualschöpfung beurteilt, so gut wie immer in der Literaturgeschichte ein Bändchen Gedichte danach durchmustert worden ist, wie der Verfasser die Sprache beherrscht und meisterlich zu formen vermag, sie in den Bann dessen zwingt, was gerade ihm zu sagen gegeben wurde; wie er im Sichtbaren das Unsichtbare sieht, was für Bilder ihm zur Verfügung stehen; welches demnach die Verhältnisse gewesen sein mögen, unter denen er geworden ist.

<sup>\*\*</sup> B. Luther (bei Eduard Meyer, Die Israeliten u. ihre Nachbarst. S. 154) handelt vom "Stil des Jahvisten", jedoch nur im kunstgeschichtlichen Sinne des Wortes, ohne ihn bis in seine sprachgeschichtliche Ausgestaltung zu verfolgen, obwohl dies eine Art "Probe aufs Exempel" böte. Soviel ich sehe, werden nur drei Punkte angeführt, die möglicherweise individuellen Sprachgebrauch bekunden: 1772 in den Patriarchengeschichten (S. 130), bis wie (S. 153) und die Benennung Jakobs mit "Israel" (S. 143). Aber die beiden ersten können auch usuell sein.

Zugegeben, die alte Auslegung hätte zu allen Psalmen den richtigen Verfasser gefunden, so ist sie doch selbst einem a. t. Dichter gegenüber nicht berechtigt, die Voraussetzung zu machen, er sei als eine sprachliche Individualität zu behandeln; damit schiebt sie lediglich moderne Verhältnisse unter. Die vertiefte Kenntnis der einstigen hebräischen Kultur ergibt, daß es dem jeweiligen Verfasser an den meisten Vorbedingungen dafür fehlte, sich zu einem eigentümlichen Schriftsteller auszubilden. Schriftsteller immer nur im Nebenamt, verwendet er auf derartige Ausbildung gar nicht die erforderliche Zeit; auch das Interesse seiner Leserwelt drängt ihn nicht dazu; sie hat kein schriftstellerisches Ideal, er sucht sich keines; er beabsichtigt nicht, müht sich nicht, die eigne Seele in möglichst adäquate Worte zu fassen in dem Bewußtsein, dadurch werde den andern eine innerliche Bereicherung zuteil, wie überhaupt durch den seelischen Austausch, der doch voraussetzt, daß die gebende Seele sich einen in seiner Eigenart hervortretenden Gehalt habe aneignen können. Wirkungen solcher Art sind gleichwohl von Propheten, vom Psalter ausgegangen; daß sie nicht beabsichtigt waren, ist gerade das Große an ihnen und ihren Ursachen. Originelle Persönlichkeiten fehlen in der Tat weder den Hebräern noch ihrem Schrifttum, obwohl sie sich nicht auf Pflege der Individualität verlegt haben, zufrieden damit, daß sich der Einzelne als Teil des Ganzen fühle, und daß er zur Hebung des Ganzen verpflichtet sei. Genau besehen, war es diese Pflicht, an welcher das Individuum entstehen mußte, aber es drängt noch nicht von der Masse fort, es will sie nach sich ziehen, damit der empfundene Abstand wieder ausgeglichen wird.

Die Phraseologie des Hebräers ist nicht ästhetisch gedacht, sie dient praktischen Zwecken; vor allem will sie verständlich sein; so kann sie nicht anders, sie muß sich in erster Linie aus der jeweiligen Vorstellungswelt des Kreises, an den sie sich wendet, zusammensetzen. Dieser Kreis soll durch die an ihn gerichteten Reden religiös angeregt werden, oder er ist es schon; daher sind es an erster Stelle die sämtlichen Erscheinungen des religiösen Lebens und Treibens im Volke, welche dem Sprachschatz des A. T.



Caspari, Über semasiologische Untersuchungen am hebr. Wörterbuche.

193

Die Hebräer sind ein Religionsvolk auch seine Mittel liefern. abgesehen davon, daß die geschichtlichen Wirkungen, die von ihnen ausgegangen sind, sie für uns dazu machen; zum Verständnis ihrer eigenen Geschichte ist doch auch eine Anlage für Religion anzunehmen; man verzeihe das von den Psychologen verpönte Wort. Was hier Anlage zur Religion heißt, ist natürlich auch etwas geschichtlich Gewordenes, wirkt aber auf den Fortgang der eigenen Geschichte des Volkes als eine Anlage ein. Nun werden Seelenvorgänge intimster Art aufgesucht, Vorstellungen sublimsten Inhalts werden ausgedrückt, indem ihnen analoge Einzelheiten des Kultus und Rituals substituiert werden. Diesen Sprachschatz schafft nicht ein Einzelner; täglich und allmählich erarbeiten ihn die kultischen Beamten und nicht minder die teilnahmsvollen Zuschauer. Ausdrücke, welche bis jetzt noch nicht aus solchen realen Voraussetzungen erklärt sind, nur deshalb für individuelle Neuschöpfungen zu halten, wäre vorschnell.

Außer den Erscheinungen der Religiosität zählt zu den realen Voraussetzungen der Sprechweise selbstverständlich noch die gesamte Kultur der Hebräer und die Natur, in welcher sie leben. Wie die Kultur spricht, wird kulturhistorisch interpretiert (Wundt, II 438 f).

Mit der Geschichte dieses Volks als einer zusammenhängenden Masse schreitet seine Sprache fort; deshalb ist die sprachliche Entwicklung relativ unabhängig von der Chronologie ihres erhaltenen Schrifttums.<sup>2</sup> Die Literatur der Hebräer hat überhaupt keine in ihr liegende, in sich geschlossene Entwicklung; sie ist oft nur die gelegentliche appendix zu der Entwicklung des Sprechens und Denkens der Hebräer, und erst von diesem her zu begreifen. Natürlich sind Bestandteile dieser Literatur zu Fermenten geworden, von welchen Rückwirkungen auf das Denken und Sprechen ausgegangen sind; der ganze Kanon war zuletzt ein solches; in der

Etwa im Sinne von Vorgängen, wie sie H. Winckler (Abram als Babylonier etc.) annimmt.

<sup>2</sup> Nicht weil sie willkürlich wäre, sondern weil sie ihre eigenen, und zwar nicht aur grammatisch-lexikalische oder phonetische, Gesetze hat, vgl. Wundt, Völkerpsychol. II S. 432, 437.

Zeit, als diese Literatur wurde, verzeichnete sie noch wenig Erfolge dieser Art. Nur weil das Denken und Sprechen nicht mehr unmittelbar zugänglich ist, konnte man eine innere Entwicklung des Schrifttums selbst wahrzunehmen glauben, dergestalt für die Hauptsache deren Begleiterscheinung unterschiebend. Die erhaltene Literatur leistet zunächst nur dies, daß sie durch ihren Inhalt ein Bild der Geschichte des Volks gibt, mit dem man sich eben begnügen muß, man mag es für lückenhaft halten oder nicht. Erst an der Hand dieses Geschichtsbildes ist dann der in der a. t Literatur vorliegende Sprachbestand zu beobachten; daraus entspringt ein Bild der sprachgeschichtlichen Entwicklung, welches sich mit der Literargeschichte auseinanderzusetzen hat; aber wie die Darstellung des Sprachgeschichtlichen nicht lediglich aus statistischer Arbeit an dem literarischen Bestand und aus der an ihm geübten Kritik hervorgeht, z so ist auch die bedeutungsgeschichtliche Darstellung nicht dazu berufen, daß aus ihren Resultaten eine neue literargeschichtliche Anschauung konstruiert wird.

Solange die Erörterung allgemein gehalten bleibt, lohnt es nicht, sie über den erreichten Punkt hinaus zu führen; alles liegt daran, wie die gewonnene Erkenntnis in den bedeutungsgeschichtlichen Einzeluntersuchungen angewendet wird. Vorläufig gibt sie einige Vorsichtsregeln an die Hand:

Die Glossen und überhaupt jüngere Stellen, die sich auf ältere beziehen, sind nicht maßgebend für das Verständnis dieser älteren Stellen, soferne sie isoliert betrachtet sein wollen.

Eine ältere Schrift kann von einem Worte einen fortgeschrittenen Gebrauch machen, eine jüngere einen altertümlichen fortsetzen (poetische Bücher).

Ein besonderer Sprachgebrauch kann älter sein, als die Stelle in der Literatur, an der er erstmalig beobachtet wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sosusagen mit Kautzsch und Mandelkern als einsigen Hilfsmitteln.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es sei hier einer Vermutung über den Gebrauch von "Kanaaniter" im Sinne von "Handelsmann" Raum gegeben. Analogien sind Aegyptius — der Wahrsager, und "der Chaldäer". Diese Volksnamen haben als Berufsbezeichnung den Bestand des Volkes in der politischen Geschichte überdauert. Sie sind

Die Vorsichtsregeln sind Ableitungen aus dem einen Satze: Die Einsicht in die Entwicklung des Hebräischen kann nicht gewonnnen werden aus einer formalen Betrachtung des geschichtlich vorliegenden hebräischen Schrifttums, sondern nur auf dem Umwege über die aus diesem Schrifttum und sonst erhältliche Darstellung der Geschichte des hebräischen Volkes. Die geschichtlichen Daten, auf den Sprachbestand angewendet, lassen ihn geschichtlich gliedern. Vorbehalten bleibt die Ausnahme, daß die Geschichte des Volkes selbst zu der Erkenntnis führt, seine sprachliche Entwicklung sei durch Bestandteile des a. t. Schrifttums unmittelbar beeinflußt worden.

Schlieblich bringt es die Literatur überall so weit, daß sie,

auf denjenigen Beruf angewendet worden, durch welchen sich die Volksangehörigen in der Welt am meisten hervortaten. Die Volksangehörigen haben diese Berufe nicht erst dann zu kultivieren begonnen, als ihre Nation als solche aufhörte, zu existieren. In der eignen politischen Glanzzeit kehren sie die Pflege dieser Berufe als für die Volkseigenart charakteristischer hervor. Denn eben dann, wenn eine bekannte und anerkannte Nationalität hinter den Vertretern dieser Berufe steht, welche sich durch deren Ausübung vor den Augen der Angehörigen anderer Völker bemerkbar machen, - dann ist Gelegenheit, den Namen der Nation im Sinne des Berufs einzelner Angehöriger der Nation zu determinieren. Der Kanaaniter heißt der Handelsmann nicht als einer, der den ganzen Handel monopolisiert hat; denn an Naturerzeugnissen bilden sich dazumal immer Monopole dessen, der über die Quellen verfügt. Aber der Kansaniter kommt in Betracht als Hersteller einfacher Kulturprodukte, die einer der Volksgenossen den Wüstenbewohnern, die auf solche Produkte angewiesen sind, übermittelte. Das ist der Kanaaniter außerhalb Kanaans, der Handelsmann. Seine Rasse ist später vom Schauplatz der Geschichte abgetreten; auch die Bezeichnung für den Handelsmann hat dann keine ethnologische Merkmale mehr an sich. Denn einer der Zeugen für den Sprachgebrauch, und schwerlich der letzte (Sach. 14, 21), rechnet mit einem gegenwärtigen Zustande, daß die fraglichen Kanaaniter im Tempel ihre Geschäfte machen. Das geht denn doch nur, wenn es lediglich Berussbezeichnung ist, eine Angabe über die den Trägern dieses Berufs in Wirklichkeit anhaftende Rasse aber nicht in dem Worte ausgesagt war. Also nicht dazumal ist die Bezeichnung für den Kaufmann geprägt worden, als der Kanaaniter selten geworden war auf Erden; dann kann sie nur aus der früheren Zeit stammen, als der Kanaaniter die Erzeugnisse seiner heimischen Kultur zu den Hebräern der Wüste hausieren brachte und so wohl oder übel dazu beitrug, ihnen seine Heimat und den Besitz seines Volks begehrenswert erscheinen zu lassen. Bezeugt aber ist der Ausdruck in diesem Sinne erst Jes. 23, 8; Sach. 14, 21; Prov. 31, 24; Job 40, 30.



196 Caspari, Über semasiologische Untersuchungen am hebr. Wörterbuche

herangewachsen wie sie ist, die sprachliche Entwicklung unmittelbar beeinflußt und sogar leitet. Sie setzt sich als ein Ganzes in der Kultur ihres Volkes fest; sie wirkt vor allem normativ mit bei Begründung seiner sog. Gemeinsprache, einer Notwehr gegen die Dialekte; so verlegt sie, bis Reaktionen, Kulturstürze u. del. kommen, den Hauptzug der sprachlichen Entwicklung aus dem Reden heraus in das Schreiben. Die Schriftsprache wird jetzt maßgebend für das Reden; das ist der moderne Stand der Dinge. Im religiösen Sprechen nach dem Exil, also partiell, muß es auch im Hebräischen einen ähnlichen Zustand gegeben haben: gepredigt und gebetet wurde in der Sprache des vorhandenen a. t. Schrifttums. Zu einer hebräischen Gemein- oder Schriftsprache kam es jedoch nicht. Die Leute, die das Mischna-Hebräisch sprechen, treiben es als eine fremde Sprache; zweisellos bilden sie sie noch fort, doch nicht im Geiste des Hebräischen. Immerhin können Rückschlüsse aus dem Nachtrieb des Hebräischen auf die Sprache selbst soviel wert sein wie das Latein des Corpus iuris für das Verständnis der Sprache der Römer. Sobald die Literatur die Führung in der Entwicklung einer Sprache an sich genommen hat, hört übrigens m. E. die Semasiologie auf, lohnend zu sein. Sie müßte sich beständig mit schriftstellerischen Manieren und Pointen auseinandersetzen, wollte sie sich auch wirklich auf das sog. "anorganische" Verhalten ihrer Wörter\* beschränken. Sie löste sich in lauter Kommentar auf, welcher seinerseits sie doch nicht eben benötigt. Ihr Gebiet ist lieber das noch absichtslose Weben der Sprache, wie es zu ersehen ist an einer Literatur, welche anfängt, da zu sein, und zur Beherrschung des Geisteslebens ihres Volkes erst hinanklimmt; wenn einmal der literarische Vorrat seine Sprache zur Gemeinsprache zentralisiert hat und die Gebildeten zwingt, sich dieser zu bedienen, dann ist der Augenblick der Thronbesteigung der Literatur, in Deutschland etwa der Eintritt des Neuhochdeutschen. Was seither geschrieben worden ist, formt und meistert den münd-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. vielleicht das Hebräische im Daniel.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Verhalten der Wörter für sich ohne Rücksicht auf ihre Beziehungen untereinander im Satze; Heerdegen a. a. O. II S. 1\*.



Caspari, Über semasiologische Untersuchungen am hebr. Wörterbuche. 197

lichen Verkehr, leitet die Geistesgeschichte, stellt die dazu nötigen Ausdrucksmittel her, ist kurz gesagt, innerhalb der gesamten deutschen Literatur das wichtigste. Soll auch das alles noch semasiologisch betrachtet werden, so muß es nach besonderen Gesetzen geschehen, und zwar vielfach nicht sprachlichen. Dagegen ist die hebräische Literatur an dem Zeitpunkte, der sie zur Geistesherrschaft bestellte, bereits fertig; politische Verschiebungen, das Einfluten fremder Kulturen isolieren die vorhandene hebräische Literatur und schneiden ihr die Möglichkeit ab, sich aus sich selbst heraus fortzusetzen.

Es ist freilich ein noch keineswegs gelöstes Problem, wann die tägliche und private Sprache der Juden soweit vom Hebräischen abgerückt war, daß dieses als eine andere Sprache oder Dialekt erschien, während jene sich vom aramäischen Sprachschatz und aramäischer Formenbildung regieren ließ. Das Problem ist dadurch nicht vereinfacht worden, daß man es mit Vorliebe als ein zugleich literargeschichtliches empfunden hat; je mehr Literatur, namentlich volkstümliche Lyrik, man nach dem Exil entstanden sein läßt, je dringender wird die Frage, wo die Leute sind, die die Sprache entsprechend beherrscht haben. Es ist eben fraglich, ob die Auskunft zureiche, sie hätten die Sprache nur in solchen Gedankenkreisen verwendet, in welchen sie ihrer von reichlichen Literaturvorlagen her hinlänglich sicher gewesen seien. wann, doch weiß man nicht, wie lange, müßte es einen bilinguen Zustand gegeben haben, und da er nicht peinlicher empfunden worden sein kann, wie der Unterschied zwischen Hausdeutsch und Vorstadtdeutsch, so könnte diesem Zustand längere Dauer zugetraut werden. Während desselben wäre nicht der Kultus das einzige Gebiet gewesen, da spezifisch hebräisch geredet wurde, aber er wäre samt seinen letzten Verzweigungen das Ferment gewesen, durch das das Absterben der alten Sprache lange verhütet wurde. Das erste Vordringen des Aramäischen datiert Wellhausen (Isr. u. Jüd. Gesch. 3. A. S. 160) schon von der gewaltsamen Volksmischerei der Assyrer her; diese Sprache wird von der zurückkehrenden Gola bereits als die herrschende im Lande angetroffen (ebda. S. 159).

Man darf glauben, daß die Gola zäh an der väterlichen Sprache festhielt (ebda. S. 163 Anm.); die Einsprachigkeit der Gola besagt das aber noch weniger als in ihrem babylonischen Aufenthalt; es blieb ihr schon nichts übrig, als die Sprache der im Lande vorgefundenen Bewohner mitzusprechen. Soweit war ihr Hebräisch noch lebendig, daß es eine Formel wie prand Dy (zu unterscheiden vom Plural, der folgerichtig die Heiden meint, ebda.) hervorbringen konnte, welche nur in den Mund des "im Lande" erst wieder heimisch werdenden Gola-Juden paßt. Dagegen bringt die Berufung auf den Laien Nehemia, der seine Wirksamkeit hebräisch beschreibt, nicht viel ein. Denn dies Hebräisch ist auch danach. Es wäre zu überlegen, ob der Gebrauch des modus energicus als erzählendes Tempus, wie er der Gruppe von Schriften eigentümlich ist, zu denen Neh. zählt, nicht einfach als eine unrechte Analogie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Exil wurden nach allgemeiner Annahme die genuin hebräischen Monatsnamen aufgegeben; die Zurückgekehrten entrissen sie nicht mehr der Vergessenheit; die babylonischen Monatsnamen waren aber auch bei den Armäern im Gebrauch. Eine Sprache, die um ihr Leben ringt, klammert sich sonst an derartige Positionen.

<sup>2 &</sup>quot;Das Land" ist sunächst das aus dem Kontext su erkennende; z. B. Ägypten Gen. 42, 6; Ex. 5, 5; Neh. 9, 10; Palästina Gen. 23, 7 12 f. Nu. 14, 9; Ez. 33, 2; wohl auch Jes. 24, 4. Der by können jenachdem Hethiter, Kanaanäer, Judäer sein; immer ist er ganz objektiv benannt und nicht kritisiert. Eine Kritik liegt in dem Ausdruck auch nicht Lev. 4, 27. Der Gegensatz zum Fürsten ist sozial und politisch, aber ohne Tadel anerkannt, vgl. 2. Rg 15,5 (2. Chr 26, 21); 16, 15; 21, 24 (2. Chr. 33, 25); 23, 30. 35 (2. Chr 36, 1); 25, 3. 19; Jes. 24, 4; Jer. 1, 18; 37, 2; 44, 21; 34, 19; Ez. 7, 27; 45, 22; 46, 3, 9. Ja es liegt, wenn die Judäer bezeichnet werden, eher demokratischer Stolz darin, daß jeder vom Kultus und Gericht beachtet wird 2. Rg. 11, 14. 18ff. (2. Chr. 23, 13. 20f.), daß die Prophetie jeden angeht Hag. 2,4; Sach. 7,5. Aber an letzter Stelle, ferner 2. Rg. 24, 14 (und in der Gegenüberstellung von Hauptstadt und Land Es. 12, 19; 39, 13?) gewahrt man den Ansang davon, daß der Ausdruck den bestimmten Sinn erlangt, durch den er ein Werturteil einschließt und damit erst zu einer Formel wird. Er ist ja zu einfach, als daß man ihn wegen der großen Masse von Belegstellen, die für ihn im A. T. vorliegen, für eine ständige Redewendung halten müßte. Auch als ständige Redewendung brauchte er an keine dieser Stellen eigens anzuknüpfen, denn es tritt an keiner der ironische Beigeschmack hervor, der für die Formel charakteristisch ist: Juden, Volksgenossen im heiligen Lande - und doch sind sie zu meiden.



Caspari, Über semasiologische Untersuchungen am hebr. Wörterbuche. 199

zu " zu gelten hat." Doch mehr als dies gibt zu denken, daß Nehemia's Hebräisch an den kulturellen Errungenschaften seiner Zeit versagt: בתובו; אחשרוק. Einerseits zeigen Leute, die erwiesenermaßen Hebräisch erst hinzulernen mußten, eine erstaunliche Beweglichkeit in seiner Handhabung, wie Jesus Sirach. Das hohe Resultat, das sie erreichen, erfordert also nicht zu seiner Voraussetzung, daß sich das Hebräische im täglichen Verkehre behaupte. Andrerseits gibt es kaum trefflichere Zeugen des täglichen Sprachzustandes als die Kinder; so wie sie sprechen, wird zu Hause, wird in Zukunst gesprochen. Neh. 13, 24 wird über Kinder geklagt, welche die Sprache ihrer jüdischen Väter überhaupt nicht anwenden, sondern nur die landesübliche ihrer Mütter, unter welcher mit Wellhausen das Aramäische zu verstehen ist.\* Von der Mischehe und ihrer Häufigkeit sind wir freilich nicht genau genug unterrichtet; man sollte meinen, daß sie bald sehr überhand genommen habe. Von dem Erfolge, den Nehemia bei jenen Eltern erzielte, kann man skeptisch denken.3 Jedenfalls für die zweite Hälfte der persischen Zeit nimmt Wellhausen an (ebd. S. 200), daß das Hebräische nur mehr als Literatursprache beibehalten wurde.

Zur Herrschaft also ist sie trotzdem gekommen, vielleicht gerade durch die erfahrene Isolierung zu einer verstärkten Herrschaft. Aber die hebräische Sprachentwicklung ist damit zu Ende; sie teilt sich in nur zwei Zeitalter: das vorliterarische und das literarisch belegte. Es fehlt aber ein auf die Literatur begründetes.

Noch kommen einige für die Erforschung des zweiten Zeitalters günstige Umstände in Betracht. Zwar das Leben ist bewegt genug gewesen, das Denken (ebendeswegen?), soviel wir sehen, war nicht sehr zersplittert, ziemlich beständig, seine Umwälzungen vor-

Milder König, Lehrgeb. II, 2 S. 93 L: spätere Autoren suchten eine voller klingende Verbalform. - Die Umschreibung "ich fühle mich bewogen, zu. . ." für den erzählenden Kohortativ ist geeignet, die ganze Schwierigkeit dieser <sup>2</sup> Gegen König, Einl. S. 99 u. A. Zwittererscheinung ansudeuten.

<sup>3</sup> Bertholet, Stellung der Israeliten z. d. Fremden S. 152: "Ob Esra und Nehemia mit ihrem Werke gans zu Ende gekommen sind? Vielleicht erklären sich einige Erscheinungen der Folgezeit am besten, wenn wir diese Frage nicht unbedingt bejahen."

bereitet, und in der Öffentlichkeit verlaufend. (Übrigens scheint es einem immer wieder, man müsse damals überhaupt schweigsamer gewesen sein, als heute, nur wäre es ungeschichtlich, daraus auf eine gesteigerte und reichere Kontemplation jener Menschen zu schließen.) Die Kulturzustände sind auch einfach und anhaltend. Wie hätte die Redeweise nicht ein gewisses Beharrungsvermögen erwerben sollen?

Wie Paul mit Recht gegen Steinthal einwendet, ist die Entstehung einer Volkssprache nicht derselbe, etwa nur proportional vergrößerte Vorgang, wie wenn ein Kind sprechen lernt. Denn dem Volke ist nicht in demselben Sinne wie dem Kinde ein Subjekt immanent. Das Volk ist ein Aggregat von Subjekten; seine Einzelpersönlichkeiten können ehedem origineller geraten sein als im Zeitalter der Volskschule und Uniformen. Vielleicht aber waren sie nicht ebenso im Stande, sich als die Persönlichkeiten von Originalität, die sie waren, auch zu geben. Denn das wirtschaftliche und kulturelle Leben war nicht so reich gegliedert, die Einzelnen hatten verhältnismäßig einheitliche und gemeinsame Lebensbedingungen und Lebensgüter. Dafür, daß in diesen Dingen Spezifikation eintritt, sorgt am nachhaltigsten die Literatur. Ihr ist es zuzuschreiben, daß Geisteserrungenschaften nicht wieder verloren gehen, wenn ihr Erfinder vom Schauplatz der Menschen abtritt. Sie überwindet das Ephemere, das allen Individualschöpfungen anhaftet. Was der Einzelne insbesondere an Seelengütern aufzuweisen hat, kann nunmehr aufbewahrt werden, viel verlässiger, als wenn die Art der Eltern in den Kindern fortlebt, und es kann einem viel größeren Kreise von Erben und unmittelbarer ausgehändigt werden; der Einfluß des Einzelnen besteht in dem Kreise, aus dem er mit Tod ausscheidet, noch fort; hiermit hört der geschichtliche Einfluß einer geistigen Individualität auf, ein zufälliger und gelegentlicher zu sein, der schleunig wieder nivelliert wird; das Individuelle bleibt - mit unvermeidlichen Abstrichen - erhalten, kann vergleichend bearbeitet und stetig fortgebildet werden. So werden die Lebensideale, die Berufe, weiter die Lebensbedingungen individuell verschiedenere, und mit ihnen allmählich



Caspari, Über semasiologische Untersuchungen am hebr. Wörterbuche. 201

auch das Sprechen der Einzelnen. Es findet innerhalb der literarisch belegten Zeit des Hebräischen ein Übergang statt von einem mehr gattungsmäßigen Sprachzustande zu einem mehr individualistischen; die Voraussetzung zu diesem Übergang liegt in der Literatur selbst. Die Tatsache des Übergangs gemahnt den Semasiologen bereits an die ihm gezogenen Schranken; denn sein Gebiet ist hauptsächlich die Zeit, da die Volksangehörigen sich mehr übereins ausdrücken, die Zeit weitgehender Gleichartigkeit und Gleichzügigkeit des Sprechens bei Vielen. Mit diesem Übergang wird das Ansehen der Literatur stets größer; er ist es, der sie zur Herrschaft im sprachlichen Leben eines Volkes führt. Es wird wohl die Behauptung erwartet, daß die Propheten im Zeichen dieses Übergangs stehen; freilich in dieser Allgemeinheit ist mit ihr wenig gedient und ist sie auch nicht richtig. Andrerseits sind alte Geschichtsquellen von dem Übergang nicht unberührt. Endlich wird die Literatur selbst zum Hemmnis individuellen Sprechens; sie macht möglich, ihm das traditionelle gegenüberzustellen. Da liegt über dem Individuellen eine Decke; in den vergangenen Sprachzustand kann sich der Verfasser mit Hilfe seiner wenigen Vorlagen nur unvollkommen versetzen; es ist nur gut, daß er, weil er sich einen solchen Stil wählt, auch nicht allzuviel Eigenartiges zu sagen hat. Weniger zum Verständnis der alten Sprechweise, als zu ihrer äußeren Kenntnis trägt er viel bei.

Eine Reihe Monographien zur hebräischen Wortforschung liegt bereits vor. In denselben sind, wie es auch das Natürliche war, hauptsächlich theologisch wichtige Begriffe, bez. die zu ihrem Ausdrucke dienenden Lautgebilde, untersucht worden. Auf solchen Einzeluntersuchungen fußen die vorliegenden Ausführungen; die Bedeutung eines Programms beanspruchen sie daher nicht; sie blicken ebenso rückwärts wie vorwärts.

Ihre konsequente Durchführung würde nicht eine ermüdende Aufzählung des bereits durch das Lexikon Bekannten erheischen. Auch abgesehen davon, daß Wichtiges bereits getan ist auf dem besprochenen Arbeitsgebiete. Denn viele Begriffe der Hebräer haben keinen nennenswerten Bedeutungswandel durchgemacht, oder nur einen individuellen, oder einen, der sich als ein einfaches Beispiel zu einem altbekannten Tropus zu erkennen gibt.

Andere aber sind durch die Jahrhunderte energisch, unter mehrmaligem und deutlichem Bedeutungswandel, bearbeitet worden. Gehören die Worte und Begriffe, welche der Forschung das Meiste zu schaffen machen, der biblischen Theologie an, so ist das ein Symptom, in welcher Beziehung die Hebräer für die Geistesgeschichte der Völker Bedeutung haben.

Unter den bereits vorhandenen lexikalischen Einzeluntersuchungen ist, ohne daß hiemit ein Tadel über eine von ihnen ausgesprochen wäre, keine, die das Schema für alle folgenden abgeben könnte. Das liegt vielmehr an der Eigenart der Bedeutungsübergänge. Sie erfolgen nicht nach Sprachgesetzen. Einer ausschließlich philologischen Behandlung ausgesetzt, behalten sie vielfach den Charakter willkürlicher, ja frappanter Ereignisse.

Man hat sie daher zeitweise als ganz subjektive Vorgänges beiseite getan, und sich damit begnügt, sie unter Apperzeption und Assoziation zu subsumieren, deren psychologisches Verhältnis untereinander von Wundt dahin bestimmt wird, daß die letztere eine passive Apperzeption sei. Von beiden Ausdrücken wurde in dieser Untersuchung möglichst abgesehen. Denn in den Bezeichnungen "Isolierung, Determination" sind schon deutlichere Bezeichnungen hergestellt worden, als daß man jener nicht gelegentlich entraten könnte. Ja es gibt eine Assoziation nicht nur in der Psychologie, sondern auch in der Sprachwissenschaft.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Doch dürste es das Natürliche sein, die Betrachtung einer Wortsippe zu eröffnen mit demjenigen Sprachgut, mit welchem sie dem gemeinsemitischen Kreise angehört; daran hätten sich dann jene Lautgebilde und Bedeutungen anzuschließen, die sich nur in einer Tochtersprache finden. Diese letzeren interessieren mehr.

<sup>2</sup> v. d. Gabelentz, d. Sprachwissenschaft S. 226. 229.

<sup>3</sup> Z. B. System d. Philos. S. 567; über die von der Sprache ausgehende Rückwirkung auf die Denkakte ebda. S. 569. Völkerspychol. II S. 454: Welcher Art die dem Bedeutungswandel sugrunde liegenden psychischen Vorgänge sind, das kann sich nur aus der Untersuchung der einselnen Erscheinungen selbst ergeben.

Nur im letzteren Sinne war daher hier der Ausdruck zu verwenden.

Indem Wundt an den apperzeptiven Prozessen bei jeder Gelegenheit ihre Phantasie- und Willensseite betont gegenüber ihrer im engeren Sinne intellektuellen Seite, - erinnert er den Sprachforscher, warum die Bedeutungsübergänge nicht an jedem Worte nach denselben Regeln und in denselben Stufen verlaufen. den Lautgebilden schalten eben Individuen, schaltet deren Kultur und Geschichte. Die Einflüsse, die sie auf den Sprachgebrauch ausüben, unterliegen zweifellos auch Gesetzen, jedoch allgemeiner Natur. Darum findet eine lexikalische Einzeluntersuchung ihren Weg nicht in einer früheren vorgezeichnet; er ergibt sich ihr vielmehr aus ihrem Gegenstand, genauer aus dem Verhältnis zu der noch bekannten geistigen und kulturellen Geschichte derer, die hebräisch gesprochen haben.

Gleichwohl lassen sich an den bereits vorliegenden Einzeluntersuchungen mit Nutzen für die zu befolgende Methode zweierlei Wege beobachten.

Die einen stellen in den Mittelpunkt einen hervorragenden, irgendwie denkwürdigen Begriff, bez. mehrere unter sich verwandte Begriffe, und vergleichen alle hierfür in einer Sprache oder Sprachenfamilie vorhandenen Ausdrucksmittel. Der Vorteil besteht hauptsächlich in einem straffen sachlichen Zusammenhang aller Ausführungen. Die Ausdrücke werden unter dem Gesichtspunkte ihrer inhaltlichen Verwandtschaft erörtert, ihr Vergleich lehrt, wie sie sich durch einen besonderen Nachdruck, den jeder von ihnen dem Gemeinsamen in einer Beziehung beilegt, oder sonstwie unterscheiden. Namentlich wegen letzterer Ergebnisse wird diese Betrachtungsweise, die synonymologische, nie ganz entbehrt werden können.

Die anderen<sup>2</sup> erwählen ein einzelnes Lautgebilde und ver-

z v. Orelli, Synonyma der Zeit und Ewigkeit; Ryssel, Syn. d. Wahren und Guten in d. semit. Spr., Leipsiger Dissert. 1872.; von Gall, die Herrlichkeit Gottes u. a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Z. B. Baudissin, Begriff d. Heiligkeit im A. T.; Studien s. sem. Rel.-Gesch.

folgen seine sprachliche Anwendung durch alle seine Derivate hindurch. Auf eine sachliche Verwandtschaft aller Gedanken, zu deren Ausdruck das Wort und seine Derivate dienen, muß hier von vornherein verzichtet werden. Den Mittelpunkt der Ausführungen bildet eine Buchstabengruppe, der Zusammenhang der Erörterungen ist also nur ein äußerlicher. Diese Betrachtungsweise könnte für eine etymologische erklärt werden. Hierauf wäre aber zu erwidern, daß die Etymologie in dem synonymologischen Verfahren auch nicht zu entbehren ist; man möchte doch sehen, wo die sprachlichen Ausdrucksmittel herkommen, in wiefern sie dazu taugen, wozu sie verwendet werden; oft zeigt die etymologische Herkunft an, welche Seite des Begriffs im Vordergrunde steht, wenn er so und nicht anders lautlich ausgedrückt ist; die Etymologie kann da zu einem plastisch vertieften Verständnis des Gegenstandes verhelfen. Ist sie demnach für das synonymologische Verfahren notwendig, so ist doch minder sicher, ob sie dort auf einem gesunden Boden steht. Die Gefahr, daß etymologische Zusammenhänge nach Mallgabe begrifflicher konstruiert werden, liegt wenigstens nahe. Was dann wie ein Übergriff der Etymologie aussieht, ist in Wahrheit ein ihr angetaner Zwang, an dem sie sich nun rächt. Im Zusammenhange damit ist gegen das synonymologische Verfahren noch einzuwenden, daß es die Probleme modernisiert. Zum Gegenstande macht es einen Begriff, der heute einen so und so bestimmten Inhalt hat, — um vielleicht zu entdecken, daß mit diesem Inhalt der Begriff einstmals überhaupt nicht gedacht wurde; seine einzelnen Merkmale ware vielleicht vorhanden, aber nicht ihre Zusammenfassung, auf die es eben ankäme, u. dgl.

Bd. II; Kautzsch, über die Derivate des Stammes pris, Tübinger Univ.-Schr. 1881; mit Ergänzungen Wildeboers in dieser Zeitschrift 1902 S. 167; Herrmann, Idee der Sühne etc. (über "bb). Ein rein profaner Stoff war pb (Hoffmann, Lexikalisches, ebda. Bd. I S. 336; II 53 ff.

z Daß sie dennoch nicht nur Wortgeschichte, sondern auch Begriffsgeschichte, um mit Wundt (a. a. O. II. S. 431 f.) zu reden, bieten, wird im Folgenden erhellen; das zeigen am besten die klelneren Proben von Semasiologie, su denen Wellhausen sich in "isr. u. jüd. Geschichte" mehrmals in höchst instruktiver Weise veranlaßt gesehen hat, 3. Aufl. S. 85. 89. 163. 178. 212. 214. 296. Goldziher, Mythus etc. S. 141 f. 275 f. 295 f.

Überhaupt war die Mahnung zur Vorsicht vor allen etymologischen Gewaltstreichen (bei Kautzsch, a. a. O. S. 3 ff.) überzeugend und notwendig; Kautzsch und v. d. Gabelentz verweisen gelegentlich auf "Begriff": niemand denkt mehr daran, daß dies Wort von "(be-) greisen" kommt; der sog. sinnliche Grundbegriff des Verbums ist in diesem und in vielen Fällen ohne Belang für den geistigen Inhalt des Derivats. Die Apperzeption selber ist es, welche den etymologischen Zusammenhang unter die Schwelle des Sprachbewußtseins hinabdrückt; er ist nicht mehr die maßgebende Instanz, um die Wortbedeutung zu erkennen. In einer dem synonymologischen Verfahren gegenübergestellten Betrachtungsweise darf daher der Etymologie nicht mehr überlassen werden als die Abgrenzung des Gegenstandes der Untersuchung; begriffen werden aber soll er auf dem bedeutungsgeschichtlichen Wege.

Noch durch eine weitere Einsicht wird das Vertrauen darauf, daß es zum Verständnis eines Wortes genüge, seine Herkunft etymologisch zu kennen, erschüttert: verfolgt man dieselbe bis an die einfache Verbindung von Wurzel und sinnenfälliger Grundbedeutung, so wird jenseits ihrer durchaus nicht jene tabula rasa angetroffen, die man stillschweigend erwartete; eine Erwartung, die schon M. Müller (Das Denken im Lichte der Sprache S. 191) in einer Hinsicht lebhaft bekämpft hat. Andererseits wer die Bedeutung der Wörter eruieren wollte, ohne auf ihre oder ihrer Wurzeln überlieferte sinnenfällige Grundbedeutung zu achten, verfiele dem Experiment. Weil also kein besserer Ausgangspunkt zu finden ist, so muß ihn die überlieserte sinnenfällige Grundbedeutung abgeben, damit ist aber der etymologische Zusammenhang der zu untersuchenden Worte erfordert. Die Grundbedeutung ist freilich damit noch nicht über allen Zweifel erhaben. die Beobachtung anderweitiger Verwendungen des nämlichen Wortes kann ein Versuch, sie zu modifizieren, nahe gelegt werden; theoretisch ist nicht ausgeschlossen, daß sie überhaupt umgestoßen wird; unter allen Umständen aber besitzt sie für eine bedeutungsgeschichtliche Untersuchung einen wenigstens regulativen Wert. v. d. Gabelentz (a. a. O. S. 227) bedient sich des Bildes, daß die Wortbedeutungen wie konzentrische Kreise um einen Mittelpunkt herum liegen; dieser ist die Grundbedeutung. Man könnte hinzufügen, daß auf den Peripherien der Zirkel vielleicht neu eingesetzt wird zu weiteren Kreisen; die Notwendigkeit, den ersten Mittelpunkt zu haben, fällt aber nicht fort.

Wie die hebräische Sprachgeschichte verläuft, ist kaum zu bestirchten, daß jemals sür eines ihrer Worte eine salsche Grundbedeutung überliesert worden ist.1 Doch das ist eine Eigenheit dieses Sprachgebietes und muß a priori dahingestellt bleiben. Jedenfalls ist ungeachtet ihrer auch der nur regulative Wert der sinnenfälligen Grundbedeutung für alle Worterklärung in der Gegenwart noch nicht unbedingt anerkannt. Es besteht vielmehr die Neigung, für die Bedeutung eines Wortes bald die Mehrzahl seiner Verwendungsfälle, bald besonders markante Fälle entscheiden zu lassen; ohne zu bedenken, wie zufällig jene in unsereren Händen befindliche Mehrzahl zusammengekommen sein mag, oder wie individuell gefärbt bis zu bewußtem Gegensatz gegen den herkömmlichen Gebrauch der lebenden Sprache der Gebrauch des Wortes an der markanten Stelle vielleicht ist. Der Einfluß einer früheren Theologie, welche das Schrifttum statt der Sprache nahm, ist hier noch nicht überwunden. Es sind da noch nicht alle Konsequenzen gezogen aus einer Erkenntnis, die sich heute allgemeiner Zustimmung erfreut: die Lautgebilde, deren sich die Religiosität bedient, sind der profanen Sprache entlehnt. Die Bedeutungen nur, welche die Religiosität an den entlehnten Lautbildern schafft, können dann je nach der Intensität der Religiosität der Sprechenden in ihr tägliches Lexikon übergehen und wären hiedurch profanisiert. Ob eine Religion, wie andere Kulturfaktoren auch, sprachbildende Kraft besitzt, das kann sie an der Bedeutungsgeschichte der Wörter zeigen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Im allgemeinen optimistisch scheint in dieser Angelegenheit Wundt zu denken II S. 427 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> v. d. Gabelentz, a. a. O. S. 229 bringt deutsche Beispiele für folgende Entwicklung: ursprünglich profan — für Geistliches monopolisiert — wieder profan, nämlich "taufen" und "beichten". — Im allgem. vgl. auch M. Müller Das Denken etc. S. 462; Wundt II 448 über "Werterhöhung".

Spezifische Laute kreiert sie nicht, nicht einmal Interjektionen; so bildet sie auch keine Grundbedeutungen; solche übernimmt sie.

Will man z. B. genauer eruieren, was das Charakteristische sei für הדר inmitten anderer lobender Worte für die Gottheit, so führt es zu nichts, die Stellen zu verhören, an welchen es in religiösem Sinne gebraucht ist. Es gibt ja auch Wörter, die uns nur so überliesert sind, z. B. Dies ist einer der Fälle, in denen selbst die Etymologie keine verlässigen Ausgangspunkte mehr beibringt; die Einsicht in die Eigenart des Begriffs wird dadurch nur erschwert, das Fehlen profaner Stellen von Baudissin daher mit Recht beklagt a. a. O. S. 19. Jenes Lautgebilde זוֹד ist nicht behufs Benennung einer religiösen Größe zusammengesetzt worden; ist es aber von der religiösen Sprache durch Übertragung usurpiert, so mag an der reichen und vollen Bestimmtheit der Grundbedeutung eine Abschwächung oder Reduktion<sup>2</sup> erfolgt sein, ja sie mag überhaupt zurücktreten. Für den Historiker folgt daraus aber nicht, daß die Grundbedeutung ihm entbehrlich sei. Ohne der Fiktion zu verfallen, daß "der Zusammenhang zwischen dem durch Apperzeption gewonnenen geistigen und dem physischen Grundbegriff dem Sprachbewußtsein der Schrststeller allezeit gegenwärtig" gewesen sei (Kautzsch, a. a. O. S. 4), darf man hier wiederum unterscheiden zwischen dem Schriftsteller und dem "etymologischen Bewußtsein" (v. d. Gabelentz a. a. O. S. 385.215) der Sprache selbst, wenigstens, wenn eine Wendung in der Bedeutung offensichtlich nicht einem Einzelnen angehört, sondern der Sprachgemeinde. An der Grundbedeutung, bez. der in Folge ihrer herrschenden profanen Bedeutung war etwas, das machte den so und so lautenden Ausdruck für die zu benennende religiöse Vorstellung geeignet. Es hat da einen Akt, wie die Berührung zweier Potenzen gegeben, und daß die eine von ihnen, nämlich das schon vorhandene Wort,

Es bleibt dann nichts übrig, als bedingungslose Hinnahme dessen, was ein Späterer sich unter dem Begriff gedacht hat, der sich über ihn ausgesprochen hat, also μεγαλοπρέπεια, εὐπρέπεια u. dgl. Nach v. d. Gabelents passen Übersetsungen meist wie der rechte Stiefel auf den linken Fuß,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die "Aphäresis" M. Müllers u. A.



208 Caspari, Über semasiologische Untersuchungen am hebr. Wörterbuche.

bereits in geschwächtem Zustande zur Berührung gekommen sei, nämlich durch Aphäresis, das von allen Wörtern ohne Unterschied gelten zu lassen, wäre vorschnell. Es gilt eben von denjenigen, an welchen Aphäresis möglich ist, an reich determinierten Vorstellungen, an Bezeichnungen für Kulturerrungenschaften. M. Müller hat das Beispiel gubernator: Primär derjenige, welcher das Steuer bewegt. Darnach wird der Zweck dieses Tuns, nämlich die Richtung des Schiffs auf sein Reiseziel, das derart Überwiegende in der geschlossenen Vorstellung, daß die mechanische Tätigkeit, die diesem Zwecke dient, und ihr Werkzeug innerhalb der Vorstellung vernachlässigt werden. Durch diese Aphäresis ist nunmehr das subst. reif für den "Staatsmann", weil auch dieser eine Mehrheit in ihrem Interesse "lenkt". Was dagegen an den Bezeichnungen für die Erinnerungsbilder solcher Sinneswahrnehmungen, die als unzusammengesetzte empfunden werden, noch der Aphäresis verfallen kann, ist wenig genug. Dahin sind aber die einfachen Qualitätsbezeichnungen, die Funktionen etc. zu rechnen, ein Sprachmaterial also, dem ein großer Prozentsatz des Wurzelschatzes einer Sprache, ihrer sinnenfälligen Grundbedeutungen angehört. Die Aufgaben der Aphäresis wachsen mit der Richtigkeit des Denkens. In den dem Naturzustande angenäherten Lebensverhältnissen wäre sie vielfach zweckwidrig, und sind einmal Bezeichnungen für einfache Qualitäten und Funktionen herausgearbeitet, die der Sprache natürlich nicht in den Schoß fallen, so entziehen sich diese Bezeichnungen dem Spielraum der Aphäresis.1 Im Falle, daß eine religiöse Vorstellung zu einem solchen einfachen Ausdrucke kommt, muß es dessen Grundbedeutung sein, welche etwas der Eigenart der ersteren Entgegenkommendes aufweist; ein Gefäß, das seines Inhalts würdig ist, läßt ihn dann auch von außen noch ahnen. Achtet man auf die der religiösen vorhergehende Bedeutung eines Wortes, das der religiösen Sprache

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch den Vorgang der Isolierung denkt Kautzsch (a. a. O. S. 6 f.) "so, daß dem Sprachbewußtsein der ganze Komplex von Empfindungen und Eindrücken vorschwebt, die durch bestimmte Lautverbindungen in ihm erweckt werden". Das wäre das Gegenteil von Aphäresis.



Caspari, Über semasiologische Untersuchungen am hebr. Wörterbuche. 209

einverleibt ist, so weist sie hin auf die eigentümliche Prägung der zugehörigen religiösen Vorstellung zur Zeit ihrer Vordringlichkeit, und erleichtert so dem Beobachter den Schritt vom Allgemeinen ins Lebendige, bez. in das, was einst lebendig war; hierum aber ist es dem geschichtlichen und letztlich auch dem theologischen Erkennen zu tun.

Das, was bei der erstmaligen Berührung lebendig war, ist später vielleicht zu einer bloßen Hülse geworden; und sie kann abgestreift werden, ohne daß dann nur eine blutleere Abstraktion übrigbleibt; denn es kann inzwischen anderweitig Leben zugeführt worden sein. Solche Verschiebungen sind recht eigentlich die Gegenstände der bedeutungsgeschichtlichen Betrachtung. Sie erfolgen alle an einem Objekt, das als ein seststehendes mit Hilse der Etymologie erkannt worden ist. Das berechtigt denn auch dazu, von einem synonymologischen Verfahren abzustehen und eine Abgrenzung des Gegenstandes der Untersuchung nach seinen etymologischen Zusammenhängen vorzuziehen. Die sind wenigstens objektiv und sinnenfällig vorhanden. Dagegen reichen sie durch heterogene geistige und kulturelle Gebiete hindurch; das Band, das von einem zum andern zieht, ist nur ein Klang. An dem Klange aber hört man, wie das hebräische Denken verläuft; nicht systematisch; naiv, impulsiv, oft dichterisch, wie es bei Menschen mit augenblicklichen Bedürfnissen, geschichtlichen Bedingungen und bestimmten Interessen sein muß.

Ein Vergleich der Bedeutungsgeschichte mit der nationalen liegt nahe. Diese hat es mit wechselnden Generationen zu tun. An denselben zeigen sich aber beharrende Momente; sie werden unter dem Begriff der Rasse zusammengefaßt. In der Wortforschung sind Wurzeln samt Grundbedeutungen das Konstante, das auf den Vollzug des Übergangs einwirkt, mag es hernach auch noch so latent werden.

wir verdanken M. Müller den Hinweis, daß gemeingültige Metaphern dem Zwange, sich fortsubilden, entspringen, dem die noch arme Sprache durch die auf sie einstürmende Wirklichkeit ausgesetzt wird; ein künstlerisches Spiel kann man in ihnen nicht sehen.



210 Caspari, Über semasiologische Untersuchungen am hebr. Wörterbuche.

Nicht in direkter Deszendenz stammen in der Regel die verschiedenen Anwendungen eines Lautgebildes von der Grundbedeutung ab; aber sie erhält im genealogischen Stammbaum der Bedeutungsentwicklungen — der freilich in vielen Fällen bei unserer Kenntnis der Sprache ein Postulat bleibt — ihre Stelle, sodaß sie mittelbar oder unmittelbar einer der Faktoren ist, ohne die neue Bildungen und Bedeutungen nicht zu stande kämen. —

"Die Bedeutungsgeschichte ist ein Stück Geistesgeschichte"."

Der mehr oder weniger lückenhafte Stammbaum eröffnet Einblicke in die hebräische Psychologie. Auch, daß sie sprunghaft vorgehen kann, wäre eine Erkenntnis (vgl. Wundt S. 583).

Die Begehung ihrer vermeintlichen Zickzackwege kann übrigens dem Gedächtnis und der Benutzung des Lexikons unmittelbar zu Hilfe kommen.

Andrerseits bildet die Psychologie der Hebräer eine Pforte zum Verständnis ihrer Religiosität. Man könnte die scheinbar, und in ihrem Ausgangspunkte tatsächlich, etymologische Wortforschung, um anzudeuten, wo ihr Wert liegt, die psychologische nennen, müßte nicht der synonymologischen zugestanden werden, daß auch sie bis zu einem gewissen Grade Erkenntnis der hebräischen Psyche bringen kann.

Die neuere Psychologie betont unermüdlich die Wichtigkeit der Gefühlselemente, die zu jedem psychischen Gebilde gehören. Wenn aus dem Gebiete des Sinnenfälligen Bezeichnungen für Unsinnliches, einschl. Religiöses, gewählt werden, so wird die Wahl geleitet von der Gleichheit oder Ähnlichkeit der zu beiden Vorstellungen gehörigen Gefühle. Wer einen starken Eindruck von etwas Unsinnlichem erzeugen will, sucht für es nach neuen, noch sinnlich lebendigen Ausdrücken<sup>2</sup> und zwar unter Verwertung der immer bestehenden Wechselbeziehungen zwischen Vorstellungen und Ge-

Wundt, Völkerpsychol. II S. 438. 442: "geistige Vorgänge sind als dienächsten Ursachen bestimmter Begriffsentwicklung und ... Bedeutungsänderungemanzusehen."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wundt a. a. O. S. 520.

fühlen. Durch genaueres Zurückdenken hebräischer Ausdrucksweisen in das Sinnenfällige, aus dem sie genommen sind, versetzt sich also der Ausleger nach Möglichkeit in jene Gefühlsreihen zurück, die den Ausdrücken und den mit ihnen verbundenen Vorstellungen anhafteten. Es ist klar, erst dann, wenn dies gelungen ist, steht unsere Erkenntnis in einem straffen Konnex mit derjenigen Vorstellungswelt, um derentwillen die hebräische Sprache studierenswert ist. Dazu verhilft aber gerade die Geschichte der Bedeutungsübergänge im Hebräischen, und somit wird sie gleichermaßen wichtig für den wissenschaftlichen wie für den praktischen Ausleger.

Schlieblich ist die Bemerkung kaum nötig, daß hier nur der Einfachheit halber so geredet wurde, als finge die Bedeutungsentwicklung immer dann an, wenn die etymologischen Vorgänge abgeschlossen sind. Nicht darauf, wie beide Prozesse in den einzelnen Fällen chronologisch verteilt und angeordnet sind, kam es hier an, sondern auf ihre prinzipielle Unterscheidung.

# Studien im griechischen alten Testament.

Von Max L. Margolis.

I.

Auf meinen "Entwurf zu einer revidierten Ausgabe der hebräisch-aramäischen Äquivalente in der Oxforder Concordance to the Septuagint and the other Greek Versions of the Old Testament", der in dieser Zeitschrift (XXV [1905], 285 ff.) erschienen ist und nächst der Darlegung der bei der Neubearbeitung zu befolgenden Methode einen Probeartikel (μένειν) bietet, habe ich noch zwei andere Artikel folgen lassen, καίειν in dieser Zeitschrift, XXVI (1906), 85 ff. und λαμβάνειν in dem in Chicago erscheinenden AJSL, XXII (1906), 110ff. Sämtliche drei Artikel, eben nur Probeartikel, nehmen nur selten bezug auf andere Ausgaben der Septuaginta als die von Swete oder auf die Tochterübersetzungen. Ich habe seitdem einige kleinere und größere Artikel (im besondern σάλος, τήκεσθαι, άγαθός, άγαλλιᾶσθαι einschließlich der Derivata und Komposita) ausgearbeitet, wobei zu jeder Stelle Holmes-Parsons und die Tochterübersetzungen, soweit ich sie besitze, und für die Genesis die soeben erschienene große Cambridger Septuaginta zur Vergleichung herangezogen wurden. Da die von mir unternommene Bearbeitung der Oxforder Konkordanz, die ungemein zeitraubend ist und der ich eben nur die mir neben meiner Lehrtätigkeit zu Gebote stehende geringe Muße zu geben imstande bin, eine notwendig langwierige sein wird, will ich mir erlauben, unter der obigen Überschrift die sich bei meiner Arbeit ergebenden Resultate und Beobachtungen, wie sie, wenn das ganze Werk zu Ende geführt ist, in der Einleitung ihren naturgemäßen



Max L. Margolis, Studien im griechischen alten Testament.

Platz finden werden, den Lesern dieser Zeitschrift von Zeit zu Zeit vorzulegen.

Es gilt nämlich den Apparat zu sichten und mit dem Wuste der Varianten, die zu registrieren und in aller Fülle und Genauigkeit vorzulegen höchst verdienstvoll ist, doch einmal ernsthaft aufzuräumen. Es gibt natürlich keine entschieden belanglose Variante: nur muß dieselbe unter den rechten Gesichtspunkt gestellt werden. Der größere Teil des Apparates kommt der inneren Geschichte der griechischen Übersetzungen zugute. Beobachtungen, die sich auf Orthographie, Grammatik und Lexikon beziehen, liefern eine vorbereitende Materialiensammlung für eine zukünftige Grammatik und ein zukünftiges auf der Höhe der gegenwärtigen Erforschung der kolvh stehendes Lexikon der biblischen Gräzität. Synonyme Varianten namentlich besitzen großen semasiologischen Wert. Bei Dubletten (Verschmelzung zweier Lesarten) gelingt es oft, die eine als aus einer parallelen Übersetzung herübergenommen zu erweisen. Amplifizierende und glossierende Varianten sind für die Exegese wichtig. Hebraisierende und gräzisierende Lesarten sind Hilfsmittel zur Charakterisierung von Handschriften und Handschriftengruppen. Innergriechische Verderbnisse tragen nicht nur zur Kenntnis der griechischen Schrift und Aussprache bei, sondern auch zur allgemeinen Textkritik. Wenn auch an allem diesen die auf den Urtext sich beziehende Textkritik nur ein indirektes Interesse hat, insofern nämlich alles mit der hebräischen Vorlage in keiner Beziehung Stehende durch den Eliminierungsprozeß als solches gekennzeichnet wird, sind diejenigen Varianten von direkt kritischem Werte, die sich auf solche in der Vorlage zurückführen lassen. ille Zeugen übereinstimmen, wird man hier und dort zur Konektur greifen müssen, die durch die aus sonstigen analogen ıktuellen Variationen gewonnene Kenntnis der Variationsmöglichreit an die Hand gegeben und zur Gewißheit erhoben wird. Solann muß die Übersetzungsart der Vertenten im allgemeinen owie des einzelnen Vertenten im besondern genau beobachtet rerden. Dabei fällt so manches Wichtige ab, das sich für die

Geschichte der ältesten hebräisch-aramäischen Grammatik und Semantik sowie der biblischen Exegese verwerten läßt; aber auch die kritische Feststellung der Vorlage wird um so erfolgreicher sein, je mehr Dinge, die mit dem Gegenstande in keiner unmittelbaren Beziehung stehen, ausgeschieden werden. Wenn dann diese vielseitige Untersuchung zu Ende geführt ist, kann man apodiktisch urteilen: Also las die Vorlage. Allerdings werden gar manche Probleme einer Lösung trotzen; auch sonst dürfte ein leiser Zweisel oder ein Fragezeichen angebracht sein.

Ich lasse nun meine Beobachtungen in der eben angedeuteten Klassifizierung folgen:

#### A. Innergriechisches.

## 1. Orthographisches.

a) Iota subscriptum weggelassen (Winer-Schmiedel, § 5, 11):
 Jd. 19, 22 τη καρδια 75 (daraus wohl ή καρδία 19; oder
Kontamination mit der hebraisierenden LA. in B. alii (s. unten 7, e);
καρδία 30 mag in derselben Weise entstanden oder aus καρδίαν
(vgl. τὴν καρδίαν 59) entstellt sein.

III K. 8, 66 άγαθή καρδία 134; daraus άγαθή καρδία A. alii, άγαθή ή καρδία B. alii; vgl. ἐν ἀγαθή καρδία 246 — Δε δε μπα ohne ἐν 82. 93. 120 (adscriptum!); s. unten C, 1,1.

II Ch. 7, 10 άγαθή καρδία 64. 119. Ald. für άγαθή καρδία BA. alii (s. unten C, 1, l).

- b) Schwund des ι in ει vor Vokalen (W.-S., § 5, 12, a):
  Die Schreibung ἡχρεώθησαν findet sich Ps. 13 (14), 3 und
  52 (53), 3 in B\*; Je. 11, 16 in B\*Q\*. 26. 86; ἀχρεῶσαι I Es. 1,
  53 (56) in B\*.
  - c) Vertauschung von ει und ι (W.-S., § 5, 13): Jd. 8, 32 πολεια (s. unten 8, e) für πολία N. alii.
  - IK. 25, 31 αγαθω cum σι supra lineam 71 für άγαθώσει.
  - d) Itazismus im allgemeinen (W.-S., § 5, 16):
  - Je. 51 (44), 27 αγαθηναι 36. 48 für άγαθῦναι.
  - Jd. 11, 25 κρησσον 19 für κρεισσον 71. 106. 128 (s. unten, g).

IK. 25, 31 αγαθωση 106 für άγαθώσει 29. alii.

Jd. 17, 13 ayaduvn 63 für dyaduvei.

Ps. 38 (39), 11 ežetervas 214 für ežetnyas (fehlerhafte LA; s. unten 8, a) 154.

Ps. 30 (31), 7 elen 185 elan 188 für éléei cet.

Ps. 34 (35), 27 εύφρανθειτωσαν III für -θήτωσαν cet.

e) We chsel von  $\eta$  und  $\epsilon\iota$  (W.-S., § 5, 17):

Nu. 10, 32 - 621 75. 106. Compl. für - 69.

Jd. 10, 15 αρεσκει (nach αν, ἐάν) 19. 55. 75. 82. 121 für -кŋ; 19, 24 dieselbe schlechte Orthographie in 59. 75. 106.

Ze. 3, 12 - σει 62. 106. 147. 153. Compl. für - ση. Da. 3, 19 Θ εκκαει 35 für -αἥ.

f) We chsel von  $\alpha$  und  $\epsilon$  (W.-S., § 5, 18):

Le. 8, 32 κατακαυσεται 54. 56. 75. 82. 106 für -σετε GM. alii. άγαλλιάσθαι für -σθε Ps. 2, 11 in 114. 172. 184; 31 (32), 11 in 165. 184. 285; 32 (33), 1 in 222.

Ps. 12 (13), 4 άγαλλιάσοντε in 195 für -νται.

Ps. 30 (31), 7 Elain 188 für Elei (s. oben, d).

g) Vernachlässigung der Quantität (W.-S., § 5, 19):

Jd. 11, 25 κρησσον κρεισσον (s. oben, d) für κρείσσων A. alii.

Jd. 19, 9 άγαθυνθετο 134 für -θήτω A. alii; ibid., 6 άγαθυνθήτο 75 für -τω MN. alii; Ps. 34 (35), 27 μεγαλυνθητο 185. 201 für -θήτω MAR. alii.

Ps. 12 (13), 5 άγαλλιασηται 171 für -σεται cet.; dieselbe schlechte Schreibung Ps. 13 (14), 7 in 199 bei derselben Form.

IK. 20, 7 άγαθος 242 für άγαθως; ibid., 15, 28 αγαθον 242 für αγαθφ BA. cet.; Ps. 15 (16), 2 τον αγαθον 197 für των άγαθων NARU. alii; Ec. 2, 26 το αγαθον 261 für τῷ άγαθῷ cet.; Ps. 36 (37), 27 αγαθων 173\* für άγαθόν cet.

Jd. 11, 25 άγαθότερος 131 für -θώτερος B. alii (Kühner-Blass, I', § 154, I und Anmerk. 3). [Wie bei der Komparation, findet sich w statt o nach einem kurzen Vokal auch vor dem Suffix -ovvn (K.-B., I', § 330, 12; W.-S., § 16, Fulln. 14). So ist n ἀγαθωσύνη der lange Vokal im ganzen häufiger; doch findet

sich o Jd. 8, 35 in N. 19. 30. 55. 84. 85. 106. 108. 118. Compl.; II Ch. 24, 16 in Compl.; Ne. 9, 25 in 106; ibid., 13, 31 in Compl.; Ps. 37 (38), 20 in 13. 55. 66. 67. 115. 142. 150\*. 152. 187. 189—191. 193—197. 202—204. 206. 263. 278. 279. 283. 286. 290. Compl.; Ps. 51 (52), 3 in 144].

ω für o findet sich auch im Kompositum άγαθοποιεῖν Ze. 1, 12 in 62. 147.

II K. 1, 20 ἀγαλλιάσονται 106. 120 (nach μήποτε) ist natürlich schlechte Schreibung.

h) Das ν ἐφελκυστικόν (W.-S., § 5, 28):

Die Handschriften schwanken. So Jd. 17, 13 ἡγαθοποίησεν AGM. 15. 29. 55. 58. 71. 82. 106. 121. Ald., ohne v 18. 44. 54. 64. 75. 76. 84. 85. 106. 128. 134. Compl.

#### 2. Grammatisches.

a) Schwund der sogen. attischen zweiten Deklination (K.-B., I<sup>1</sup>, § 114; Schweizer, Grammatik der Pergamenischen Inschriften, S. 142f.; Dieterich, Untersuchungen z. Geschichte d. griech. Sprache, S. 173; Blass, Neutestamentl. Gramm., § 7, 5).

An den fünf Stellen (Nu. 3, 37; 4, 32; 'A Ps. 20 (21), 13; Is. 54, 2;  $\Sigma$  Is. 54, 2; Je. 10, 20), wo sich  $\kappa \alpha \lambda_{\omega \zeta}^{0}$  Tau findet, wird es unattisch dekliniert.

b) Heteroklisis (K.-B., I<sup>1</sup>, § 139, c,  $\alpha$ ):

Jn. 1, 15 τοῦ σάλους (also von einem Nominativ τὸ σάλος, vgl. σάλεσσιν Alcm. apud Apoll. Dysc.) AQ\*, wofür B. cet. τοῦ σάλου (Nominativ ὁ σάλος).

c) Wegfall des temporalen Augments (K.-B., I<sup>2</sup>, § 199; Schweizer, § 64, 2; Dieterich, S. 210):

Jd. 17, 13 άγαθοποίησεν GM. 15. 29. 55. 58. 71. 82. 108. 121. Ald.; Ps. 15 (16), 9 άγαλλιάσατο 185.

d) Von ἕρπω findet sich regelrecht (K.-B., I², § 198, 4) εἴρψαν La. 4, 14 in 22 alii, wofür 198 ἤρψαν. Die attische Form wäre εἴρπυσαν (ibid., § 343 s. v.).

Der Aorist Passivi von καίειν ist entweder ἐκάην Εχ. 27, 20;

Da. 3, 19, oder ἐκαύθην Da. 3, 19 sec; ibid., Θ in Q. Desgleichen das Futurum καήσομαι Is. 47, 14 AQ. 41. 49. 106, καυθήσομαι Is. 5, 24; Le. 8, 32; 13, 55. 57; Is. 47, 14 B. alii, oder καυσθήσομαι Is. 47, 14 in 302. 305. Die starken Formen sind unattisch (K.-B., I², § 343, s. v.).

e) Eindringen des starken Aorists in den schwachen (W.-S., § 13, 16; Dieterich, S. 239):

Ec. 11, 9 άγαθυνέτω 106. 157. 159. Ald.

Ps. 34 (35), 27 ἀγαλλιάσοιντο A. 27. 156. 187. 190. 214. 280 (ex corr. ab ead. manu); dieselbe Form Ps. 39 (40), 16 A. 13. 112. 152 ex corr. a prim. manu. 156. 190. 203. 213. 281 corr. ab ead. manu. 292.

Le. 8, 32 κατακαύσετε GM. 15. 16. 18. 29. 30. 32. 52. 53. 64. 72. 76. 85. 131. 144.

f) Wechsel von Kompositum und syntaktischer Wortgruppe (Paul, Prinzipien d. Sprachgeschichte, § 227):

Pr. 11, 17 άγαθοποιεί 260. 295 άγαθὸν ποιεί cet.

g) Inkongruenz im Genus; adjektivisches Prädikat im Neutrum Sing. bei maskulinem oder femininem Subjekte (K.-Gerth, II<sup>1</sup>, § 360; Blass, § 30, 2):

Ec. 7, 4 (3) άγαθὸν θυμὸς ὑπὲρ γέλωτα BAC. cet. (άγαθός κ. 147. 157. 159. Ald.).

Ibid., 9, (8) ἀγαθόν ἐσχάτη λόγων 23. 253 (ἀγαθή cet.) vielleicht hebraisierend, d. h. die Inkongruenz des Urtextes nachahmend (מוב אחרית דבר), wegen des vorangehenden Subjektes, Gesenius-Kautzsch²7, § 145 o).

Ibid., άγαθόν μακρόθυμος (άγαθός 147. 157. 159, also wie v. 4 (3)).

Ibid., 9, 18 άγαθὸν σοφία 298 (άγαθή cet.).

#### h) Inkongruenz im Numerus:

Das prädikative Adjektiv zu einem neutrischen Subjekt steht regelrecht im Plural (K.-G., II<sup>1</sup>, § 364) Ec. 11,6 τὰ δύο ἀγαθά; doch findet sich die LA. ἀγαθόν (als Inkongruenz) in A. 298. C. Inbetreff des verbalen Prädikates schwanken die Handschriften;

218 Max L. Margolis, Studien im griechischen alten Testament.

so Ps. 81 (82), 5 σαλευθήσεται πάντα τὰ θεμέλια 210, dagegen -θήσονται Βκ\*Τ. -θήτωσαν κ.-. cet. (ἐσαλεύθησαν 201).

i) Constructio ad sensum liegt wohl vor:

Ps. 95 (96), 9 σαλευθήτωσαν πάσα ή γή 180. 215 (σαλευθήτω cet.); vgl. Blass, § 30, 4.

j) Verba mit schwankender Rektion:

Die Verba, welche bedeuten: Gutes (oder Böses) zufügen, regieren im Attischen den Akkusativ. In der biblischen Gräzität schwanken die Handschriften bei ἀγαθοῦν, ἀγαθοποιεῖν, ἀγαθύνειν. Der Dativ findet sich Jd. 17, 13 in 19. 130; IK. 25, 31 B. alii; Ps. 48 (49), 18 B. alii; Je. 39 (32), 41 in 96. Vgl. Blass, § 34, 2.

k) Der Artikel weggelassen in stehenden Formeln (W.-S., § 20, 9, d):

II Ch. 30, 18 κύριος ἀγαθός B. alii (doch ὁ ἀγαθός A. 55. 60. 74. 106. 119. 134. 243. Compl.), אות המוב א.

- Futurum Medii in passivischem Sinne (K.-G., II<sup>\*</sup>, § 376, 3):
   Jb. 9, 6 σαλεύσονται 161 movebuntur £ (ed. Lagarde); Si.
   16, 18 in 23. 253; ibid., 43, 16 σαλεύσεται Compl. Vgl. Or.
   Sib. III 675 γαΐα δὲ παγγενέτειρα σαλεύσεται ἤμασι κείνοις.
  - m) el cum coniunct. aor.:

II Es. 7, 18 καὶ εἴ τι . . . ἀγαθυνθῆ A. alii; doch wird ὡς ἐάν vorausgeschickt in 19 (ὡς ἐὰν ἀρέση 93); vielleicht ist die Form in A als Indikativ ohne Augment aufzufassen, also ἀγαθύνθη zu lesen, vgl. ἡγαθύνθη B. 55.

## 3. Synonyme Varianten.

a) ἀγαθός ~ ἀληθής α, ἀρεστός α, καλός α, λαμπρός α, χρηστός α ΙΙΙ Κ. 8, 36 für τὴν ἀγαθήν frei τῆς ἀληθείας 158 / (קהדר) המובה | μ II Ch. 12, 12 A Dublette. || α Nu. 14, 7 Dublette in 54. 75; I Κ. 19, 4 sec in 82. 93. 108. Compl.; 25, 3 sec in AN. 19. 29. 44. 55. 56. 64. 71. 74. 82. 92. 106. 108. 119. 120. 125. 134. 144. 158. 236. 242—247. Compl. Ald. Cat. Nic. থে / קיף; II Κ. 14, 32 in 19. 82. 93. 108. 247. Compl.; 15, 3 in 19. 44. 82. 93. 108.

Compl.; 18, 3 in 19. 82. 93. 108. 245. Compl. || dSi. 33, 13 (30, 25) Dublette oder Amplifikation. || ePs. 53 (54), 6 in 188; 117 (118), 29 in © (xrc!); 135 (136), 1 in N\*A. Bas. M. 3.

- b) ούκ άγαθός ~ κακός.
- Pr. 6, 12 in 260.
- c) άγαθώτερος ~ κρείσσων.
- Jd. 11, 25 AMN. 15. 18. 19. 29. 55. 64. 71. 76. 82. 106. 108. 121. 128. 134. Compl. Ald.; 15, 2 AM. 15. 18. 19. 29. 30. 44. 55. 58. 64. 71. 75. 76. 82. 84. 106. 108. 121. 128. 134. Compl. Ald.
- d) dyadóv  $\sim$  dyadóth5\*, dyadwoúvh³, chhotóth5°; drestóv⁴, kalóv³, sumpéronta¹; ws dyadóv  $\sim$  tò drestóv⁵; tò dyadóv  $\sim$  ws dy drésky³, kalóv  $\sim$  dota dota drésky³.
- \*Ps. 52 (53), 3 194. || bEc. 7, 15 (14) \*\*. || cPs. 52 (53), 1 144. 188. C; ibid., 3 N\*. 188. 218. 263. 283. C. | d Jd. 17, 6 59. 82 (s. unten, n); IK. 1, 23 19. 44. 74. 82. 93. 106. 108. 120. 123. 134. Compl.; 3, 18 19. 56. 82. 93. 108. 246. Compl. Theodor. Ephr. Syr.; 11, 10 82. 93. 108. Compl.; 14, 36 in 19. 82. 93. 108. Compl.; ibid., 40 in denselben Zeugen; II K. 15, 26 in denselben Zeugen und 123. Chrysost. (mit Weglassung des κατά auch 64. 71); 19, 37 10. 82. 108. Compl.; ibid., 38 in denselben Zeugen und 93; 24, 22 in denselben Zeugen. | els. 7, 16 Orig. Greg. Nyss.; Je. 47 (40), 4 Compl. | II Es. 9, 12 19. 93. 108. | IK. 24, 5 19. 82. 93. 108. 158. Compl. Chrysost. / משל משל 📗 Jd. 19, 24 (mit schlechter Orthographie -kei, s. oben I, e; ohne av richtig 54. 82) 59. 75. 76. 84. 106. 134. || ¡Var. α. || ¡Var. ἐάν. || ½Jd. 10, 15 (mit schlechter Schreibung -kei, s. oben I, e; ohne av richtig 76. 85<sup>m</sup>. 106) AMN. 15. 18. 19. 29. 30. 44. 54. 55. 64. 71. 75. 82. 84. 108. 121. 128. 134. Compl. Ald. 5h.
  - e) άγαθά ~ άγαθωσύνη\*; άρεστά<sup>b</sup>, καλά<sup>c</sup>.
- \*II K. 7, 28 С (ийтаганос). || bJe. 47 (40), 5 Dublette Compl. || ePs. 34 (35), 12 BNU; La. 3, 38 62 (mit vorangeschicktem Artikel); Je. 47 (40), 5 22. 36. 48. 51. 88. 96. 233.
  - f) άγαθωσύνη  $\sim$  άγαθά $^{a}$ ; δικαιοσύνη $^{b}$ , εὐφροσύνη $^{c}$ .
  - \*Jd. 8, 35 B; Ne. 9, 25 sec 93. 108. || bJd. 8, 35 15. 18. 64.



#### 220 Max L. Margolis, Studien im griechischen alten Testament.

128. || °Ec. 4, 8 298. C (ΟΥΝΟΥ; dasselbe Wort für das allgemein bezeugte ἀγαθωσύνη ibid., 5, 10. 17; 6, 3. 6; 7, 15 (14); vgl. Es. 8, 17; Si. 30, 16; Is. 65, 14).

- g) eig  $\alpha \gamma \alpha \vartheta \delta v \sim v \alpha e \tilde{v} \tilde{\eta}$ .
- Je. 39 (32), 39 22. 36. 48. 51. 62. 96. 231.
- h) ἀγαθῶς ~ ἐπιμελῶς.

IV K. 11, 18 19. 82. 93. 108 Compl.

- i) άγαθούν ~ άγαθύνειν\*, άγαθοποιείν\*, καλώς ποιείν\*.
- \*Hellenistische Neubildung: Dieterich, S. 234; Reinhold, de graecitate patrum apostolicorum, S. 72; Thumb, Handbuch d. neugr. Volksspr., S. 81. I K. 25, 31 19. 82. 93. 198. 242. 245. Compl.; ibid., sec 242; Je. 51 (44), 27 A. 23. 36. 48. 51. 62. 86. 96. 239. || bJe. 39 (32), 41 22. 36. 48. 51. 62. 96. 231. || cIK. 25, 31 sec 19. 82. 93. 108. 245. Compl.
- j) dyadúveiv  $\sim$  dyadomoieĩv $^{a}$ , kosmeĩv $^{b}$ ; dyadúvesdai  $\sim$  dréskeiv $^{c}$ .
- \*Jd. 17, 13 AGM. 15. 18. 19. 29. 30. 44. 54. 55. 58. 64. 71. 75. 76. 82. 84. 85. 106. 108. 121. 128. 134. Compl. Ald. || bIV K. 9, 30 19. 64. 71. 82. 93. 108. 119. 247. Compl. Ald. || cNe. 2, 5 108 Dublette. 93.
  - k) ώς αν αγαθυνθη  $\sim$  ότ' αν\* εῦ ἔχη $^{b}$ .
  - \*oταν 93. | bII K. 13, 28 82. 93.
  - 1) άγαθωσύνην ποιείν ~ καλώς ποιείν.
  - Jd. 9, 16 Compl. (s. unten 8, a, \$).
  - m) άληθές ~ άγαθόν.
  - Jb. 42, 8 A / גונה (s. oben, a).
  - n) εὐθές ~ ἀγαθόν.
- Jd. 17, 6 A; IV K. 10, 30 158; 15, 3 AN. 44. 71. 74. 92. 106. 120. 121. 134. 236. 245. 247. 5h (in allen drei Beispielen )
  - ο) δικαιοσύνη ~ άγαθωσύνη.
- Ps. 37 (38), 20 Mc.a Ra. 13. 21. 39. 55. 66. 67. 69. 80. 81—99—102. 106. 111—115. 140. 142. 146. 150. 152. 154. 156. 162=-175. 177—182. 185—187. 189—191. 193—197. 199—206. 208 -

210—214. 216. 217. 227. 263—265. 269—273. 275—286. 289—293. Compl. Ald. Theod. / 275.

- p) χάριτες ~ άγαθά.
- Pr. 18, 22 103. 253 / 10.
- q) χρήματα ~ άγαθά.
- Pr. 14, 5 23. 253. 🕮 / מוּכָה.
- r) δρθός ~ ἐνώπιος b.
- \*Pr. 24, 41 (26) 23. | Dublette 23.
- s) τήκεσθαι ~ θραύεσθαι.
- II K. 17, 10 19. 82. 93. 108. Compl.
- t) σαλεύεσθαι  $\sim$  άσθενεῖν $^{a}$ , ἔρπειν $^{b}$ , θορυβεῖσθαι $^{c}$ , μεταναστατάν $^{a}$ , περιτρέπεσθαι $^{f}$ , σείεσθαι $^{f}$ , ταράσσεσθαι $^{b}$ , συγχεῖσθαι $^{i}$ .

\*Ps. 25 (26), 1 MAR. 13. 21. 27. 39. 55. 65—67. 69. 80. 81. 99. 100—102. 106. 111—115. 140. 143—146. 150. 151. 154. 156. 162-175. 177-185. 187-191. 193-197. 199-203. 206. 208. 210-212. 215-217. 219. 222. 223. 226. 227. 263-265. 267-286. 289—292 (s. auch unten 8, \$). Compl. Ald. Theodor. מָלָה / אַנָּר | bLa. 4, 14 22. 36. 48. 51. 62. 96. 198. 231 / كانا. || cIs. 7, 2 Glosse in  $\Gamma^{2m}$  / 20. | dPs. 61 (62), 2 R / 200). | cDa. 4, 11  $\Theta$  36<sup>m</sup> (s. unten 8, a) / T1, vgl. Ge. 4, 12  $\Sigma$  σαλευόμενος  $\sim$  άνάστατος 127 / שֹּלָּע / Jb. 9, 6 וּהַנִּשׁ / אָדָּעָהָיָּה. Vgl. auch Ps. 25 (26), ו unten 8, a, \$. | \*Ps. 113 (114), 7 167 (ex corr. ut vid.) / אדל; Hb. 2, 16 Dublette in allen Zeugen außer 91. Compl. (s. unten D, f). Vgl. auch die LB. σειόμενα bei Philo, de iustitia, § 1 (mit der beigefügten Erklärung: σάλον δ' έγέτω ταῦτα κινούμενον (Field -να), φησίν, ούχ ίνα άβέβαιον και άνίδρυτον, άλλ' ίνα την δψιν εκκαλή πρός αρίδηλον θέαν) für σαλευτά 21 Ambros. -τον 85 gegenüber ἀσάλευτον (-τα) der übrigen Zeugen De. 6, 8 (dieselbe Variation findet sich an den Parallelstellen; die überwiegende Anzahl der Zeugen hat das & privativum, während zu gunsten der philonischen LA. nur 5h. Arab. 1. 2 Ex. 13, 16 und G. Arab. 1. 3 sowie eine anonyme Übersetzung bei Field mit ihrem σαλευτόν oder σαλευτά sprechen) / προφ. | hPs. 59 (60), 2 205 / α. | iAm. 8, 12 (s. unten 8, a, \$) / μυ.

u) σείεσθαι ~ σαλεύεσθαι.

II K. 22, 8 119; Hb. 3, 14 Compl.; Is. 17, 4 301; 24, 20 Q. 22; 33, 20 A\*fort. 22. 36. 48. 51. Cyrill.

ν) άγαλλιάσθαι ~ γαυριάν.

II K. 1, 20 19. 93. 108. 242. Compl. Chrysost.

w) Als synonymische Variation ist auch der Wechsel von Simplex und Kompositum zu betrachten.

So z. B. variieren τήκεσθαι, διατήκεσθαι, έκτήκεσθαι, έντήκεσθαι, κατατήκεσθαι.

## 4. Verschmelzung von Lesarten. Doppelte Übersetzung.

a) Verschmelzung zweier LAA.:

IV K. 15, 3 τὸ εὐθὲς ἀγαθόν Ald. (s. oben 3, n).

II Ch. 12, 12 λόγοι ἀγαθοί; das Plus καὶ ἀρεστοὶ ἐν πάσιν Compl. setzt wohl eine parallele LA. ἀρεστοί voraus (s. oben 3, a).

Ne. 2, 5 καὶ ἀρέσει . . . καὶ ἀγαθυνθήσεται 108 (s. oben 3, j).

Ibid., εὶ ἐπίσταμαι τὸν βασιλέα ἀγαθὸν καὶ εἰ ἀγαθὸν ἐπὶ τὸν βασιλέα  $M^{c.a.}$ . 93. 108 / εἰ ἐπὶ τὸν βασιλέα ἀγαθόν cet (ist ἐπίσταμαι verderbt?).

Jb. 42, 6 s. unten D, b.

Si. 5, 11 ἐν ἀκροάσει σου ἀγαθἢ 248. Compl. aus ἐν ἀκροάσει ἀγαθἢ 106. 253 und ἐν ἀκροάσει σου cet. (s. unten D, Vorbem.).

Si. 33, 13 (30, 25) λαμπρά και άγαθή (s. oben 3, a; vgl. 34 (31), 23, wo λαμπρός — ΣΙΒ).

Hb. 2, 16 σαλεύθητι και σείσθητι (s. oben 3, t).

Je. 47 (40), 5 τὰ ἀγαθὰ καὶ ἀρεστά Compl. (s. oben 3, e).

b) Doppelte Übersetzung:

Nu. 14, 7 άγαθή ἐστι καλή ἐστι (s. oben 3, a).

IK. 2, 24 ὅτι οὐκ ἀγαθὴ ἡ ἀκοὴ ἢν ἐγὼ ἀκούω ... ὅτι οὐκ ἀγαθαὶ αἱ ἀκοαὶ ᾶς ἐγὼ ἀκούω omn mit Ausnahme von 82. 93 247. Compl., die die pluralische Fassung weglassen (vgl. Wellhausen z. St.).

Pr. 14, 22: der ganze Vers in doppelter Übersetzung.

Si. 12, 7 findet sich wiederholt v. 4, also unsichere Stellung.

5. Aus andern Übersetzungen herübergenommen.

a) aus A:

III K. 14, 1—20, s. Field.

b) aus Θ:

ΙΚ. 2, 32 και ἐπιβλέψη . . . οἴκφ σου, s. Field.

Ibid., 16, 17 άγαθως 82. 93. 108. Compl. für καλως, s. Field.

III K. 3, 1 (2, 42) και είπας . . . ἤκουσα AN. 19. 44. 52. 74. 82. 92. 93. 106. 108. 123. 134. 144. 236. 242. 243. 247. Compl. und mit Variationen 55. 71. 244. Ald. > cet., sub \*  $5^h$ , stammt aus  $\Theta$  nach  $5^h$ .

c) aus AO:

II K. 3, 36 άγαθόν, s. Field.

d) aus  $A\Sigma$ :

Je. 15, 11 είς άγαθόν, s. Field.

6. Erklärende (glossierende) Varianten.

Eine solche Variante scheint I K. 9, 2 vorzuliegen, wo 56. 121. 246 δυνατός für ἀγαθός bieten.

## 7. Hebraisierende und gräsisierende Varianten.

a) Inkongruenz, durch sklavische Reproduktion des Urtextes hervorgerufen:

II K. 3, 36 πάντα δσα ἐποίησεν ὁ βασιλεὺς ἐνώπιον τοῦ βασιλέως ἀγαθόν A (s. oben 5, c) – כל אשר עשה המלך בעוני כל (s. unten D, e), dagegen gräzisierend ἀγαθά 247.

IV K. 5, 12 οὐχὶ ἀγαθοί . . . ποταμοὶ Δαμάσκου AN. 44. 55. 56. 64. 71. 74. 82. 92. 106. 119. 120. 121. 123. 134. 144. 158. 236. 242. 244—247. Ald. Cat. Nic. 5h gut griechisch, dagegen οὐχὶ ἀγαθός κτλ. B. cet hebraisierend — ξη ρυση הלא מוב . . . נהרות דמשק ק.-K., § 145 ο.



#### 224 Max L. Margolis, Studien im griechischen alten Testament.

Ps. 118 (119), 72 άγαθόν μοι ὁ νόμος B. 156. 262. ઝ£. Athan. — בּ מוֹב לי תורת, wofür אים. cet άγαθὸς κτλ. bieten (s. oben 2, g).

Ps. 146 (147), 1 ἀγαθὸς ψαλμός N°R. 21. 154. 191. 201. 208. 264. 278. Compl. Theodor., dagegen das neutrische Prädikat — দ্ নাকা তথা (s. ebenfalls oben 2, g).

b) Nachahmung der hebräischen Konstruktion Adjektivum (mit folgender Präposition p) durch den Positiv (und Präposition) anstatt des Komparativs (und Genetivs):

Jd. 9, 2 τὸ ἀγαθόν B. cet — Ε Στο, dagegen βελτίον AMN. 15. 18. 19. 29. 30. 54. 55. 58. 64. 71. 75. 76. 82. 84. 106. 108. 118. 121. 128. 134. Compl. Ald. 5h.

Jd. 18, 19 μη άγαθόν B. cet = ħ Στάπ, dagegen μη (η, εί) βελτίον (κρεῖττον) AN. 18. 19. 29. 30. 54. 55. 58. 59. 64. 71. 75. 82. 106. 108. 121. 128. 134. Compl. Ald. 5<sup>h</sup>.

I K. 15, 22 ἰδοὺ ἀκοὴ ὑπὲρ θυσίαν ἀγαθή 29. 52. 55. 56. 64. 71. 123. 144. 242. 243 Cat. Nic. Iren., oder ἀγαθὴ ὑπὲρ θυσίαν 19. 82. 93. 108. Compl. Theodor., — בּ בּוֹל מוֹב (s. unten C, 3, c, z. St.), dagegen βελτίον θυσίας 243. Lucif. Cal. (wahrscheinlich aus Σ).

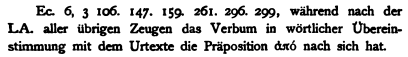
c) In folgenden Fällen wechselt eine mehr wörtliche mit einer freieren Version ab:

De. 28, 47 ἀγαθοσύνη καρδίας 19 forte. 108 certe. 118 (-νης Fehler), — Η ΣΙΙ ΑΙΒΑ, dagegen (ἐν) ἀγαθή καρδία AGF. 15. 16. 18. 19. 28. 29. 30. 32. 44. 46. 52. 53. 54. 57. 58. 59. 71. 73—75. 77. 82. 85. 106. 128—131. 134. Compl. Ald. Cat. Nic. und (ἐν) ἀγαθή διανοία B. cet.

II Ch. 7, 10 ἀγαθούς (τῆ) καρδία 19. 93. 108. Compl. — ק בור לב, dagegen ἀγαθῆ καρδία B. cet (s. oben 1, a, und unten C, 1, 1).

Pr. 6, 12 όδοὺς σκολίας 23. 161. 252, dagegen ὁ. κακάς 260 und ὁ. οὐκ ἀγαθὰς cet, দ্র লা সূত্র্যু

d) (ἐμ)πιμπλάναι nach griechischer Weise (Blass, § 36, 4) mit Genetiv.



e) Der Nominativus Absolutus (Blass, § 74, .5) in wörtlicher Nachahmung des hebräischen Partizipium Absolutum im Zustandssatze (Driver, Tenses³, § 165 ff.).

Jd. 19, 22 αὐτοὶ δ΄ ἀγαθύνοντες καρδίαν αὐτῶν B. cet — ξη מוד מימיבים את לכם 33. 44. 52—58. 63. 64. 71. 75—77. 82. 84. 85. 106. 108. 121. 128. 131. 134. 144. 209. 236. 237. Compl. Ald. Cat. Nic. 5h den regelrechten Genetivus Absolutus.

f) Die meisten der oben unter 3 verzeichneten synonymen Varianten sind ebenfalls entweder durch Gräzisierung (und so Präzisierung) einer sklavisch treuen Version oder aber durch eine rückfällige Hebraisierung einer freien Übersetzung entstanden. Es ist beachtenswert, daß das freiere, besser griechische Synonymum gewöhnlich in den lukianischen Handschriften (für die historischen Bücher 19. 82. 93. 108, für die prophetischen 22. 36. 48. 51. 62. 90. 93. 144. 147. 233. 308; s. Lagarde, Ankündigung einer neuen Ausgabe der griechischen Übersetzung d. AT., 3 f., 26 ff.; Librorum VT. canonicorum pars prior, v; Field, Prolegomena, lxxxvii ff.) anzutreffen ist. Dahin präzisiert, gewinnen die Beobachtungen Fields (ibid., xc) an Bedeutung.

## 8. Handschriftenkorruptelen.

Im folgenden versuche ich, die mir aufgestoßenen Fehler auf ihre Quellen zurückzuführen. Dabei ist zu bemerken, daß nicht jede Korruptel erklärbar ist; sodann daß ein Fehler andere nach sich zieht. Also eine ganz reine Klassifizierung läßt sich kaum durchführen. Um Wiederholungen zu vermeiden, bespreche ich nach Möglichkeit die bei einer Stelle sich ergebenden sekundären Fehler zusammen mit der mutmaßlich primären Korruptel.

a) Vertauschung von Lauten und Lautverbindungen (von Zeitschr. f. d. almest. Wiss. Jahrg. 27. II. 1907.

Buchstaben und Buchstabenverbindungen) durch Verhören (Verlesen).

a) Bei  $\mu$  und  $\nu$  kann man an das eine oder das andere denken:

Pr. 28, 10 die ursprüngliche LA. 23. 106. 261. C5h (in C alleinstehend, in den übrigen Zeugen neben der falschen, also Dublette) oi δὲ (>23. 106. 261) ἄμωμοι (dafür das synonyme άμεμπτοι 147. 159. 254) διελούνται (auch noch 254; in schlechter Schreibung δ' εελουνται 159) — אָ מוב מוב ונחלו מוב א, wofter of δè άνομοι διελεύσονται είς αύτά 109. In der letzteren LA. ist διελεύσονται eine durch ανομοι veranlaste Korrektur, είς > 149. 260, die jedoch mit cet άγαθά και ούκ εισελεύσονται hinzufügen, das heißt eine Variante zu διελεύσονται (so auch wirklich 149. 260) und eine andere zu αὐτά, das aus ἀγαθά korrumpiert zu sein scheint (vgl. Jd. 8, 32 αυτου B aus ἀγαθή cet; I Ch. 28, 8 αυτην 120 aus άγαθήν; Es. 9, 22 αγαθας B. cet αγαθον 92 b aus αὐτάς A), also Verschmelzung zweier LAA. Die LA. άγαθάς A erklärt sich als eine auf Dittographie beruhende Korruptel, da v. 11 mit σοφός einsetzt; also bestätigt sich meine Vermutung, daß και ουκ εισελευσονται εις αγαθα ursprünglich im Texte der griechischen Übersetzung nicht zu lesen war.

 $\beta$ ) Graphisch ähnlich sind  $\Lambda$  und  $\Delta$ ,  $\Lambda$  und  $\Lambda$ ,  $\Gamma$  und  $\Gamma$ ,  $\Gamma$  und  $\Gamma$ . Darum die folgenden Verwechslungen:

Si. 14, 20 διαδεχθήσεται A. 254 / διαλεχθήσεται (wofür διαλεγήσεται 253; zur Form vgl. K.-B., I<sup>1</sup>, § 343; Schweizer, S. 190) B. cet — Ε πυν.

Ps. 26 (27), 4 λαόν א\* für ναόν cet; Si. 49, 12 λαόν B. cet für ναόν A. 55. 106. 155. 157. 248. 253. 254. Compl.; an beiden Stellen א היכל.

Zu den Stellen Ps. 77 (78), 36; Pr. 15, 9; Ec. 9, 6; Si. 30, 23 und Ju. 9, 3, in denen - $\gamma\alpha\pi$ - und - $\pi\alpha\tau$ - verwechselt sind und die von Nestle, Marginalien, S. 57 f., aufgezählt sind, füge noch hinzu II Ch. 18, 2, wo einzig 243 die richtige LA.  $\eta\pi\alpha\tau\alpha - \xi \eta$  (און) für das sonst überlieferte fehlerhafte  $\eta\gamma\alpha\pi\alpha$  bietet.

Si. 14, 16 ist άγίασον Ν<sup>c. a</sup>. 106. 248. 253. 296. Compl. Ald. aus ἀπάτησον — ΛD / Ε [P] D verschrieben.

Jb. 38, 30 ist ἔτηξεν A. 68. 137. 139. 147. 157. 160. 161. 248. 250—252. 254—256. 258. Compl. Ald. £5h (korrumpiert zu εταξε 106. 262, s. unten) wahrscheinlich aus ἔπηξεν verschrieben; so Nobil. bei Field und Alex. (d. h. Grabesche Emendation), vgl. ὁ Εβραῖος πρόσωπον δὲ ἀβύσσου πήγνυται, ξη τητία τητία τητία εκτηξεν Β. cet ist entweder aus einer Kombination beider LAA. hervorgegangen, oder es ist direkt aus ἔπηξεν verschrieben, wie umgekehrt IV Ma. 16, 20 επηξεν M\* fehlerhaft für ἔπτηξεν steht.

Desgleichen ist Si. 38, 28 τήξει NA. 55. 106. 155. 157. 248. 254. 296. 307. Compl. CI das richtige (vgl. 5 μαφα), woraus πηξει B. cet verschrieben ist.

 $\gamma$ ) Auf lautlicher Ähnlichkeit beruht die Verwechslung von  $\upsilon$  und  $\varphi$  sowie von  $\sigma$  und  $\xi$ :

Pr. 3, 26 σαλευθης für συλληφθής, Konjektur bei Baumgartner, vgl. ἀγρευθής 23. 252<sup>textus</sup> 5 μ το (τ).

Ju. 9, 3 ist ἐδέξατο 58. £5 in εδεσατο 106 verschrieben, woraus dann ηδεσατο ΒΝΑ. alii ηδευσατο 23. 64. 243. Ald. ηναιδευσατο 52 ηρδευσατο 248. Compl.

**8)** Auf Verhören beruht auch die Verwechslung von  $\alpha$  und  $\epsilon$ ,  $\alpha$  und  $\alpha$ ,  $\alpha$  und  $\eta$ ,  $\alpha$  und  $\alpha$ ,  $\alpha$  und  $\alpha$ .

De. 12, 3 κατασκεψατε  $B^*$  -σκεψετε 131 -σκεψεται 16 -σκεψασθε 75 für -σκάψατε  $B^{ab}AF$ . 18. Compl. -σκάψετε Sixt.,  $B_1$  בּבְּאָבָאָן.

IV K. 10, 27 επαταζαν 71 (-ξεν Β) für ἔταζαν A. cet (synonymische Variante ἔθετο Lukian; Zwischenstuse ἐπέταζαν?)

— Η τουν.

Ju. 9, 3 επαταξας, obgleich allgemein überliefert, ist nach £ (praeposuisti) in ἐπέταξας zu emendieren. Natürlich lese man dann δούλους ἐπὶ δυνάστας κτλ . mit Α£ (δυνασταις και B. cet Verschmelzung zweier LAA.; κ δυναστας και!). Also nicht wie

Löhr noch übersetzt: "und schlugst Knechte und Herren", sonden "und setztest Knechte über Herren".

I Ma. 5, 49 επαταξαν κ\* für ἐπέταξεν cet; 6, 50 ist απεταξεν Fehler, lies mit 44. 71. 106. Compl. ἐπέταζεν.

Ps. 46 (47), 3 υπαταξεν A\* für ὑπέταξεν cet (επεταξε(ν) A' vid. 275. 281. υπεταξας 201. 277. Greg. Nyss.) — Η ΤΤ.

II K. 21, 19 επεταξεν & Fehler für ἐπάταξεν cet — Η ποπ. Da. 4, 11 Θ μετανεστατωσαν 36 für μετανασ- (s. oben 3, t). Is. 58, 11 'A ist ἐξαλεῖται in ἐξελ- zu verbessern, Η μήπ.

Ps. 34 (35), 27 αγαλλιασαντο 206 für άγαλλιάσαιντο (s. unten C, I, e). Umgekehrt Pr. 24, 15 απαιτηθηση 109 für άπατ-B. alii (s. unten D, d); Si. 14, 16 απαιτησον \*\* C für άπατ-B. alii (s. oben); Is. 30, 33 απαιτηθηση cet für άπατηθήση 48. 308.

Compl.

Jb. 38, 30 εταξε 106. 262. Ald. für ἔτηξε (s. oben). Das Gegenteil Si. 44, 11, wo aus ἀγαθὰ — Ε Στο (so ε bona; vgl. Schlatter und Peters) das allgemein überlieferte ἀγαθὴ entstand und dann irrtümlicherweise zur zweiten Hälfte gezogen wurde.

Si. 14, 16 αποτισον A für ἀπάτησον B. alii (s. oben); 20, 15 αποτισει A für ἀπαιτήσει cet (Zwischenstufe απατησει?).

e) Ein Hörfehler ist es auch, wenn das & privativum fehlerhaft bald weggelassen, bald hinzugefügt wird:

Si. 27, I haben \*\*1, desgleichen 42, 5 NAC. 155. 157. 307. Compl. Cl richtig διαφόρου für άδιαφόρου cet. So wird auch 7, 18 von Hatch (Essays in Biblical Greek, S. 261) und Herkenne auf Grund von UCE (so schon Alex.) emendiert, & THD.

Si. 32 (31), 18 ist δικαίων A. 307 Fehler für άδίκων cet = Ε΄ μπ΄; ähnlich Pr. 16, 33 δικαίοις κ\*. 68. 248. Compl. für άδικοις cet.

Die fehlerhafte LA. ἀκακίας Jb. 36, 10 κ für ἀδικίας cet = Ε΄ μκ erklärt sich aus der zwar nicht belegbaren Zwischenstufe κακίας, die natürlich nur eine synonyme Variante zu ἀδικίας darstellt, vgl. Je. 13, 22 (κακίας Α ἀδικίας cet); 16, 18 (ἀδικίας κΑQ. 22. 23. 26. 33. 36. 41. 48. 51. 62. 86—88. 90. 91. 106.

198. 228. 229. 231. 233. 239. Orig. κακίας cet); 28 (51), 24 (άδικίας Α κακίας cet).

Jb. 20, 19 δυνατών B. cet ist Fehler für άδυνάτων  $M^{c.a}BC$ . 55. 106. 110. 137. 139. 160. 161. 248—251. 253—257. 259—261. Compl. Chrysost.  $\mathfrak{L}^{\beta}\mathfrak{BC} = \mathfrak{H}$  אדערים בל  $\mathfrak{L}^{\beta}\mathfrak{BC} = \mathfrak{L}^{\beta}\mathfrak{BC}$ . Umgekehrt Jb. 24, 21 άδυνάτους cet  $\mathfrak{L}^{\beta}\mathfrak{BC}$ . Umgekehrt Jb. 24, 21 άδυνάτους cet für δυνατούς Alex.  $\mathfrak{L}^{\beta}\mathfrak{BC}$ .

ζ) In den folgenden Beispielen fällt es schwer, einen bestimmten Grund für die fehlerhaften LAA. ausfindig zu machen, es sei denn die Unleserlichkeit der Vorlage:

Jd. 9, 16 καθώς (ἐποιήσατε) AMN. 15. 18. 19. 29. 30. 55. 58. 64. 71. 108. 121. 128. Ald. für καλῶς ἐ. Compl. (s. oben 3, l).

Ps. 25 (26), I ist erubescam ε — ἐντραπῶ wahrscheinlich aus περιτραπῶ verlesen, vgl. περιτραπήσομαι Σ und s. oben 3, t. Ibid., αθετησω 293 für ἀσθενήσω (s. oben 3, t).

Ps. 38 (39), 11 εξετησας 72. 279 εξετηνας 154 (s. oben 1, d). für ἐξέτηκας cet —  $\mathfrak{H}$  DP $\mathfrak{h}$ (1).

Jb. 31, 16 εξετηρα 253 für ἐξέτηκα — אַכְּלָּה.

Am. 8, 12 ist für συναχθήσονται Q\* in aller Wahrscheinlichkeit συγχυθήσονται zu lesen, vgl. den gleichen Fehler Jl. 2, 10 συναχθήσεται 311 für συγχυθήσεται cet (s. oben 3, t).

b) Unaufgelöste Abbreviatur führt natürlich eine fehlerhafte LA. herbei:

Jd. 19, 22 αὐτῶ (αὐτῶ) 58. 63 für αὐτῶν; Ne. 2, 18 αγαθη 93 für ἀγαθήν.

c) Falsche Abteilung von Versen oder Vershälften:

Si. 44, 11 s. oben, a,  $\delta$ .

La. 3, 25 ψυχή ή ζητήσει αὐτὸν ἀγαθόν· καὶ ὑπομενεῖ καὶ ἡσυχάσει B. cet gegenüber αὐτόν· ἀγαθὸν ὑπομένειν καὶ ἐλπίζειν (ἡσυχάζειν 88) 22. 36. 48. 51. 62. 96. 231. Ambros. ist wahrscheinlich ein Abschreibefehler, da der Übersetzer die Akrostichie doch wohl bemerkt haben wird (doch vgl. Luzzatto, Il Pentateuco, I, S. XXIV); s. auch unten C, 3, c, z. St.

## d) Dittographie:

III K. 1, 47 ist άγαθύναι wiederholt in 64. Ald.; I Ch. 28, 8 lesen wir in 56: ἴνα κληρονομήσητε τὴν γῆν τὴν ἀγαθὴν καὶ κατακληρονομήσητε την γην την αγαθην και κατακληρονομησητε τοῖς υἰοῖς ὑμῶν.

# e) Haplographie:

Le. 26, 39 κατοικησονται 16. 53. 73. 77. 131. aus κατατακήσονται für τακήσονται cet.

Jd. 19, 9 αγανθησεται 18 aus άγαθυνθήσεται cet.

Ps. 18 (19), 5 αγαλλιαται 173 aus άγαλλιάσεται cet.

Ec. 7, 4 (3) άγαθυνθήσεται καρδία B aus άγαθυνθήσεται καρδία τας.

Si. 43, 23 ἐφύτευσεν αυτην Ιησους B. alii (woraus dann... Κύριος 106. 155. 157. 308 Dominus Iesus  $\mathfrak{E}^{qq\theta.\,alii}$ ) aus ἐφύτευσεν ἐν αὐτῆ νήσους 248. Compl. (ἐν > 23 εφιτευσεν αυτην νησους 253 εν αυτη ο Κυριος νησους 55. 254 (Kontamination) (s. unten D, h), zugleich falsche Wortabteilung.

Is. 21, 9 αλματα 301 für άγάλματα cet.

Ez. 24, 10 κατακαη 106 für κατατάκη cet, zugleich Umstellung.

f) Umstellung von Buchstaben oder Buchstabenverbindungen:

Si. 11, 31 ετεροις ΑΣ für αίρετοῖς B. cet (αίρετικοῖς 248. Compl.; korrumpiert αινετοις 253; ἔργοις 307 glossierende LA) —  $\mathfrak{H}$  (Γ) σπατ'(Γ).

g) Anähnlichung an folgendes (Distanzwirkung):

Jd. 17, 13 ηγαθοιποιησε 134.

De. 28, 47 αγαθωσύνης (für αγαθωσύνη) καρδίας 118.

# h) Ideenassoziation:

άγιον für ἀγαθόν als Attribut zu πνεῦμα Ne. 9, 20 108; Ps. 142 (143), 10 א BAB (הַ מובה); vgl. auch Pr. 24, 41 (26) λόγους ἀγίους 161<sup>m</sup> für λ. ἀγαθούς B. alii (הַ גרווים).

i) Ein komplizierter Fall liegt vor Si. 41, 11.

Die ursprüngliche LA. war wohl ὄνομα δὲ ἀγαθὸν οὐκ ἐξαλειφθήσεται Schlatter — מוד לא יכרת, daraus mit

Vernachlässigung der Quantität und einem Zusatze ὄνομα δὲ ἀνθρώπων ἀγαθών οὐκ ἐ. € (vielleicht ursprünglich), sodann mit Umstellung der Negation ὄ. δὲ ἀ. οὐκ ἀγαθὸν ἐ. 248. 307. Compl., nächst ὄ. δὲ ἀμαρτωλών οὐκ ἀγαθών ἐ. 155. 308 ὄ. δὲ ά. ἀγαθὸν οὐκ ἐ. Ν<sup>c. a</sup> ὄ. δὲ ά. ἐ. ٤€ ὄ. δὲ ά. οὐκ ἀγαθὸν ἐ. cet.

## B. Zur Übersetzungsart.

#### 1. Freie Übersetzung.

a) In Sprichwörtern ist der generelle Singular durch den Plural ersetzt:

Pr. 15, 15 ol δὲ ἀγαθοί / מוב לב (מור (בדרך) 16, 29 ὁδούς / בדרך) (doch ist die Lesung in E1 unsicher).

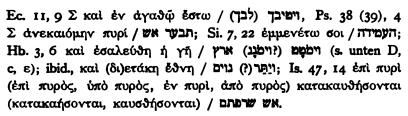
b) Zwei durch das Genetivverhältnis verbundene Substantiva, von denen das untergeordnete Nomen ein Abstraktum ist, werden oft (besonders im Sirach) durch Nomen und attributivisches Adjektiv ersetzt:

De. 28, 47 ἀγαθή διάνοια (καρδία) / מוב לבב (dagegen hebraisierend ἀγαθωσύνη καρδίας, s. oben A, 7, c); ibid. τηκομένη ψυχή / Pr. 6, 12 όδοὺς σκολιάς 23, 161<sup>m</sup>. 252<sup>m</sup> (s. oben A, 7, c, und unten, f) / לקשות פה (das Nomen ist durch das vorangehende Verbum (πορεύεται, הלך) induziert).

Si. 6, 19 άγαθοί καρποί / πείπ μέρα (ξί)); 11, 25 ήμέρα άγαθή  $\bf A$ . 106. 296 (ή. άγαθών cet) / μέρα 32 (35), 10 άγαθός ὀφθαλμός / μίς 41, 13 άγαθή ζωή / π ( $\bf L$  m) αίτι π); είτι άγαθὸν ὄνομα / μές 42, 14 άγαθοποιὸς γυνή αίτι καπ .

- c) Activum pro passivo, entweder in der dritten Pluralis\*, oder im Infinitivb, oder durch Attraktion an ein vorangehendes Aktivumc, oder für den hebräischen Infinitivd:
- $^*$  Is. 43, 2 Ά $\Sigma$  οὐ (κατα)καύσουσί σε / ጠጋስ אל ( $\mathfrak G$  οὐ μὴ κατακαυθῆς).

- <sup>b</sup>I Ch. 14, 2 κατακαύσαι / **١٣٠٠ —** καὶ ἐνεπρήσθησαν 93. Compl. (19. 108).
- - dI K. 21, 6 (7) ελαβεν αὐτούς / הלקחו
- d) Passivum pro activo, entweder wo im Hebräischen (Aramäischen) ein Infinitiv steht<sup>a</sup>, oder nach einem Casus Pendens<sup>b</sup>, aber auch sonst<sup>c</sup>. Fälle, wo das Passivum der dritten Person Pluralis Activi oder der dritten Person Singularis Activi mit unbestimmtem persönlichem Subjekte (G.-K., § 144 d) entspricht, werden unten (C, I, s) besprochen werden:
- \*Εκ. 27, 20 ἴνα κα(ί)ηται (ό) λύχνος / להעלת גו, Za. 14, 12 τακήσονται αἰ σάρκες αὐτῶν / Τάρη; Is. 5, 24 δν τρόπον καυθήσεται (ή) καλάμη / Εκά τος Τάρκες αὐτὰν καμινον . . . ἔδει αὐτὰν καυθήναι / πίπ למויה / vgl. Θ εἰς τέλος ἐκκαῆ (ἐκκαυθῆ).
- $^{b}$  Le. 8, 32 κατακαυθήσεται /  $^{b}$  C. . . . (dagegen κατακαύσατε  $^{c}$  κατακαύσετε (-σεται, s. oben A, I, f) GM. alii (s. oben A, 2, e), vgl. auch κατακαύσεις  $^{c}$  58  $^{c}$   $^{c}$   $^{c}$
- <sup>c</sup>Ge. 31, 40 συγκαιόμενος τῷ καύσωνι (καύματι) אנלני דרב (κατα)καυθήσεται / ibid., 57 κατακαυθήσεται / ditto; Jd. 19, 22 αὐτῶν δὲ ἀγαθυνθέντων τῷ καρδία (τὴν καρδίαν) AMN. 15. 19. 54. 55. 64. 75. 76. 82. 84. 106. 108. 121. 134. 209. Compl. Ald. / המה מימיבים את לבם (dagegen aktivisch ἀγαθυνόντων κτλ. 16. 18. 29. 30. 44. 52. 53. 56. 57. 71. 77. 85. 128. 131. 144. 236. 237. Cat. Nic.; s. auch oben A, 7, e), vgl.



e) Religiöser Euphemismus zur Vermeidung unschicklicher, sich auf die Gottheit beziehender Ausdrücke (Frankel, Vorstudien, § 31):

So werden μα, ποπο, στα, σταν αντιλή(μ)πτωρ umschrieben; darum auch Ps. 47 (48), 3 όταν αντιλαμβάνηται αὐτῆς / λαπο. Ein Euphemismus ist es wohl auch, wenn an vier Stellen (Pr. 24, 28 (30, 5); Na. 1, 7; Ze. 3, 12; Ma. 3, 16; die beiden mittleren Belege sind durch ein Versehen in meinem Artikel λαμβάνειν weggefallen; zur Stelle in Ma. s. unten D, g) 2 ποπ durch εὐλαβεῖσθαι mit Akkusativ oder ἀπό cum genetivo wiedergegeben wird. Die Wiedergabe durch πεποιθέναι, ἐλπίζειν (und in entsprechender Weise des Nomens ποπο durch ἐλπίζ) ist auch da beliebt, wo kein Euphemismus vorliegt (z. B. Is. 28, 15); umgekehrt werden σκεπάζεσθαι und καταφυγή gebraucht, auch wenn es sich um göttlichen Schutz handelt (Ps. 60 (61), 4; 45 (46), 1); aber im allgemeinen dient die freiere Version euphemistischen Zwecken. So finden wir für das Verbum: σώζεσθαι Is. 14, 32; für das Nomen: βοηθός Ps. 20 (21), 7; φειδόμενος Je. 17, 17 vgl. Jl. 3, (4) 16.

f) Ein Wort mit spezieller Bedeutung wird in freier Weise durch ein allgemeineres ersetzt. Gewöhnlich liegen Varianten vor, die die exaktere Bedeutung geben. Dann gilt es auszumachen, ob die hebraisierende LA. eine nachträgliche Korrektur darstelle, oder im Gegenteil dem Übersetzer zuzuschreiben sei, während die freiere LA. auf Ideenassoziation (s. oben A, 8, h) beruhe:

Pr. 6, 12 οὐκ ἀγαθάς (κακάς 260) ist ursprünglicher als σκολιάς 23<sup>m</sup>. 161<sup>m</sup>. 252.

Es mag wohl fraglich sein, ob die vereinzelte LA. άγαθή 71 in II Ch. 15, 17 für שלם (Subjekt ist לבנ gegenüber τελεία 19.

93. 108. Compl. πλήρης cet ursprünglich zu nennen sei. Doch findet sich ebendieselbe freie Version allgemein bezeugt I Ch. 29, 19.

Pr. 24, 41 (26) kann man sich denken, daß λόγους άγαθούς B. alii nachträgliche auf Ideenassoziation beruhende Korrektur sei, vgl. II K. 15, 3 οἱ λόγοι σου άγαθοί; σοφούς κα-AC. 252 (synonyme Varianten ὁρθούς 23, ἐνωπίους 23 Dublette. 149. 260) wäre wohl dann das Ursprüngliche. Doch läßt sich annehmen, daß άγαθούς gerade so gut originell sei, d. h. eine synonyme Variante darstelle; Στο und ΠΣλ, die, wie die eben angeführte Stelle beweist, synonym sind, verwischen sich dem Übersetzer dermaßen, daß er das eine für das andere setzt, ohne daß dadurch der Sinn erheblich geändert wird.

Si. 7, 21 mag ἀγαθόν, wo nicht durch ἀγαπάτω induzierte Korruptel, ursprünglich sein, während συνετόν κΑε vgl. Ε Korrektur, אָ משביל.

Pr. 14, 33 mag ἐν καρδία ἀγαθή ἀνδρός (ἀνδρός) 23. 254. 297. Cassian. Const. Apost. ἀγαθοῦ 297) eine entsprechende Freiheit sein für בלב נבון; doch gibt es eine andere Möglichkeit, s. unten D, d, δ.

Allgemein bezeugt ist άγαθά (Sing. 3) für πηση Jb. 17, 15 Der Gipfel der Freiheit ist erreicht, wenn Is. 58, 14 αυτά αγαθά wiedergegeben wird.

g) Freiheit ist es auch, wenn der Übersetzer "gut sein" für "gut tun"<sup>a</sup>, "Gutes" für "Guttun"<sup>b</sup>, "zum Guten" für "es ist gut, sie tun gut"<sup>c</sup>, "im Guten" für "gut"<sup>d</sup> sagt.

#### 2. Erweiterung und Kürzung.

a) Aus Parallelstellen geflossene Erweiterung:

Ex. 20, 12 ἐπὶ τῆς γῆς τῆς ἀγαθῆς / מל האדמה (mit Ḥ stimmen überein 15. Sh Theoph. Orig. Bas.).

De. 8, 1 τὴν Υῆν τὴν ἀγαθὴν (τὴν sec. > 83. Ald.) AFN. 16. 18. 28. 29. 32. 52. 53. 55. 56. 58. 59. 64. 73. 77. 82. 83. 85. 128. 129. 130. 131. Ald. Cat. Nic. / אר הארץ — B. cet.

ibid., 9, 4 דאָר אָלי דאָר מֹץמאַאי דמטראָר אַ דאָר האַרץ האַרץ הואַת - 58. Ambros.

Ibid., 31, 20, 21 την γην την άγαθην / הארמה, ארמה — 58, vgl. zu allen vier Stellen De. 4, 21 und sonst.

Νυ. 32, 11 οἱ ἐπιστάμενοι τὸ κακὸν καὶ τὸ ἀγαθόν (ΒΝ. 129; mit Umstellung der Nomina AF. cet; τὸ καλὸν καὶ τὸ κακόν 44. 74. 76. 84. 106. 134) > By gewiß ein Zusatz, der aus De. 1, 39 kombinierend entlehnt ist. Die längere Stelle ibid., 14, 23 άλλ' η τα τέκνα αὐτῶν ἄ ἐστιν μετ' ἐμοῦ ὧδε (+ σήμερον Compl.; σήμερον 85<sup>m</sup>. 130<sup>m</sup>.) όσοι ούκ οίδασιν άγαθὸν ούδὲ (Var. ἢ) κακόν (Var. άγαθά, κακά), τούτοις δώσω (Var. δω) την γην > Β wird von Frankel (Einfluß, S. 187) und Dillmann als ein auf De. 1, 39 beruhender innergriechischer Zusatz erklärt. Frankel meint, die hebräische Sprache habe keinen dem ἀπειρος entsprechenden Ausdruck. Obgleich wir nämlich das griechische Adjektiv Za. 11, שולה (vgl. Ps. 68 (69), 6 Σ απειρία für אוילה und I K 17. 39 Σ für לא נפה finden, so sind doch diese Ausdrücke als Attribut zu עד unpassend. Möglich natürlich wäre es, daß νεώτερος άπειρος einem einzigen hebräischen Ausdrucke entspreche. Dagegen sind Bacon (Triple Tradition of the Exodus, S. 187) und Steuernagel geneigt, die Stelle als einen Bestandteil der Vorlage aufzufassen, die dann aus einer Zeit stamme, wo die Redaktorenarbeit sich noch im Flusse befand, während & einen durchgreisenderer Diaskeuase unterzogenen Text darstelle. Der Passus, meint man, sei in der Quelle, zu der v. 23 gehört, eben an dieser Stelle zu lesen gewesen und dann von einem Redaktor mit Rücksicht auf vv. 29. 31 gestrichen worden. Man muß zugeben, daß v. 23 b erst dadurch einen rechten Anschluß erhalte.

 $\frac{\text{II}}{\text{ku}}$  Es. 7, 28 ds χεὶρ (Var. ἐν χειρὶ, ἐν τῆ χειρὶ) θεοῦ (Var. κο, κο τοῦ θεοῦ μου) ἀγαθὴ (Var. τῆ ἀγαθῆ) ἐπ' ἐμέ (Var. τῆ ἐπ' ἐμὲ ἀγαθῆ) / כד יהוה אלהי עלי  $\sim 71$ ), vgl. ibid., 9.

Pr. 1, 7 σύνεσις δὲ ἀγαθή πάσι τοῖς ποιοῦσι αὐτήν > 与 stammt aus Ps. 110 (111), 10.

Is. 55, 3 καὶ ζήσεται ἐν ἀγαθοῖς / ἩΠὶ — Just. Mart., vgl. v. 2.

b) Explizierende Erweiterung:

I K. 16, 12 οὐτος ἀγαθός ἐστιν / κντ π - Lukian.

Ibid., 25, 31 ἀγαθῶσαι (Var. ἀγαθῦναι, τοῦ καλῶς ποιήσαι) αὐτῆ (Var. αὐτὴν) > Ϝ, "freilich nichts Ursprüngliches, beruht aber auf richtigem Verständnis von מוכרת (Wellhausen, S. 135).

I Ch. 28, 8 και κατακληρονομήσετε αυτήν (Var. την γήν

מרמאון) 44. 52. 74. 93. 106. 108. 134. 144. 158. 236. 243. Compl / הנחלחם — A. alii, also expliziertes Objekt.

Es. 9, 21 στήσαι τὰς ἡμέρας ταύτας ἀγαθάς / דֹיִם עָלִיהם;

άγαθάς > 19. 93 a. 108 b. Ps. 117 (118), 2. 3. 4 δτι άγαθός > 5 — 66 in v. 2, 66. 208.

Ps. 117 (118), 2. 3. 4 δτι ἀγαθός > Ε — 66 in v. 2, 66. 208.

222\* in v. 3, A. 55. 213. 278 in v. 4.

222° m v. 3, A. 55. 213. 278 m v. 4.

Pr. 8, 21 ἐμπλήσω ἀγαθῶν / καθή; 18, 22 γυναῖκα ἀγαθήν
/ אשה; 24, 58 (30, 23) ἐἀν τύχη ἀνδρὸς ἀγαθοῦ / י, 25, 22

Si. 7, 19 γυναικός σοφής και άγαθής / אשה משכלת.

c) Eine halachische Erweiterung:

Es. 9, 19 οἱ δὲ κατοικοῦντες ἐν ταῖς μητροπόλεσι(ν) καὶ τὴν ε΄ καὶ ι΄ τοῦ Αδαρ εὐφροσύνην ἀγαθὴν (ἀ. > 52. 64. 248. Compl. Ald.; ἡμέραν εὐφροσύνης ἀγαθήν ΑΝ. 44. 55. 74. 76. 108 a. 236; ἐν εὐφοσσύνης 248) ἄνουσιν (>A) ἐἔσποστέλλοντες

108 a. 236; έν εὐφροσύνη 248) ἄγουσιν (>A) ἐξαποστέλλοντες (-λλουσιν \*) μερίδας (μερίδα \*) καὶ (>AN. 52. 55. 64. 74. 76. 108 a. 236. 248. Compl. Ald.) τοῖς πλησίον (ἐξαπ. κτλ. >44. 106) > % — B\*, vgl. Megilla 1, 1 יכרן המוקפין חומה מימות ישור % und die Baraita ibid. 2 b יכרן המוקפין חומה עשר

מימות אחשורוש קורץ בחמשה עשר. Natürlich ist die Lehre aus dem

Wortlaute von v. 19 erschlossen, vgl. Raba in der Gemara: סדפרים שר מוקפים בחמשה עשר איי während aber daselbst die Annahme, daß die Großstädter den vierzehnten sowie den fünfzehnten עם feiern hätten, mit Verweis auf den Wortlaut von v. 21 (הוא אתא הוא יד וחי וואת יום יד ואת יום

# d) Andere Beispiele:

Pr. 17, 1  $\mathfrak{f}$  (+  $\mathfrak{o}$  C) οἶκος (+ πλήρης \$AC. 23. 68. 103. 106. 109. 147. 149. 157. 161. 248. 252—254. 260. 295—297. Compl. Ald.) πολλών ἀγαθών (tr. 23. 295) καὶ ἀδίκων θυμάτων μετὰ μάχης / ריב  $\mathfrak{o}$  σείτι ατ' κίτι  $\mathfrak{o}$  σείτι ατ' κίτι  $\mathfrak{o}$  .

Je. 24, 6 εἰς ἀγαθά sec > ħ — Q. 23. 33. 36. 51. 62. 87. 88. 91. 198. 228. 231. Compl.

## e) Kürzung:

Es. 5, 8 אם על המלך מוב לתת את שאלתי ולעשות את בקשתי  $\mathfrak{H} = \mathbf{M}^{c.a.mg.inf}$ . 19. 93 a. 93 b > cet.

Ibid., 7, 3 מוב על המלך מוב  $\mu = \mu^{c.a}$  (mg). 93 b (καὶ ἀγαθὴ ἡ κρίσις ἐν καρδία αὐτοῦ 19. 93 a) > cet.

Ibid., 8, 5 וכשר הרבר לפני המלך ומובה אני בעיניו  $ξ = κ^{-a.m.c.}$  93 b. 249 (für בעיניו  $ξ = κ^{-a.m.c.}$  249 hat 93 b ἐνώπιον τοῦ βασιλέως) > cet.

#### 3. Umstellung.

a) In Verbindungen wie "gut und böse" findet sich Umstellung in einem Teile der Zeugen:

So Pr. 15, 3 in 23. 149. 252. 260. 295; Za. 9, 17 in 130. 311. Compl.

#### b) Kombinierende Umstellung:

Ps. 33 (34), 12 לימת שׁני וֹשׁבּי לְיִבּים לִימִים לַּמְשׁלָב  $^{\prime}$  אַהָּב יִמִים לַרְאוֹת פוב ; cet d. לְּעָבּים נֹשׁבּי לַיְמִשׁל  $^{\prime}$  vielleicht ist dyadá zu lesen.

## C. Zur Sprachkenntnis und Exegese der Übersetzer.

## 1. Syntaktisches.

a) Der Grundstamm kann passivisch, der Intensiv- und Kausativstamm aktivisch ausgedrückt werden<sup>a</sup>. Selbstverständlich wird der Grundstamm, wenn aktiv, aktivisch, das Passiv des Grundstammes sowie die Reflexivstämme passivisch wiedergegeben<sup>b</sup>. Auch kann eine Präpositionalkonstruktion den intransitiven Grundstamm transitiv machen<sup>c</sup>.

ישָׁב, מוב מער מוב אין מישָר, aram. מְשָׁב durch מְמְטּטִינּפּלּטּת, מִישְּב (שָּב), aram. מְשָׁב durch מֹרְמּטִּטִינִי, מֹרְמּטִינִיעָר wiedergegeben. Desgleichen קַּדֶּר, חָדָר, חָדָר, חָדָר, חָדָר, מְדָּר מְשָּׁר, חַדְּרָ, מְדָר מְעָּלְי, חָדָר, מְדָר מּשָּׁר (einschließlich der Komposita), während für עַדְּג, הָרָצִיר; הָרָשִיר, הָדְּבָיר, הָרָבְיר, הָרָבְיר, הָרָבְיר, הָרָבְיר, הָרָבְיר, הָרָבְיר, הָרָבִיר, הָרָבְיר, הָרָבְיר, הַבְּבִיר הַבְּבִיר אָרָה בּיִבּיר הַבּבְּיר בּיִבְּיר בּיִבּיר מִבּיר בּיבּיר ביבּיר בּיבּיר בּיבּיר בּיבּיר בּיבּיר בּיבּיר בּיבּיר בּיבּיר ביבּיר ביביר בי

אַכל Also אָלָה , דּוּר , אָכֶל durch καίειν (und Komposita), אַרָּף , שְּרַף , קַּרָה , וּבְּרָב , נָבָּרָה , נְבָּרָה , נְבְּרָה , נְבְּרְה , נְבְּרָה , נְבְּרְה , נְבְּרָה , נְבְּרָה , נְבְּרְה , נְבְּרְה , נְבְּרְה , נְבְהְיְה , בְּבְּרְה , בְּבְרְה , בְבְּהְר , בְבְּהְרְה , בְבְּהְרְה , בְבְּה

Darum wird און durch κατακαίειν wiedergegeben (Jb. 1, 6; Is. 43, 2).

b) Das Imperfekt "zum Ausdruck von Erfahrungstatsachen, die allezeit und somit auch für jede Gegenwart Geltung haben" (G.-K., § 107 f; Driver, Tenses, § 33 b) wird, um nur Si. 43 als Beispiel zu nehmen, bald durch das Futurum<sup>a</sup>, bald durch das Präsens<sup>b</sup> ausgedrückt; dreimal findet sich sogar der Aorist, und einmal nach einer Negation der Konj. Aoristi.

\* 12 mal; doch findet sich einmal das Präsens als Variante (v. 16 σαλεύεται 248. 253 -ονται C σαλευθήσονται κ.Α. 106. 155. 307. 308 σαλεύσεται Compl. σαλευθήσεται cet).

<sup>b</sup>9 mal; doch findet sich fünfmal das Futurum als Variante (v. 3 ἀναξηραίνει cet -νεῖ 253; v. 13 ταχύνει cet -νεῖ 106. 254. £; v. 19 χέει cet ἐκχεεῖ 253; γίνεται cet fiet £; v. 24 θαυμάζομεν cet ammirabimur £).

Ps. 81 (82), 5 ist יתהלכו präsentisch ausgedrückt; dagegen ist für ימומו das Futurum gesetzt (Varianten: Aorist 201; Imperativ Aoristi N<sup>c.a</sup>R. 13. 39. 55. 65—67. 69. 80. 81. 99—102. 106.

111—113. 140. 143—146. 150—152. 154. 156. 162—168. 175. 177. 182. 183. 185. 187. 189—197. 199. 200. 202—206. 208. 212. 216. 217. 219. 222. 223. 227. 263—269. 271. 274—276. 279—287. 289—294. Compl. Ald. Theodor.; die letztere LA. dürfte durch Parallelstellen beeinflußt sein, oder sie beruht auf falscher Auffassung.

e) Das Imperfekt nach finalen Konjunktionen (G.-K., § 107 q). Nach p durch den Konj. Aor. (mit vorangeschicktem µf), wofür als Variante der Imp. Aoristi<sup>a</sup>. Wenn das von p abhängige Verbum von der Konjunktion losgerissen ist, so wird es vom Übersetzer als in unabhängigem Satze stehend betrachtet<sup>b</sup>.

-II K. 1, 20 πι μη αγαλλιάσωνται cet μη γαυριάσωσιν Lukian μη γαυριάτωσαν 242.

Ps. 12 (13), 5 איבי ... צרי ינילו μή ποτε είπη ὁ ἐχθρός μου ... οἱ θλίβοντές με ἀγαλλιάσονται.

d) Der Kohortativ (G.-K., § 108). Im Griechischen Futurum, wosiir als Variante der Konj. Aoristi<sup>a</sup>. Doch dürste man bis auf weiteres die Varianten als bloß orthographische betrachten (s. oben A. I, g)<sup>b</sup>.

Ps. 9, 2 אשמחה האעלצה εύφρανθήσωμαι και άγαλλιάσωμαι 185, dagegen ibid. אומרה ψαλώ (woraus ψαλλω 171. 184. 202 nur verschrieben) allgemein; ibid., 19 (20), 5 לרננה άγαλλιασώμεθα Β\*; 30 (31), 7 אנילה άγαλλιάσωμαι 185; 59 (60), 6 אעלוה משμαι 142 (s. unten 3, c, z. St.).

Lehrreich ist das Beispiel Ps. 30 (31), 7, wo zu εὑφρανθήσοραι keine Variante verzeichnet ist. Ps. 9, 14 haben wir einen Fall, wo der Kohortativ von einer Konjunktion (מלמען אלשרה) abhängig ist (G.-K., § 108 d) למען אלשרה אוילילה אלשרה (-γγελώ Orig.); für das entferntere אוילילה hat die Mehrzahl der Handschriften das Futurum, den Konj. Aoristi aber (wofern nicht schlechte Orthographie vorliegt) 13. 65. 66. 69. 100. 106. 115. 143. 150. 164. 165. 170. 174. 185. 194. 201. 202. 208. 217. 222. 223. 263. 274. 277. 278. 281. Compl. Ald.

e) Der Jussiv (G.-K., § 109). Im Griechischen der Optativa, Imperativa, oder das Futurum. Gewöhnlich schwanken die Hand-

schriften zwischen Optativ und Imperativ<sup>d</sup>, oder zwischen Optativ und Futur<sup>e</sup>, oder zwischen Imperativ und Futur<sup>f</sup>. Besonden lehrreich ist der Wechsel in Parallelstellen.

\*III K. 1, 47 יְּנֶדֶל (zur LA. vgl. Norzi und Baer) אָיָנְיּנֶדְל (χαθύναι . . . καὶ (> 158) μεγαλύναι.

Ps. 39 (40), 14 יבשו ויחפרו (κατ) αισχυνθείησαν και έντραπείησαν.

אובל . . . וחגל . . . וחגל εὐφρανθήτω . . . καὶ αγαλλιάσθω . . . καὶ εἰπάτωσαν.

Ps. 34 (35), 26 לכשו ἐνδυσάσθωσαν (synonyme Variante

περιβαλέσθωσαν 180 ut vid.); ibid., 27 γνοκή και ειπάτωσαν (synonyme Variante λεγέτωσαν 188).

Ps. 39 (40), 15 γκογία (s. unten D, i) κομισάσθωσαν; ibid., 16

188); ibid., יגדל μεγαλυνθήτω.

Ps. 47 (48), 11 אין פּטֹשְרָם פּטֹשְרָם (פּטִשְרָם 184. 194. 293

Fehler oder — אין פּטַשְרָן? פּטַשְרָם 273 Konj. Aoristi?).

ויאמרן (בּן יאמרן) אמן בּוֹדמֹדשסמע (אבץצֹדשסמע 55. 80. 177. 184

P. 69 (70), 4 ΓΝΑΝ καὶ (> 199) λεγέτωσαν; ibid., μεγα-

λυνθήτω. Ec. 11, 9 קאָשֶׁן (in Anlehnung an einen Imperativ, G.-K., § f)

καὶ ἀγαθυνάτω σε,  $\Sigma$  καὶ ἐν ἀγαθῷ ἔστω (s. oben B, 1, d).

Da. 4, 11 τιπ Θ σαλευθήτωσαν (s. oben A, 3, t).

c Ps. 12 (13), 5 ינל מימא מינל (-ליקדו מינל 171); 52 (53), 6 אמו εὐφρανθήσεται (-θηται 222 Fehler).

dPs. 34 (35), 26 יבשו ויחפרו מומצטיפים אמו פֿידף מידי מומצטיפים או פֿידף מומצטיפים און פֿידף מומצטיפים איניים א

199—205. 208. 211. 215. 217. 223. 227. 264. 267. 268. 270. 272. 273. 279. 282. 283. 285. 289. 290. 293. Compl. Ald. ἀγαλλιάσθωσαν καὶ εὐφρανθείησαν 102. 112. 113. 140. 142. 143. 151. 162.

163. 167. 171. 178. 185. 196. 216. 263. 269 ἀγαλλιάσαιντο καὶ εὐφρανθήησαν 143 supra lin. 274. 275. 277. 278 ἀγαλλιάσαιντο καὶ εύφρανθείησαν cet; ibid., 27 Imp. \*AR. 21. 27. 39. 65—67. 69. 80. 81. 99—102. 106. 111—115. 140. 145. 146. 150—152.

154. 156. 162—175. 178. 179. 181. 182. 184. 185. 187. 188—191. 193—197. 199—203. 205. 206. 208. 210—212. 215—217. 219. 222. 223. 226. 227. 263—265. 267—286. 289. 290—293. Compl. Ald. Theodor. Optat. cet.

Ps. 39 (40), 14 136 Imp. 142 Optat. cet; ibid., 162 Imp. 142 Optat. cet; ibid., 16 170 Imp. 142 Imperative 21. 66. 69. 80. 100—102. 111. 113—115. 140. 141. 143—146. 150. 154. 162—172. 174. 175. 177—179. 182. 183. 187. 189. 191. 193. 194. 197. 199. 201. 202. 204. 205. 208. 210. 211. 214. 215—217. 222. 223. 227. 264. 268. 270. 271. 273. 275—277. 279. 280. 282—285. 289. 290. 293. Compl. Ald. Theodor. Imp. und Optat. 27. 99. 151. 173 ex corr. 181. 185. 186. 195. 196. 226. 262. 272. 274. 278 ut vid. Optat. und Imp. 173. 272. 278 Optative cet.

Ps. 69 (70), 2 יבשו ויהשרו Imperative MR. 13. 21. 27. 55. 65-67. 69. 80. 81. 99-102. 106. 111-114. 140. 141. 143-146. 150-152. 154. 156. 162-175. 177-180. 183. 185-187. 190. 191. 193—197. 199. 200. 202—206. 208. 211—217. 219. 222. 223. 227. 263. 264. 266-273. 275-286. 289-293. Compl. Ald. Theodor. Imp. und Optat. 115. 142. 182. 226 Optat, und Imp. 115. 182. 189. 226 Optative cet; ibid., ישנו ויכלמו Imperative 13. 21. 27. 65-67. 69. 80. 81. 99-102. 106. 111-114. 141. 142. 144-146. 150-152. 154. 162-173. 175. 177-180. 182. 183. 186. 187. 189—191. 193—197. 199. 200. 202—206. 208. 212—215. 217. 219. 223. 226. 227. 263—265. 267—286. 289—292. Compl. Ald. Theodor. Imp. und Optat. 174. 211. 293 Optat. und Imp. 140. 143. 266 Optative cet; ibid., 3 1210 Imp. R. 13. 21. 27. 55. 65-67. 69. 80. 81. 99-102. 106. 111-114. 140. 142-146. 150-152. 154. 156. 162-175. 177. 178-180. 182. 183. 185-187. 189-191. 193-197. 199. 200. 202-206. 208. 212-215. 217. 219. 222. 223. 226. 227. 263—268. 270—286. 289. 290—293. Compl. Ald. Optat. cet; ibid., 4 ישישו וישמחו Optative 55 Imp. und Optat. 156 Imperative cet.

Jd. 19, 6 39 Imp. AMN. 15. 18. 19. 29. 30. 55. 56. 58. 64. Zeitschrift f. d. altrest. Wiss. Jahrg. 27. II. 1907.

71. 75. 76. 82. 84. 106. 108. 121. 128. 134. 209. Compl. Ald. Fut. cet; ibid., 9 [mp. A. 15. 55. 71. 76. 84. 106. 121. 134. Compl. Ald. Fut. cet.

Ps. 13 (14), 7 hper . . . by Fut. 13. 21. 27. 39. 65—67. 69. 80. 81. 99—102. 106. 111—115. 140. 143—146. 151. 152. 154. 156. 162—167. 169—173. 175. 178., 179. 181—182. 184. 185. 187. 189. 191. 193—197. 200—206. 267. 268. 271—273. 276. 278—286. 288—293. Compl. Ald. Theodor. Imp. und Fut. 55. 183. 199 Imperative cet.

Ps. 47 (48), 11 הגלגה Fut. 226 Imp. cet.

Ps. 52 (53), 6 ינל Imp. 188. 293 corr. Fut. cet.

f) Das Imperfekt mit Waw Consecutivum (G.-K., § 111). Griechisch καί cum aoristo.

Beispiele: Jd. 18, 20; Ru. 3, 7; IV K. 9, 30; Ps. 15 (16), 9.

g) Das Perfekt mit Waw Consecutivum (G.-K., § 112). Wenn im Sinne eines Jussiv (Optativ) (ebendas., § q), finden wir καί cum optativo.

So IK. 25, 31 ΣΤΡΤΠ καὶ ἀγαθώσαι, wofür dann als Variante καί cum futuro 29. 55\*. 74. 106. 120. 134. 243; doch dürfte dieselbe auf anderer Auffassung (im Sinne eines Bedingungssatzes, ebendas., § kk) beruhen.

h) Der Infinitivus Absolutus als reines Adverb (G.-K., § 113 k) wird im Griechischen adverbiell ausgedrückt<sup>a</sup>. In Verbindung mit dem Verbum finitum "zum Behuf einer Näherbestimmung oder Verstärkung des Verbalbegriffs" (ebendas., § 1131) wird der hebräische Infin. Absol. griechisch durch den Dativ des Verbalnomens<sup>b</sup> oder durch das Partizip<sup>e</sup> wiedergegeben.

\*IV K. 11, 18 ጋር άγαθώς (s. oben A, 3, h).

<sup>b</sup> Is. 24, 20 μιμ σαλφ σαλευθήσεται. Vgl. ZAW, XXVI (1906), 86.

Je. 28 (51), 58 ΥΓΥΓ ΓΛΙΥΓΥ  $\sigma$  κατασκαπτόμενον κατασκαφήσεται (-φθήσεται 86)  $\dot{A}$  σαλευόμενον σαλευθήσεται  $\Sigma$  έκκενούμενον έκκενωθήσεται.

- i) Wie im Deutschen, so wird auch im Griechischen das einen Infinitivus Constructus regierende Hiph'il (G.-K., § 114 n; vgl. Fußnote 1) adverbiell ausgedrückt, während für den hebräischen Infin. das Verbum Finitum gesetzt wird. Oder die hebräische Konstruktion wird nachgeahmt, indem der Infinitiv durch ein Nomen Actionis ausgedrückt wird. Oder der Infin. wird durch ein Verbum Finitum wiedergegeben, das dem andern koordiniert wird (also in der Art der beliebten semitischen Konstruktion § 120 d)<sup>c</sup>.
- \*Ge. 4, 7 הימיב שאת (s. unten 3, z. St.) ὀρθώς προσενέγκης; ibid.. הומיב לנאה או (s. unten D. d. ξ) ὀρθώς δὲ μὴ διέλης.

ibid., אַמְּעָב לְנָאָק (s. unten D, d, ξ) ὀρθῶς δὲ μὴ διέλης. ΙΚ. 16, 17 ἀρθῶς (Var. ἀγαθῶς) ψάλλοντα.

Ps. 32 (33), 3 הישיבו נגן א καλώς ψάλατε Σ έπιμελώς ψάλατε.

Pr. 30, 29 ממבי לכת 8 καλώς διαβαίνει.

bSo an letzterer Stelle ΆΘ άγαθύνοντα πορείαν.

- °So Ps. 32 (33) 3 Ά άγαθύνατε ψάλατε.
- j) Ein abstraktes Nomen (G.-K., § 122 q und § 45 d) mit vorangeschickter Präposition kann durch den griechischen Infinitiv ersetzt werden.

Ps. 9, 23 (10, 2) בּנְאָנַת רשׁע פֿי τῷ ὑπερηφανεύεσθαι τὸν ἀσεβή; Je. 51 (44), 27 למובה τοῦ ἀγαθώσαι (ἀγαθύναι).

- k) Das zum Ausdruck der Gleichzeitigkeit verwendete Partizip im Zustandssatze (G.-K., § 116 n und besonders u) ist richtig präsentisch wiedergegeben.
- Jd. 19, 22 משמרם משמרם מירישע δ' άγαθυνόντων 16. 18. 29. 30. 44. 52. 53. 56—58. 63. 71. 77. 85. 128. 131. 144. 236. 237. Cat. Nic. (vgl. auch die hebraisierende LA. oben A, 7, e); dagegen ist αὐτῶν δ' ἀγαθυνθέντων AMN. 15. 19. 44. 55. 64. 75. 76. 82. 84. 106. 108. 121. 134. 209. Compl. Ald. nicht nur freie (s. oben B, 1, d), sondern grammatisch ungenaue Wiedergabe.
- 1) Das im Akkusativ stehende Zustandspartizip oder -adjektiv (G.-K., § 118 n; Driver, § 161, 2 und 3) erscheint im Griechischen natürlich im Nominativ oder Akkusativ, je nachdem die Beschreibung sich auf das Subjekt oder Objekt bezieht. Wenn zum Adjektiv ein

Beziehungsgenetiv hinzutritt, kann im Griechischen das Adjektiv zum Nomen und das ganze in den Dativ (Umstandsdativ, K.-G., II<sup>1</sup>, § 425, 6) gesetzt werden (als Variante finden wir dann Dativ mit vorangeschickter Präposition &v).

- m) point der Bedeutung ohne (G.-K., § 119 w) ist erkannt:
- Ps. 38 (39), 3 Στατο Σ μή ὢν ἐν ἀγαδῷ (s. unten 3, z. St).
- n) Substantivierte femininische Adjektiva (G.-K., § 122 q) werden griechisch durch das Neutrum Sing. oder Plur. oder durch ein Abstraktum ausgedrückt<sup>a</sup>. In derselben Weise wird natürlich auch das neutrisch gebrauchte maskulinische Adjektiv (König, Lehrgebäude, III, § 243 c—f) wiedergegeben.

\*So πζία durch ἀγαθόν 6 mal, 'A 1 mal, Σ 5 mal, Θ 1 mal; durch ἀγαθά (oder ein synonymes Adjektiv in demselben Numerus als Variante) 33 mal, 'A 1 mal, Σ 1 mal, Θ 1 mal; in schwankender Überlieferung 6 mal; durch ἀγαθῶσύνη (Varianten: δικαιοσύνη, εὐφροσύνη) 10 mal, 'A 4 mal, Σ 1 mal, Θ 1 mal; in schwankender Überlieferung (zwischen neutrischem Adjektiv und Abstraktum) 1 mal.

bSo für Σπ: ἀγαθόν (die synonymen Varianten oben A, 3, d) 39 mal, A 10 mal, Σ 7 mal, Θ 2 mal, Al. 2 mal; ἀγαθά (s. oben A, 3, e) 44 mal, Σ 3 mal; Al. 1 mal; E' 1 mal; in schwankender Überlieferung 10 mal; ἀγαθωσύνη (mit entsprechenden Varianten) 2 mal, A 2 mal, Σ 1 mal, Θ 2 mal; schwankende Überlieferung zwischen Adjektiv und Abstraktum 4 mal. Desgleichen für της: ἀγαθόν (εὐθές, ἀρεστόν) 3 mal; ἀγαθά (καλά, ἀρεστά) 1 mal.

o) Kollektivische Abstrakta (ursprünglich Nomina Actionis) können griechisch durch den Plural ausgedrückt werden.

Jd. 9, 11 γενήματα / πλίμη Ertrag; ICh. 4, 39. 40 (an

letzterer Stelle jedoch der Sing. 19. 93. 108. 121. Compl.) νομαί/ γρ eig. das Weiden, dann Weideplatz oder -plätze.

- p) Pr. 2, 20 ist קרף מוכים allerdings frei durch τρίβοι ἀγαθαί wiedergegeben; vielleicht hat der Übersetzer in שלים einen Abstraktplural (G.-K, § 124 de) gefunden. S. unten, s.
- q) Der zur Bezeichnung von Abstraktbegriffen verwendete Artikel (G.-K., § 126 n; Brown-Driver-Briggs, s. v. 7, 1, h) kann im Griechischen, wie im Deutschen, unausgedrückt bleiben.

So IK. 24, 18 מַּמּרְבָּה ἀγαθά, הָּנְיָנֶה κακά, 25, 30 את המובה άγαθά, Jb. 21, 13 בּמּוֹב ἐν ἀγαθοῖς, Ps. 102 (103), 5 מַמּרֹב dasselbe.

r) Desgleichen kann die Determination, die durch einen nachfolgenden determinierten Genetiv bewerkstelligt wird (G.-K., § 127 a), in der Wiedergabe eines Abstraktums unberücksichtigt bleiben.

s) Der zur Umschreibung von Eigenschaftsbegriffen gebrauchte Genet. Epexegeticus (G.-K., § 128 p) wird, wie im Deutschen, so im Griechischen durch das entsprechende Adjektiv wiedergegeben.

So Pr. 2, 20 (s. oben, p); 16, 29 מוכ לדרך לא מוכ (wofern מוכ nominal aufzufassen ist) ὁδοὺς οὐκ ἀγαθάς; Ca. 7, 9 מון המוב (nach der Auffassung Ewalds, \$ 287 b; doch vgl. Ķimḥi. s. v. ף, und König, Lehrgeb., III, \$ 337 q) οἶνος ὁ ἀγαθός; Si. 41, 11 און מוכ (s. oben A, 8, i); 51, 21 מון מוכ (man vokalisiere מון \$ 287 a).

Entsprechend wird das Nomen Actionis im Genetiv durch das Partizip wiedergegeben: Za. 12, 2 ρο πρόθυρα (das Nomen vom Übersetzer mißverstanden) σαλευόμενα.

- τί), also ist πο in aramaisierender Weise als Pronomen Indefinitum (G.-K., § 137 c) aufgefaßt.
- u) Die zum Ausdruck des unbestimmten persönlichen Subjektes verwendete 3 sing. masc. oder 3 plur. masc. (G.-K., § 144d—g) wird im Griechischen passivisch wiedergegeben.

Beispiele: Nu. 19, 5 ή της κατακαυθήσεται (wofür 75 ebenso gut κατακαύσουσι; so zu Anfang des Verses καὶ κατακαύσουσιν allgemein für ή της, wie v. 3 καὶ ἐξάξουσιν . . . καὶ σφάξουσιν / κατακαύσουσιν die 3 plur. wird eben im Griechischen gerade so wie im Hebräischen zum Ausdruck des unbestimmten Subjektes gebraucht; s. oben B, I, c); zur Exegese vgl. unten 3, e, z. St.

ΙΚ. 2, 15 בפרם יקפרון πρίν τὸ θυμια(σ)θήναι (ΑΙ. καήναι).

IV K. 20, 7 μτρη καὶ ἐλήμφθη A. 121. 5 (s. unten 3, b, z. St.).

v) DN mit Imperf. im Bedingungssatze (G.-K., § 1591) wird entweder durch el cum futuro oder durch eav cum coniunct. praes. oder aor. wiedergegeben.

\*Ne. 2, 5 ΣΕΝ ΕΝ εί αγαθυνθήσεται (Var. αρέσει).

 $^{\text{b}}$ Ge. 4, 7 אומיב אור  $^{\text{h}}$ Σ έἀν ἀγαθύνης Θ ἀν ἀγαθώς ποιῆς,  $^{\text{h}}$ Σ έἀν δὲ μὴ ἀγαθύνης; vgl. auch oben, i.

w)  $\mathfrak{P}$  cum infin. constr. als Äquivalent eines Temporalsatzes in futurischem Sinne (G.-K., § 164 g) ist durch ως &ν (δταν) cum coniunct. praes. oder aor. wiedergegeben.

II K. 13, 28 ΣΤΟΡ ώς αν (αν > 74 όταν 93) άγαθυνθή (s. oben A, 3, k).

#### 2. Lexikalisches.

γρΣ Hithp. τήκεσθαι zerfließen.

Mi. 1, 4. Vgl. - τήξει Si. 38, 28 (Herkenne z. St. ver-

weist mit Recht auf die Michastelle; also ist die Emendation נומנו (Graetz) unnötig).

ΣΝΊ τήκεσθαι zersließen.

De. 28, 65 אבון נמש τηκομένη ψυχή. Also — אוד האבון במש γηκομένη ψυχή. Also — גוב, Aramaismus für אונ (vgl. im Araber Lagardes z. St. تذوب; vgl. auch Kautzsch, Aramaismen, 106).

Σπ τήκεσθαι zerfließen.

Jb. 6, 17 كال (s. unten 3, b, z. St.). Vgl. زرب fließen.

γτο Niph. Part. ὁδυνηρός schmerzhaft.

III K. 2, 8; 3, 1 (2, 8). Dasselbe griechische Adjektiv wird für קולה Je. 14, 17 gebraucht. Also nahm der Übersetzer die Wurzel im Sinne von مُرمَّن, So B.-D.-B.

τοι διάζεσθαι weben.

'AE' Ps. 2, 6. Vgl. B.-D.-B. s. v. II גסך.

220 κατα(Var. άνα-)κλίνεσθαι, καθίζειν sich zu Tisch setzen (eig. zu Tisch lagern, accumbere).

Της Polel — Hiph'il ἀνα(Var. ἀντι-, ἐπι-)λαμβάνεσθαι emporheben, aufrichten.

Ps. 145 (146), 9; 146 (147), 6; Si. 4, 11. Es ist nicht nötig, an letzterer Stelle mit Schechter Tuyn zu lesen (vgl. Lévi). Übrigens hätte Je. 31, 4 nicht herangezogen werden sollen, da

έπιλήψη B daselbst die schlechtere LA. ist für ἔτι λήψη AQ. Aber Ps. 146 (147), 6 wäre ein vorzüglicher Beleg, denn dort liest 99 ἀντιλήψεται, gerade wie hier in 296. 308 (suscipit £; ΦΤΤΦΗΣΦ: Æ; das Verbum findet sich für ἀναλ. Is. 46, 4; 63, 9 und für ἀντιλ. Is. 41, 26; 63, 5; Si. 29, 20) gelesen wird; die drei Komposita werden, wie es scheint, in gleicher oder ähnlicher Bedeutung gebraucht. Vgl. Barth, WU., S. 34 f.

Hithpalpel σαλεύεσθαι erschüttert werden.

Je. 51 (28), 58 ערער התערער א לערער ארערער א ממאבטטוביסט ממאבטטון ארער ארערער ארער א ממאבטטון ארער א לארערער א א המיה וישלעון די בילון די דין איר ובהלות פוישלעוף, והתגועעות ובהלות פוישלעוף, איר ובהלות פוישלעוף, איר ובהלות פוישלעוף, והגוענות ותגועה.

wird unterschieden als I פצה ἐπιστηρίζειν fest richten und II מעה ἀγωνίζεσθαι sich auflehnen, kämpfen.

S. unten D, a.

bip Hithpolel έκτηκεσθαι zerfließen.

Ps. 118 (119), 158; 138 (139), 21. Vgl. auch γγρ ἐκλύεσθαι Pr. 3, 11.

ηπη σαλεύεσθαι beben, zittern.

Je. 23, 9. Die Wurzel ist aus ٦٦, ٩٥٦ erweitert, vgl. رَفَّ schweben, ٩٥٩١٢] Jb. 26, 11. Vgl. Haupt, BSS., I, 324; III, 580, unterste Fußnote.

Piel באותו Piel באותו Piel באותו Piel באותו

Ps. 20 (21), 5 ওচি (গেখন) 5 (ত্রুলা). Vgl. aram. শুর্ট. Vgl. Barth, ES., S. 66.

חחש (oder חשל, חשי) Kal und Hithpolel (κατα)τήκεσθαι zerfließen.

Hb. 3, 6 אָלִי נְּקְּשִׁי הַּנְּאַהּוֹקָתוּ בּּרְעִוֹת עוֹלָם בּרֹמּאַרְאָרָוּת עוֹלָם בּרֹמּאַרְאָרָוּת עוֹלָם בּרַמּאַר הַּשְּׁתּוּ וּבְּעִוֹת עוֹלָם בּרַמּאַר הַשְּׁתּוּחָרִי בּרַעִּיה בּרָעִוּת עוֹלָם בּרַבּיּעִיה בּרָעוֹת עוֹלָם בּרַבּיּער בּרַעוֹת עוֹלָם בּרַבּיּער בּרַערוֹת עוֹלָם בּרַער בּרַערוֹת עוֹלָם בּרַער בּרַער בּרַערוֹת עוֹלָם בּרַער ב



, serfiellen' — Lie (oft in Hex. für triptes du; auch Efr. II 376 F vo ein zu lesen) und een (Efr. II 8 D, und ebenfalls für triptes du gebräuchlich)". Wenn man an das Zeugnis von 6 und  $\Sigma$  denkt, wird man kaum mit B.-D.-B. von "insufficient evidence" sprechen dürfen.

# 3. Exegetisches.

## a) Verschiedentliche Auffassung des W:

Ps. 88 (89), 9 ròv ơál.ov = NW3 / NW3; wie 65, so auch 5 und Hitzig, vgl. Ps. 65, 8, wo profes nach dem Muster von profestade, \$ 296 e) (allerdings von 65 als Derivat der Wurzel petrachtet) aufzufassen ist, vgl. auch profest Pr. 1, 27 nach Ibn Ganah; www wird wwo gleichgesetzt von EC Raschi Ibn Ezra Kimhi Olshausen Baethgen Duhm, oder als sehlerhaste LA. sür wwo betrachtet, so G.-K., \$ 76 b. Vgl. auch Gunkel, Schöpfung und Chaos, 33, Anm. 1.

Ps. 118 (119), 85 ἀδολεσχίας (-αν 266. 269 -αις 169) — ΜΠΨ / ΜΠΨ; desgleichen Je. 18, 20 ρήματα — ΠΓΨ / ΠΓΨ, 22 λόγον — ΤΓΨ / ΠΓΨ; an allen drei Stellen wird das Verbum Malsch durch ein dem Objekte entsprechendes Verbum wiedergegeben (διηγήσαντο, συνελάλησαν, ἐνεχείρησαν).

Ec. 8, 1 μισηθήσεται = 5 μλ. = κήν / D commutabit = κήν / κήν = C μόντινο.

# b) Verschiedentliche Vokalisation (Akzentuation):

Ge. 4, 7 ούκ () c, 2) ἐὰν ὀρδῶς (+ μοι  $i^{a}$ ? ) προσενέγκης, ὀρδῶς δὲ (> t) μὰ διέλης, ἤμαρτες; ἤσύχασον — Στριξιτικ κιξη ὀρδῶς δὲ (> t) μὰ διέλης, ἤμαρτες; ἤσύχασον — Στριξιτικ κιξη Αρδῶς δὲ (> t) μὰ διέλης. Zur Variante nhữ s. unten D, d,  $\delta$ 

Mit der überlieserten Akzentuation stimmen die anderen Versionen überein, und zwar in zwiesacher Aussassung, je nachdem אָן (ΣΣ Hieron. Quaesti. Raschi Ibn Ğanaḥ) oder אָן (ΑΘ Saad. ed. Derenbourg; 5D) ergänzt wird.

Ru. 3, 13 ἐἀν ἀγχιστεύση σε, (εἰς 236) ἀγαθόν — D si te voluerit propinquitatis iure retinere, bene res acta est C אָם־יפּאָלַךְ אָם־יִנְאָלַךְ אַמּרֹב – נברא דחזי ליה למפרקיך מן אוריתא הרי מב אַבּרינָאָלַךְ / אָפּרינָאָלַךְ מוֹב – נברא דחזי ליה למפרקיך מן אוריתא הרי מב . Die überlieferte Akzentuation faßt המש maskulinisch (nicht neutrisch) als Subjekt von מולך auf, also im Sinne des Midrasch z. St. (הוהקב"ה) oder der von Ibn Ezra angeführten Exegeten (מומרים כי מוב היה שם הנואל). S zieht מוב מוצר היה שם הנואל יונאלך אומרים כי מוב היה שם הנואל.

ΙΚ. 22, 4 καὶ παρεκάλεσε — מְלָחָם / מְלָחָם (Driver).

II K. 23, 7 κοπιάσει (κοπασει A ist Fehler; ἐκλείψει 19. 108 synonyme Variante, vgl. Hb. 2, 13; εκθλιψει 93 (εκθλιψ 82!) Korruptel, so auch Si. 40, 14 A) — νι / νι.

III K. 5, 20 ἐκ τῶν ἀγκαλῶν (τῆς ἀγκάλης 245) μου = (vgl. Ez. 13, 18 ΦΣ; Si. 41, 19; Je. 45 (38), 12  $\Theta$ ; Is. 41, 9  $\Sigma$ )/  $\Omega$  de latere meo.

IV K. 20, 7 καὶ ἐπιθέτωσαν . . . καὶ ὑγιάσει — ישים . . . וְישׁים / יידי . . . וְישׁים . . . וַיִּשׁים . . . וַיִּשִּים וּ . . . וַיִּשִּים . . . וַיִּשִּים וּ . . . וַיִּשְּׁים וּ . . . וַיִּשְׁים וּיִּשְׁים וּ . . . וְישִׁים וּיִּם וּיִּשְׁים וּיִּשְׁים וּיִּשְׁים וּיִּשְׁים וּיִּשְׁים וּיִּם וּיִּשְׁים וּיִשְּׁים וּיִּשְׁים וּיִּים וּיִּשְׁים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִים וּיִים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִים וּיִּים וּיִים וּיִּים וּיִים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִים וּיִּים וּיִים וּיִּים וּיִּים וּיִים וּיִּים וּיִים וּיִּים וּיִים וּיִים וּיִּים וּיִּים וּיִים וּיִים וּיִּים וּיִּים וּיִּים וּיִים וּיִּים וּיִּים וּיִים וּיִּים וּיִים וּיִים וּיִּים וּיִים וּיִּים וּיִים וּיִּים וּיִּים וּיִים וּיִים וּיִים וּיִים וּיִּים וּיִים וּיִּים וּיִּים וּיִים וּיִּים וּיִים וּיִים וּיִים וּיִים וּיִים וּיִים וּיִים וּייִים וּיִים וּיִים וּיִים וּיִישְׁים וּייִים וּיִים וּיִּים וּייִים

Jb. 3, 6 Σ συναφθείη **C** יתידו Saad. ייִבּיבּי (wahrscheinlich auch ß εἴη א בליבי (wahrscheinlich auch ß εἴη א בליבי (so Ibn Ezra als möglich und moderne Kommentatoren) / יוור Raschi Ibn Ezra.

וה א 'וְרְבוּ / (בְּעֵת). S. oben 2, s. v. וְּלְבוּ / הַּלְּבוּ / הַלְּבוּ . S. oben 2, s. v. Ähnlich Kimhi: והוא (vgl. Baba Batra 58 b) והוא והוא וערים כמרוב וויל הפוך כלומר בעת שתראה אותם נגרים כמרוב. Ich nehme mit Beer an, daß נצמתו in σ übergangen ist; doch ist das Gegen-



teil ebenso möglich, vgl. Ps. 118 (119), 131, wo eξέτηξέν (κατέφαγέν R) με — צמחתני.

Jb. 17, 16 καταβησόμεθα (-σομαι 254) (vgl. 5 (μμμ) — Γης) (so Ibn Ezra nomine אומרים Moses Kimḥi an erster Stelle, die allerdings, ohne die Vokalisation zu ändern, an die Nominalform denken; Duhm) / רובים Raschi Ibn Ezra RLbG Moses Kimḥi an zweiter Stelle.

Jb. 22, 21 ὁ καρπός σου — קבוּאָתְּדְּ / תְּבוּאָתְדְּ. Vgl. Beer z. St. Jb. 33, 27 οὐκ ἄξια ἤτασέ (ἤτοίμασέν και) με — לא שְׁדָּה לִי / (von Beer Duhm eingesetzt) / לא שׁנָה לי – 5 בולא שׁנִי לי D et ut eram dignus, non recepi.

Ps. 21 (22), tit. τῆς ἀντιλήμψεως — אָלֶה (oder אַלֶּאָ, G.-K., § 84 b e) / אַנָּאָר.

Ps. 39 (40), 15 παραχρήμα — על עקב / מל auf dem Fule, sogleich.

Ps. 125 (126), ι παρακεκλημένοι (παραμυθέντες 281<sup>m</sup>) = τής (vgl. Is. 38, 16) / τής .

Ec. 8, 1 ἀναιδής — 5 μυ potentissimus —  $\mathbf{C}$  ηνη  $\mathbf{D}$  ην.

Mi. 6, 14 καὶ ἐκνεύσεις (so 22. 36. 42. 49. 51. 62. 86. 95. 147. 185. 238; -σει BA. alii) καὶ σὸ (> AQ. Compl.) οὸ μὴ διασωθῆς Θ (doch s. Field) — צֹאָשְׁהָ אַלוֹן אַשְּׁהָן (Vollers) / אַלַּין אַתְּּהָן הוּ καὶ καταλήψη καὶ οὸ μὴ διασώσεις (so Compl.; διασωθης 23. 40. 68. 86. 87. 97. 130. 228. 233. 240. 310. 311. Ald. Cyr. Alex. 5<sup>h</sup>) — AΣ — 5 1,41 βο γίιο C אַרָּרָן ולאַ תשירב ולאַ תשירב ב 1,41 βο γίιο C בייר אַרָּרָן ולאַ מַרְרָּרָן וּלְּאַ מַרְרָּרָן וּלְּאַ מַרְרָּרָן וּלְאַ מָרָרָן וּלְאַ מַרְרָּרָן וּלְאַ מַרְרָרָן וּלְאַ מַרְרָּרָן וּלְאַ מַרְרָרָן וּלְאַ מַרְרָּרָן וּלְּאַ מַרְרָּרָן וּלְאַ מַרְרָרָן וּלְּרָרָן וּלְאַרְרָּרָן וּלְּרָרָן וּלְּרָרָן וּלָּרָן וּלְרָרָן וּלְרָרָן וּלְרָרָן וּלְרָרָן וּלָרָרְיִרְרָרָן וּלְרָרָן וּלְרָרָן וּלְרָרָן וּלְרָרָן וּלְרָרָן וּלְרָרָן וּלְרָרָן וּלְרָרָרְיִרְרָרְרָרָרְרָרָרְרָרָרְרָרָרְרָרְרָרָרְרָרָרְרָרְרָרָרְרָרָרְרָרָרְרָרָרְרָרָרְרָרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרָרָרְרָרְרָרְרָרְרָרָרְרָרְרָרָרְרָרָרְרָרְרָרְרָרָרְרָרָרְרָרְרָרָרְרָרְרָרָרְרָרְרָרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְיִיּרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְיִיּרְיִיּרְרָרְרָרְיִיּרְרָרְרָרְיִיּרְרָרְיִיּרְרָרְיִיּרְרָרְיִיּרְרָרְרָרְרָרְרָרְיִיְיִיּרְרָרְרָרְרָרְיִירְרְיִיּרְרָרְיִיּרְרָרְרָרְרָרְרְרָרְרָרְיִיּרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְיִיּרְרָרְרָרְיִירְרָרְיִיּרְרָרְיִיּרְרָרְיִיּרְרָרָרְרָרְיִירְרָרָרְיִירְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְיִרְיִיּרְרָרְרָרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרָרְרְרָרְרָרָרְרָרְרָרְרְרָרְרָרְ

Is. 3, 12 οἱ ἀπαιτούντες (απατωντες 309 Fehler) — בּיְּשֹׁן / אַיְּבָּן: κωφοί — בּיְּשָּׁן / אַיְּבָּן: κωφοί — בּיִּבְּיִם / אַנְּבְּיִּם / κωφοί — בּיִבְּיִם / גַּבְּיִם / גַּבְּיִם . S. unten D, e.

c) Differenzen der exegetischen Auffassung:

Ge. 4, 16 Σ άνάστατος Θ σαλευόμενος D profugus in terra לי ומשלשל setzt nicht etwa וַיָּשֶׁב בָּאָרֶץ גָר אַרָר / וַיִּשֶּׁב בָּאַרֶץ גָר voraus, sondern ist einfach rationalisierendes Interpretament.

IK. 13, 22 ίδου ἀκοὴ ὑπὲρ θυσίαν ἀγαθήν BA. cet falt das Adjektiv attributivisch auf, indem es dem Leser überläßt, das Prädikat aus dem Zusammenhange zu ergänzen (prägnanter Gebrauch des ໆp, G.-K., § 133 d), während die LA. ἀγαθή (hinter θυσίαν 29. 52. 55. 56. 64. 71. 123. 144. 242. 243. Cat. Nic Iren., vor ὑπέρ 19. 82. 93. 108. Compl. Theodor.; 243<sup>m</sup>. Lucif Cal. lesen βελτίων θυσίας — Σ) die akzeptierte Interpretation vertritt (so SCD Raschi RLbG). Die überlieferte Akzentuation (אַרָּ הַבְּיִּהְ חַבְּיִּהְ חַבְּיִּהְ חַבְּיִּהְ חַבְּיִּהְ חַבְּיִּהְ da die beiden letzten Wörter zu kurz (im Sinne des Akzentuationssystems, s. Wickes, Prose Accents, S. 62, Fußnote) sind, um eine Dichotomie zuzulassen (ibid., S. 76).

IK. 20, 7 καὶ ἐἀν εἴπη ὁ πατήρ σου ἀγαθά 82 geht auf אמר מוב (ohne הם, wie auch N. 56. 93. 108. 121. 246. Compl. Ald.; ὁ π. σου, auch 56. 93. 108. 246. Compl., ist Explicitum) zurück; שוב wird mit אמר verbunden im Sinne von בדנר מוב IS, 4 und sonst. Alle andern Zeugen lesen Ἁγαθῶς, fassen also das Wort als direkte Antwort des Königs auf.

In der Auffassung des Subjektes von אום in der Formel אום ביו לידוה כי מוב לידוה לידוה כי מוב findet sich Variation. Während in Je. 40 (33), 11, wo das Subjekt expliziert ist (מוב יהוה), und Ps. 105 (106), 1; 106 (107), 1; 117 (118), 1. 3. 4. 29 alle Zeugen des Griechen das Maskulinum bieten, findet sich das Neutrum (Subjekt also אלהודות Ps. 91 (92), 1; 146 (147), 1) allgemein nur II Es. 3, 11; I Ch. 16, 34 finden wir das Maskulinum in 44. 106; II Ch. 5, 13 in Cons. Apost.; 7, 3 in 60; Ps. 117 (118), 2 in 55; 135 (136), 1 in £. Vgl. auch Ps. 134 (135), 3 a.

Ps. 15 (16), 2 ότι τῶν ἀγαθῶν μου οὐ χρείαν ἔχεις (χ. οὐκ ἔχεις U οὐκ ἔχεις χ. 293) muß man nicht mit Duhm auf ΤΙΝ zurückführen; solches Retrovertieren steht weit hinter der Sprachkenntnis der alten Übersetzer zurück. Daß das Femininum Sing. des Adjektivs in abstrakter Bedeutung durch das Neutrum Plur. ausgedrückt werden könne, ist bereits oben (1, n) an mehreren Beispielen gezeigt worden. Nach der Auffassung des Übersetzers bedeutet την an unserer Stelle Güter (vgl. die Variante oder Glosse χρήματα 292<sup>m</sup>), vgl. Ec. 5, 10 (Briggs). Was folgt, scheint nur geraten zu sein. Vgl. auch unten D, e.

Ps. 38 (39), 3  $\Sigma$  μὴ ὢν ἐν ἀγαθῷ = ΣΝΑΦ, vgl. oben 1, m. Wie  $\Sigma$ , so Kautzsch (alles Glückes bar), Duhm (ohne Glück), alii.

Ps. 59 (60), 6 fallt & אעליה ונוי als Wort Gottes auf, also teilt der Übersetzer nicht die Unschicklichkeitsbedenken Ewalds oder gar Duhms.

Pr. 13, 2 ἀγαθός (prm υίός 23. 103. 252. 297. 5h sub —) falt In maskulinisch auf.

Pr. 14, 22 ist doppelt übersetzt. Weder in der einen noch in der andern Version jedoch trifft der Übersetzer den Sinn des Urtextes, nach welchem חסר חובר חובר חובר הובר הובר או ווידער מוב בדב ist (לא דבאדמוֹייסטוּיי מֹיְמַשׁיֹסוֹ und παρά τέκτοσιν ἀγαθοῖς).

Ec. 5, 17 ἀγαθὸν ὁ (> A) ἐστι(ν) καλόν Sh בּיּגוּ! בּיּּגּוּ וּלְּיִנְּיִי ist substantiviertes neutrisches Adjektiv, also Objekt zu είδον (ראיתי), wozu dann die folgenden Infinitive appositionell sich

anreihen, und nicht Prädikat mit den Infinitiven als Subjekt, wie es unsere Akzentuation darstellt; die Auffassung 6s wird von Hitzig-Nowack und Siegfried geteilt.

Is. 64, 1 (63, 19) καὶ τακήσονται (s. unten D, i) — 1919 β. Die Form wurde demnach als vom Grundstamm der Wurzel 312 gebildet aufgefaßt. So auch von Ibn Ğanah, der die Gemination der Wirkung des Pausalakzentes zuschreibt (dageš forte affectuosum, G.-K., § 20 i); er verweist auf analoge Erscheinungen im Arabischen. Umgekehrt wird 1912 Jd. 5, 5 durch ἐσαλεθθησαν wiedergegeben, also wird die Form als ein Derivat des N-Stammes der Wurzel 351 aufgefaßt (zur Form vgl. G.-K., § 67 dd), vgl. Ges-Buhl<sup>14</sup> und B.-D.-B. s. v. Interessant ist es, daß Θ in der Jesaistelle die gleiche Auffassung vertritt. Also beide Wurzeln waren bekannt, aber die Exegese war eine schwankende.

Ez. 19, 7 אַלְמְנוֹתְיוּ wird in der naheliegenden Bedeutung Witwen genommen von ΆΣ χήρας D viduas Raschi und Ķimḥi an erster Stelle; dagegen Paläste (vgl. Is. 13, 22) Θ βάρεις τ Ibn Ğanaḥ Raschi und Kimhi an zweiter Stelle.

La. 3, 26 מוב וְיַחִיל וְדוֹמֶם לְתִשׁוּעַת יָהוָה. Von diesem schwierigen Verse (man beachte auch die auffällige Akzentuation, der allein Kimhi in der zu zweit gegebenen Erklärung gerecht zu werden scheint) geben die Versionen drei mehr oder weniger dem Urtexte angepalte Auffassungen. Glatt ist die Übersetzung, die sich in 22. 36. 48. 51. 62. 238. Ambr. findet: ἀγαθὸν ὑπομένειν καὶ ἐλπίζειν; vgl. A alanda ... und CD. Dem überlieserten Texte näher steht die in den meisten andern Zeugen 6s sich findende Fassung: ἀγαθόν : (zum vorhergehenden Verse gezogen; natürlich ein Fehler, s. oben A, 8, c) και ύπομενεί και ήσυχάσει B. alii; יְיִל scheint also als Imperfekt (so Kimhi) betrachtet worden zu sein. Zwischen beiden Fassungen hält die Mitte 88; άγαθον και ύπομένειν και ήσυχάζειν; also wurde das erste 1 gelesen. Die dritte Aussassung ist die von Die dritte Aussassung i المجم بعم, vgl. 5 (Fehler für المعمد) المعمد بعضهم بغاد ولا ist er denen, die da warten. Natürlich ist es ein Leichtes,

den Text zu emendieren, aber nicht in der Weise Kittels (in seiner hebräischen Bibel).

# D. Die Vorlage.

Vorbemerkung. Gewöhnlich wird ohne weiteres in die Vorlage gesetzt, was sich mit dem überlieferten hebräischen Texte deckt. Nun ist das allerdings im großen und ganzen richtig, aber doch lehren die hebräischen Fragmente des Sirach, daß Vorsicht geboten ist. Wo nämlich die hebräischen Zeugen unter sich variieren, kann unter Umständen die Übersetzung mit der einen oder der andern LA. in Einklang gebracht werden. Wer wollte es entscheiden, ob 6, 13 πρόσεχε auf השמד (so die Handschrift) oder הוהר (Saad.), 7, 2 למוס אור (Saad.), 7, 2 למוס A oder אור C zurückgehe? Sodann spiegelt sich an einigen Stellen die Schwankung der hebräischen Zeugen in entsprechender Weise in der Überlieserung des griechischen Textes wieder. So geht 5, 11 èv מאס מובה מובה מובה מובה ms. C, während ev להאדן A übereinstimmt; desgleichen in b ist ἀπόκρισιν ὀρθήν 248. 253. 5<sup>b</sup>E — גכונה C (φθέγγου dann — ענה, vgl. Ps. 118 (119), 72; Hb. 2, 11; Je. 28 (51), 14), während die des Zusatzes ὀρθήν entbehrende LA. in cet mit השב מתגם A zu gehen scheint. Also ist der dritte Lagardesche Kanon ("Wenn sich zwei LAA. neben einander finden, von denen die eine den MT ausdrückt, die andere nur aus einer von ihm abweichenden Urschrift erklärt werden kann, so ist die letztere für ursprünglich zu halten") kaum allgemein richtig zu nennen. Griechische LAA., die sich auf ein semitisches Original zurückführen lassen, können sehr gut als Zeugen von Schwankung in den hebräischen Handschriften gelten; es bleibt dann noch immer fraglich, welche LA. man als ursprünglich, d. h. septuagintamäßig zu betrachten habe. Also haben wir es häufig mit mehr als einer Vorlage zu tun. Jedenfalls sind auf Varianten im hebräischen Texte zurückgehende griechische LAA. von hoher Bedeutung; wo nicht ebenbürtig mit Rücksicht auf das Septuagintamäßige, so sind sie doch Zeugen einer gewissen Textform, die man immer zu befragen gut tun wird.

a) Aus neutralen Schreibungen ohne Vokalbuchstaben entstehen natürlich eine verschiedene Auffassung ermöglichende LAA, je nachdem der Vokal eingesetzt wird oder ausbleibt.

Beispiele: Jb. 19, 18 עולם: עולם: (εἰς τὸν αἰῶνα) עולם: 5 (אָרָאָם), vgl. Ibn Ezra an zweiter Stelle und RLbG) עולים, so Raschi Ibn Ğanaḥ Ibn Ezra an erster Stelle). Θ (ἀφρονες) υ (stulti) scheinen אוילים (vgl. Beer) gelesen zu haben.

Ps. 31 (32), 8 אַלְּבָּה : אִעְבָּה : אַעְבָּה (ἐπιστηριώ) 5 (בּבּער) אַרְיִּבְּר : אַעְבָּה אַנְּבָּר (βουλεύσομαι) ל (שׁמַלְכִינַך וֹאִיבָּר) Dublette?). Schon Raschi vergleicht Pr. 16, 30, wo στηρίζων hat, vgl. Baethgen. Das von B. verglichene הייענה Si. 4, 28 bleibt besser aus dem Spiele; es gehört nämlich einer andern Wurzel an, אַבָּה מִייִּבְּה widerspenstig sein, sich auflehnen בּוֹן בּׁיִּבְּיה מִייִּבְּיה שׁבֹּיה שׁבֹּי שׁנִיבְּה שׁבֹּיה שׁבֹּי שׁנִיבְּיה שׁבֹּי שׁנִיבְּיה שׁבֹּי שׁנִיבְּיה שׁבֹּיה שׁבֹּי שׁנִיבְּיה שׁבֹּי שׁנִיבְּיה שִּבְּיה שִּיבְּיה שִׁנְיבְּיה שִׁנְיבְּיה שִׁנְיבְּיה שִּיבְּיה שׁנִיבְּיה שׁנִיבְּיה שׁנִיבְּיה שׁנִיבְּיה שׁנִיבְּיה שׁנִיבְּיה שׁנִיבְּיה שׁנִיבְיה שׁנְיבְּיה שִּיבְּיה שִּיבְּיה שִׁנְיבְּיבְּיה שִּיבְּיה שִּיבְּיה שִּיבְּיה שִּיבְּיה שִּיבְּיה שִּיבְּיה שִּיבְּיה שִּיבְּיה שִּיבְיה שִּיבְּיה שִּיבְּיבְּיבְּיה שִּיבְּיה שִּיבְּיה שִּיבְּיבְּיה שִּיבְּיה שִּיבְּיבְּיה שִּיבְּיה

aui, vgi. 1011 Ezra ζιπιζί; auch ist es mogneti, dan sie ν $\frac{1}{2}$ κ issen).

Απ. 5, 22 מְרְאָּיכָם : מֵרְאִיכָם  $\frac{1}{2}$  (ἐπιφανείας ὑμῶν) μές μές  $\frac{1}{2}$  (κακ μέσως)  $\frac{1}{2}$  (γιαν γιαν μές  $\frac{1}{2}$  γ).

Is. 57, 11 ΔΥΡΝ : (παρορῶ) Φ (παρορῶ) Φ (et quasi non videns)
Lowth Krochmal Cheyne Duhm ΔΥΡΝ Ε΄ 62. 86. 90. 144. 147.
233. 308 (Dublette) (καὶ ἐγὼ εἰμι (ὁ) ἀπ' αἰῶνος) Α (διέμεινες δὲ ἐξ αἰῶνος) Œ (ΚΩΥΡ) 5 (ΚΩΝ ΔΕ).

Je. 28 (51), 58 בּרְאָשׁ: בּרָאָשׁ: בּרָאָשׁ אַ (ἐν ἀρχῆ) בּרָ Ά (ἐν ἰκανῷ πυρός)  $\Sigma$  (εἰς ἰκανὸν π.)  $\Theta$  (ἐν ἰκανῷ πυρί)  $\Sigma$  (نصه)  $\Sigma$  (εἰς ἰκανὸν (ἐν ἰκανῷ πυρί)  $\Sigma$  (ΕἰΓΚ)  $\Sigma$  (ΕἰΓΚ)

La. 1, 8 לְנְיִד : לְנִיד (εἰς σάλον; vielleicht — לְנְיִד vgl. Jb. 16, 5, das המילמול הות) Σ (ἀνάστατος) τ (מילמול הות) (instabilis; möglicherweise ΣCD — לְנָדָה; Raschi — τ; Ibn Ezra Κίπμι fassen das Wort im Sinne von מנוד ראש Ps. 44, 15 auf)

b) In gewissen Stadien der hebräischen Orthographie wurde silbenschließendes, aber auch silbenanfangendes & in der Schrift übergangen. Vgl. Wellhausen, Samuelis, v—vii, und bei Bleek<sup>6</sup>, S. 587 f.

Mir sind folgende Fälle aufgestoßen: Ne. 5, 5 לְּחֹרִים : לְּחֹרִים : לְּחֹרִים : לְחֹרִים : לְחֹרִים : לְחֹרִים : לְחַרִים : לְחַרְים : לְחַרְים : לְחַרְים : לְחַרְים : לְחַרְים : לְחַרָּים : לְחָרָם : לְחַרְים : לְחַרִים : לְחַרְים : לְחַרְים : לְחַרִים : לְחַרִים : לְחַרְים : לְּחָרְים : לְּחָרְים : לְּחָרְים : לְּחָּים יְּים יְּבְּים לְּתְּים יִּים יְּים יְּבְּים יְּבְּים יְּבְּים יְּבְּים יְּבְּים יְּבְּים יְּבְּים יְבְּים יְּבְּים יְבְּים יְבְים יְבְּים יְבְּים יְבְים יְבְּים יְבְים יְבְים יְבְּים יְבְים יְבְּים יְבְּים יְבְים יְבְּים יְבְּים יְבְים יִּים יְבְּים יְבְּים יִים יְבְּים יְבְּים יִּים יְבְּים יְבְּים יִּים יְבְּים יִּים יְבְּים יְבְּים יְבְּים יִּים יְבְים יִּים יְבְּים יִּים יְבְּים יִּים יְבְּים יִּים יְבְּים יִּים יִים יְבְים יִים יְבְים יִּים יִים יְבְים יִים יְבְים יִּים יְבְּים יִים יְבְיּבְים יִים יְבְיבְים יִים יוֹים יְבְיבְים יִים יְב

Jb. 42, 6 DDM : DDM  $\mathfrak{G}^2$  έτάκην DHDM  $\mathfrak{H}\mathfrak{G}^1$  (έφαύλισα έμαυτόν)  $\mathfrak{L}$  (κατέγνων έμαυτού)  $\mathfrak{L}$  (ΠΌΝΟ)  $\mathfrak{D}$  (me reprehendo) (5 frei solal).

Ps. 21 (22), 16 τ : C (ἄρυξαν) Τ (ζur massoretischen LA. vgl. Kimhi z. St. und Baer). Eine gründliche Diskussion des Wortes im Urtexte und in den Übersetzungen findet man bei Taylor, Cairo Genizah Palimpsests, 18 ff.

Mi. 7, 2 אַר : אַר  $\mathfrak{G}$  (δικάζονται Vollers Taylor) אַ בַּאַר סוֹ  $\Gamma'$  (סבּיבי)  $\mathfrak{T}$  (סבּיבי)  $\mathfrak{T}$  (סבּיבי)  $\mathfrak{T}$  (סבּיבי)  $\mathfrak{T}$  (סבּיבי)  $\mathfrak{T}$  (סבּיבי)

Is. 50, 2 שבא : שֹבְאָ אַ (ξηρανθήσονται) שׁאָבְאָּ אָט (computrescent) τ (מרון) (בּיָב).

Ob man wohl dieselbe Schreibart für y annehmen dürfte?

\_ Jb. 8, 21 πζη : πζη  $\mathfrak G$  (ἐξομολογήσεως)  $\mathfrak A$   $\mathfrak A$ . 250 (cum titulo δυτλή γραφή : ἀγαλλιάσεως)  $\mathfrak A$   $\mathfrak G$  (ἀλαλαγμοῦ)  $\mathfrak S$  (ἰωεωλί)  $\mathfrak C$  (ἰμειδι)  $\mathfrak D$  (iubilo). Desgleichen 33, 26 πζη  $\mathfrak A$   $\mathfrak A$  (ἐν ἀλαλαγμῷ)  $\mathfrak G$  (μετὰ ἐξομολογήσεως)  $\mathfrak A$  (ἐν ἀλαλαγμῷ)  $\mathfrak D$  (ἐν ὑμνολογί $\mathfrak G$ )  $\mathfrak G$  (in iubilo) ( $\mathfrak C$  τιχη  $\mathfrak A$ ).

Mi.~6, 10 מהה : מיהו G (מטגגים -av 62. 147 מטגגם Compl.) G (ובאו) G (מיתן לומ) G (מיתן לומ).

- c) Vertauschung von Lauten durch Verhören:
- a) Vertauschung der Laryngalen:

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 27. IL 1907.

M und y:

Je. 31 (48), 5 ፫ዚዮን (zugleich mit Umstellung)  $\mathfrak{G}$  (ἐπλήσδη) τίχις  $\mathfrak{H}$  Dublette 22. 36. 48. 51. 62 ut vid. 96  $\Sigma$  (διὰ τής ἀναβάσεως)  $\mathfrak{D}$  (per ascensum)  $\mathfrak{S}$  (λιαμικό)  $\mathfrak{T}$  (Λιγισμό).

ד und ש:

Jb. 29, 7 ነገሮ ਓ (ὄρθριος) Ewald Merx Wright ነχዊ ξίθ (ad portam) 5 (خلاحا). C (κγιη).

Ps. 93 (94), 1 1791 & (ἐπαρρησιάσατο; vgl. Ps. 11 (12), 5) γη τη Τη Α καὶ οἱ άλλοι (ἐπιφάνηθι) 5 (Δ. 11).

 $\pi$  und  $\pi$  (möglich ist dabei Buchstabenverwechslung durch Verlesen):

Ru. I, וב הלילה oder הלילה Sh (λελαϊκωμένην; MN. 29. 55. Ald. λελακωμενην; γι λελοχωμενη; 58 ut vid. νελαικω) 'A (βεβηλωμένη) אָט הַלִּילָה (hac nocte) ע מבעלא בליליא) אָט (wohl aus Schicklichkeitsrücksichten).

Jb. 15, 20 אָתְהַלָּל (ἀλαζονεύεται)  $\mathfrak D$  (superbit)  $\mathfrak S$  (αλαίδονεύεται)  $\mathfrak G$  (έν φροντίδι)  $\mathfrak C$ ε (מתרכון)  $\mathfrak C$ ε (פֿי φροντίδι)  $\mathfrak C$ ε (מתחנלל (לידה (לידה  $\mathfrak C$ ))

Jb. 35, 14 אְתְהַלֵּל שׁ (בּוֹ δύνασαι αἰνέσαι) Bickell (WZKM, VII (1893), 161) אָ הְּחִוּלֵל (פּוֹ exspecta)  $\mathbf C$  (ותוריך ליהו) ( $\mathbf S$  שׁנֹבּבּשׁ עּבּר עוֹריך ליהו) ( $\mathbf S$  Ps. 36 (37), 7).

Je. 28 (51), אַ יְתְּהְלְלוֹּ & (ἐσαλεύθησαν) D (commotae sunt) אָדָ הַאָּלְלוּ (שׁתְּגָשׁוּן) בּאַ יַתְהֹלְלוּ

Is. 24, 23 אַ אַדְרָה (καὶ ἐντραπήσεται)  $\mathcal D$  (et erubescent)  $\mathcal D$  (et erubescent)  $\mathcal D$  (פון ביינים)  $\mathcal D$  (און אַלּוּרָה (וובהתון))  $\mathcal D$  (און)  $\mathcal D$  (און)  $\mathcal D$  (און)

β) des spirantischen  $\supset$  und laryngalen  $\sqcap$ :

III K. 9, 7 개혁명 영 (ἀπο(ρ)ρίψω) S (교육교리) Stade-Schwally 기한병 되고 (아기대).



Je. 6, 29 אָרָה אָל בּאָרָה אָל (πονηρία (-ίαι Q) αὐτῶν οὐκ ἐτάκη (-ησαν); zur Form בּאַרָן vgl. G.-K., § 91 e) אָרָה אָל וּרָאָן אָל בּאַרָּה Σ בּצַּאַרְסְמֹיל יוֹאַר יוֹאַר בּצַאַרְסְאַרְסִמִיל ist wohl Fehler für ἐξήρθησαν. Mit & gehen zum Teil אַרָבּירון בּישׁיא לא שבקן דישיא לא שבקן. צונברירון בישיא לא שבקן. צונברירון בישיא לא שבקן.

# 8) der labialen ⊃ und D:

II K. 22, 46 אלאי אָ אָלאי אָ (ἀπορρφήσονται). אין (ἀπορρφήσονται). אין (ἀπορρφήσονται). אין (ἀπορρφήσονται). Ps. 18, 46 GL bei Barnes scheint bessere LA. zu sein; vgl. dort Φ; also – יְלְּלוֹיִי (בְּלֵּוֹיִי בְּעָּלִייִּ 19. 82. 93. 108. ἐσωσάν με; nach Nestle, ZAW., XVI (1896), 324, wäre es Fehler für ἔζωσαν – יְּעָהְיִי; aber dem letzteren Worte entspricht doch ἐλυτρώθησαν!

## 1 und D:

IK. 21, 13 (14) της Ε΄ (ΕΊΟΟ) Της Ε΄ (καὶ ἐτυμπάνιζεν) Α΄ (καὶ προσέκρουεν) ΣΘ (ἐψόφει) D (et impingebat) Wellhausen. (5 ΔΔ-)! In der parallelen Version Es, die jetzt in allen Zeugen außer Compl. mit der ersteren verschmolzen ist, ἔπιπτεν — ?).

e) der dentalen 7 und ħ, 7 und Þ:

Ps. 72 (73), 6 বার্ল ও (ἀδικίαν) 5 (ক্রেকে) সার্ল βΣ (ἀποθήκαι; vgl. Is. 19, 10  $\ref{A}$  ἀ. αὐτής — স্মৃন্যুন্দু)  $\ref{C}$  (শেষা).

5) der sibilanten 3 und 2:

Si. 6, 4 ΨήΨΕ Θ (ποιήσει αὐτόν) 5 (Δαν., Margolis (ZAW., XXV (1905), 320ff.) Μπ Ε.

Mi I, II μμ β Versionen μμ Σ (εὐθηνούσα).

von 1 und 3:

Si. 3, 12 איזבדע ਸ਼ਿੱਤ (عصما) דוְאָצָרָהָ છ (λυπήσης αὐτόν).

Hb. 3, 14 אָרָאָ בְּאָּ (δυναστῶν vgl. Jd. 5, 7) 5 (בּיִּמּבּאָבּה) ל (משרית) ט (bellatorum) און Al. (άμαρτωλῶν Nowack).

- d) Vertauschung von Buchstaben durch Verlesen:
- a) X und 7:

Pr. 24, 15 ημήνη & (ἀπατηθής Hitzig, also pass. pro act.;

aktivisch מאמרוֹסון פּבּ 109m; zur Bedeutung des folgenden Nomens vgl. Lagarde) אָשְׁדְּדְּ אָשׁרָדְ (vastes) אַ (נבּפּי) (בּרין) vgl. Levy).

 $\beta$ )  $\bowtie$  und  $\supset$ :

Si. 48, 8 מלא β קלף ש (βασιλεῖς) 5 (מבבו).

r) H und B

Jb. 33, 30 לְאִיר בּ לְאִיר פּ' (דסי φωτίσαι αὐτῷ)  $\mathcal D$  (et illuminet)  $\mathcal C$  (לשור (לאנהרא)  $\mathcal S$  לְשָׁר (לאנהרא)  $\mathcal S$  (ניער . . . מועה מטרטע).

8) ⊃ und ⊃:

Pr. 14, 33 אָבון אָן נכון פּ (מֹץמאָזְ vgl. Jb. 42, 8 A מֹץמאַסׁי – Doch s. oben B, I, f.

e) 7 und 7:

Jb. 6, 10 עוד א עוד ש ( $\pi$ 6). Derselbe Fehler Mi. 6, 9 (10) איר אָד ( $\pi$ 6) עוד ש ( $\pi$ 6) עוד אָד ( $\pi$ 6) עוד

 $\mathcal{D}$  (venatur) אָרָדְי פּ (ἐκθλίβουσιν).

Ps. 75 (76), 6 אָרָדִי לֵכּ (ἀσύνετοι τῆ καρδία)  $\mathcal{D}$  אָּרָדִי לַבּ (οἱ ὑπερήφανοι τὴν καρδίαν)  $\mathcal{D}$  אָּרָדִי לַבּ).

Pr. 14, 34 ΤΟΡ, ΕΣ (ὄνειδος) C (πίσιπ) ΤΟΡ, G (ἐλασσονοῦσι; ἐλαττοῦσι 297) S ( $\checkmark$ ) D (miseros fecit).

Si. 39, 24 לורים (לאבים) א לידים (לאבים)

 $\mathbf{C}$  (עמפיא); ebendas. קיים  $\mathbf{G}$  (מֹסבּאָשׁיי)  $\mathbf{C}$  (וְיִים תּקִימִין) אָפּ (מֹאַאֹסγένων) D (alienorum) S (μοσι). Umgekehrt Ma. 3, 15 Τ΄ ΒΆΣΘ (ביבון) 5 (ביבון) על (רשיעין) א (arrogantes); 4, 13 (3, 19) אַן װִל הַּאָּ (ὑπερήφανοι) 5 (Ιω) C (κυν) D (superbi). Mit der graphischen Verwechslung geht hier Hand in Hand eine Anschauung, die die ורים den ודים beinahe gleich stellt. Ho. 11, 1 (10, 15) אָל נְרָלה אָל לָּרָלה (101) C (Σπης) D (transiit) Β? (άπερρίφησαν; vgl. ρίπτειν — רָסָא, אָרָסָן Ex. 15, 1. 21; Da. & 6, 7 (8). 12 (13). 17. 24 (25)); ibid., אָרְמָה BA (κατεσωπήθη; mit der Wurzel מון kombiniert) א נרפה ע (איתבנע) ש (pertransiit) אָרְמָה (ἀπερρίφη (-φου Compl.)); Ob.  $\mathfrak{S}$  גרמיתה (conticuisses) ע הויתא דמוך)  $\mathfrak{S}$  ( $\mathfrak{S}$ (ἀπερρίφης); Je. 8, 14 Τζής Καὶ σιγήσωμεν) 5 (Δολωο) C (ונישתוק) (et sileamus) אוני (καὶ ἀπορριφ(δ)ωμεν); ibid., הַדְּמָנוּ (בּגבּ תבר ואכהתנא Σ (בָּגבּ בַ) Dub- אייתי עלנא תבר ואכהתנא) lette) ש (silere nos fecit) אַקרָשָנּע אָן אָשׁ (ἀπέρριψεν ἡμᾶς); 28 (51), 6 ਸੰΑ (μήποτε σιωπήσητε) Σ (μή σιωπηθήτε) Ο (nolite tacere) אלקון א (καί μή ἀπορριφήτε) (כו הלקון א frei; 5 אלקנמו); 29 (47), אַרְמָתָה  $\beta$ A (חְׁמְמִינֹסלֹח)  $\Sigma$  (פֿנושֹאַתוּה לּברוּי)  $\Sigma$  (איתברוּ)  $\Sigma$  (איתברוּ) ען (conticuit) גְרְמָּהָה שׁמְרוֹן לי (ἀπερρίφη). Vgl. auch Ho. 10, 7 גָרְמָה שׁמְרוֹן מלקה אָע (בהיתת . . במ') שא מלקה (transire fecit; dieselbe Auffassung wie bei Ø, aber nicht dieselbe LA.) קתָה ש מלכה (ἀπέρριψεν απέβαλεν Compl.) Σαμάρεια (τον) βασιλέα αὐτῆς) 5 ( ديسه الم ا الملعة). Man kann natürlich auch an Freiheit denken.

Mi. 6, 10 און של (ὑβρεως) ל (אבסר) און אָט (minor) א (אבסר).

Je. 29 (47), 6 אין אַ 22. 36. 48. 51. 62. 96. 229 (καὶ ἡσύχασον (-ασαι)) Α (καὶ σιώπησον) א (שבס) ל (אבסר) של (καὶ ἐπάρθητι; απαρ. 41).

Je. 29 (47), א אָרָה (פּאָיָה) בּ (פּאָיָה) בּ (מוֹמנא) בּ (מוֹמנא) (condixerit illi) אָרָה (פֿאַרָּבּף אַרָּאַרָה).

Zugleich mit Vertauschung von 1 und 1:

5) von 1 und 1:

Ps. 58 (59), 15 μγι)  $\mathcal{G}$  (διασκορπισθήσονται)  $\mathcal{L}$  (σαλευθήσονται)  $\mathcal{L}$  (βεμβόμενοι)  $\mathcal{L}$  (πάσκη) (5 φων frei) μγί)  $\mathcal{L}$  (Ibn Ğanah s. v. γι) falt die Form intransitiv auf).

Ps. 64 (65), 7 אָרָ אָרָאָ אָ'A (אמן אָרָאַסער)  $\Sigma$  (אַרָּאָרָאַ).  $\Gamma$  (אַרָּאָרָאָרָ).  $\Gamma$  (אַרָּאָרָאָרָ).

Ps. 72 (73), 7 το  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{$ 

Ma. 2, 13 ηκο Θ (ἐκ κόπων (εκ κοπτωνκ\* εκκοπτων F. 68. Ald. Fehler); vgl. Jb. 5, 6; Ho. 12, 3 (4); Mi. 2, 1; Hb. 1, 3; 3, 7; Za. 10, 2) γκο Ϧ Έβρ. μηην ΆΣΘ (ἀπὸ τοῦ μὴ εἶναι) 5 (Ϝ, Ϥ϶) Ϲ (πόπο) ν (ut non).

q) von  $\pi$  und  $\pi$ :

Pr. 28, 12 খালু দুঁ5 (১৯৯৯ Pinkul, ZAW., XIV (1894), 211) τ (৩২১) ত ((ἀν)αλίσκονται Baumgartner) (<sup>1</sup> ruinae — ?).

a) von ' und ٦:

Ru. Ι, Ι2 קריתי א קייתי Σ ἐ(συλλαβεῖν).

) von I und I:

"ג und ל und :

Jb. 15, 35 יְבִיל (ὑποίσει (-σοι 137 ουκ οισει κ\* υποσκεασοι σπμασοι 106 ab al. m.!) אין (פער 106 Perles (Analekten, S. 53) אין (פורנין) שוני (מרכנין) (מרכנין) (מרכנין)

λ) von D und 3:

p) von D und W:

Pr. 4, 5 및 함께 원A und sub # 161. 248. 5½ ΆΣΘ (ἐκκλίνης ἀπό) 5 (২০ 나는 ) 및 (Τα ΥΝΟΛ) ν (declines a) 생활과 ઉ (παρίδης; vgl. Si. 32 (35), 14).

- y) von □ und □:
- Is. 30, 5 Φμ Θ (μάτην) Φμ ΒΟ (Hanes) C (DΠΙΦΠΗ).
- E) von 1 und D:

Ge. 4, 7 πημή Θ πημή βΣΘυ5C, s. oben C, 3, b, z. St.

- e) Wegfall oder Zusatz von Buchstaben:
- I K. 29, 6 צאתך בארך ארד של (s. oben C, 3, b, z. St.).

II K. 3, 36 του ΑΕ το ΒΟ (O ist von β beeinflußt; das zweite ἐνώπιον wird, um einen befriedigenden Sinn herzustellen, durch in conspectu wiedergegeben; es ist kein Grund vorhanden, in der Vorlage etwas anderes als ΥΥΙ vorauszusetzen; nun meint Wellhausen zur Stelle, daß ἐνώπιον (+ παντὸς Lukian) τοῦ λαοῦ und ἐνώπιον αὐτῶν einander ausschließen und daß von den zweien das erstere das Septuagintamäßigere sei; wahrscheinlich aber fehlte in der Vorlage του (gelesen von AΘ5C und 247); was vorgefunden wurde, wurde dann in aller Treue übersetzt; vielleicht half sich der Übersetzer damit, daß er ungenau του sinne von in conspectu nahm) Wellhausen.

II Es. 7,9 כד . . . מובה & כי יד . . . מובה \$50.

Ps. 15 (16), 2 מְּלְבְתִי בֵּל בְּלְעָוִיף Σ (ἀγαθόν μοι οὐκ ἔστιν ἄνευ σου). Vgl. oben C, 3, c, z. St.

Ps. 138 (139), 13 Αρφεί β Αρφεί δ (άντελάβου μοῦ; vgl.

Ps. 3, 5; 118 (119), 116; Is. 26, 3; 63, 5; weniger wahrscheinlich — 資政 Baethgen) D (suscepisti me) S (如此 ; auf Grund von G, aber ungenau). Vgl. auch oben C, 3, b, z. St.

Pr. 24, 13 פֿר מָלָת אָז אָ אָ אָדער נְּלָּת אָז אָ אָדער נִלְּת אַני אָוֹב וְנְלָּת אַני אַנוֹב וְנְלָּת אַני אַנוֹב וְנְלָּת אַני אַנוֹב אַני אַנוֹב וּנְלָּת אַני אַנוֹב אָני אָנוֹב וּנְלָּת אַני אָנוֹב וּנְלָּת אַנוֹב אָני אָנוֹב וּנְלָּת אַני אָנוֹב וּנְלָּת אַנוֹב אַנוֹב אָני אָנוֹב וּנְלָּת אַנוֹב אָני אָנוֹב וּנְלָּת אַנוֹב אָני אָנוֹב וּנְלָּת אַנוֹב אָנוֹב אָנוֹב אָנוֹב אָנוֹב אָנוֹב אָנְיעָל אַנוֹב אָנוֹב אָייים אָנִייים אָנִייים אָייים אָייים אָנִיים אָנוֹב אָנוֹב אָנוֹב אָנוֹב אָנוֹב אָייים אָיים אָייים אָייים אָייים אָייים אָיים אָיים אָייים אָיים אָיים אָיים אָיים אָייים אָיים אָייים אָיים אָיים

Si. 9, 13 ΓΕ ΓΕ Θ΄ (ἐπάλξεων πόλεως; πόλεως ist freier Zusatz; Το phonetische Schreibung für Τ΄ γgl. Peters), also Haplographie, denn das folgende Wort beginnt mit einem ħ.

Si. 43, 16 D'yr h wr (Peters) oder D'y (Lévi Strack) G.

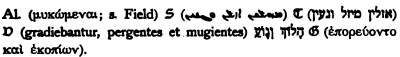
Am. 6, 7 בּוֹלְיוֹם (δυναστῶν; vgl. Le. 19, 15; Pr. 18, 16; 25, 6) בּוֹלְוֹם בּּן אַ אַנוֹלְוֹם (τῶν ἀποικιζομένων) Ά (בּבּאַנִּים) (τ (בֹלוֹן) τ (transmigrantium).

Is. 63, 7 הְּדְהַ וְרַב־מּוֹב  $\mathfrak{P}\Sigma$  (. . . &  $\mathfrak{R}$  πλήθους ἀγαθωσύνης)  $\mathfrak{C}$  (הארל. פארל. פארל.  $\mathfrak{P}$  (דוה ועני מוביה)  $\mathfrak{P}$  (Dominus, et super multitudinem bonorum)  $\mathfrak{P}$  הַּדְּהַ בַּב מוֹב (κύριος κριτής ἀγαθός).

# f) Umstellung:

λάζουσα] ὤκλασάς με) Θ (κατάγχουσα κατήγξας με; ἄγχειν = 1137 A Pr. 7, 21; ~ ἐκκλίνειν = 42. 16, 49 5 wie hier) ערעתיני) (β decepisti me frei?) הַעָּבָר הָעָבָּר הָעָבָר הַעָּבָר הָעַבָּר הָעָבָר הַעָּבָר הַעָּבָר הַעָּבָר הַעַבּר הַעַבּר הַעָּבָר הַעָּבָר הַעָּבָר הַעָּבָר הַעָּבָר הַעָּבָר הַעָּבּר הַעָּבָר הַעָּבּר הַעָּבָר הַעָּבָר הַעָּבָר הַעָּבָר הַעָּבָר הַעָּבָר הַעָּבּר הַעָּבָר הַעָּבּר הַעָּבָר הַעָּבּר הַעָּבָר הַעָּבָר הַעָּבָר הַעָּבּר הַעָּבָר הַעִּבּר הַעָּבּר הַעָּבָר הַעָּבָּר הַעָּבָר הַעָּבְּר הַעָּבְּר הַעָּבָר הַעָּבְּר הַעָּבְּר הַעָּבְּר הַעָּבְּר הַעָּבְּר הַעְּבָּר הַעָּבְּר הַעָּבְּר הַעְבָּרְהַנְיִי הַעְּבָּר הַעָּבְּרְהַבְּיִי הַעְבִּבְּר הַעָּבְּר הַעָּבְּר הַעָּבְּר הַעָּבְּיבְּיי הַעָּבְּר הַעָּבְּר הַבְּבְּבְּיי הַעְבָּרְהַבְּיִי הַעְבָּרְהַבְּיִי הַעְבָּרְהַבְּיִי הַעָּבְּרְהַבְּיִי הַעְבָּרְהַבְּיִי הַעְבָּרְהַבְּיִי הַעְבָּרְהַבְּיִי הַעְבִּבְּרְהַבְיִי הַעְבָּרְהַבְּיִי הַעְבָּבְּרְהַבְיִי הַעְבָּרְהַבְיִי הַעְבָּרְהַבְיִי הַעְבָּבְייִי הַעְבָּבְיי הַעְבָּיבְייי הַעְבָּבְייִי הַעְבָּרְהַבְיִי הַעְבָּרְהַבְייִי הַעְבָּבְייִי הַעְבָּבְייִי הַעְבָּבְייִי הַעְבָּרְהַבְייִי הַעְבָּרְהַבְייִי הַעְבָּרְהַבְייִי הַעְבָּבְייי הַעְבָּבְייִי הַעְבָּבְייִי הַעְבָּבְייִי הַעְבָּבְייִי הַעְבָּבְייי הַעְבָּבְייִי הַעְבָּיי הַעְבָּבְייי הַעְבָּבְייי הַעְבָּייי הַעְבָּייי הַעְבִּיבְייי הַעְבָּייי הַעְבָּבְייי הַעְבָּיי הַעְבָּייי הַעְבָּיבְייי הַעְבִּייְ הַבְּייי הַעְבָּייי הַעְבָּייי הַעְבָּבְייי הַבְּיבּייי הַבְּיבּייי הַבְּיבּייי הַבְּיבּייי הַעְבָּבְייי הַבְּיבּייי הַבְּבְּייי הַבְּיבְייִי הַבְּבְּבְייי הַבְּבְיבְייי הַבְּבְיבְייי הַבְּיבְייי הַיּבְיבּייי הַבְּיבּייי הַבְּבְּבְייי הַבְּיבּיי הַבְייי הַבְּיבּייי הַבְּבְייי הַבְּבְיּבְיּבְייי הַבְּיבְיּבְייי הַבְּבְיּבְיּבְייי הַבְּיבְייי הַיבְיבְיּיי הַבְּבְיבְייי הַבְּבְיבְייי הַבְּיבְיבְייי הַבְּבְיבְיייי הַיבְיבְייי הַבְּבְיבְיייי הַיבְּבְיבְיייי הַבְּבְיבְיבְיייי הַיבְּבְיבְייי הַבְיבְייי ετάραξάς με B. alii - έμπεποδοστάτηκάς (weniger richtig oder fehlerhaft -ποδως-; fehlerhaft -πολοσ-) με(Var. μοι) A (fehlerhaft εμπεποδεστατη και σε[μνοτατη]) MN. 15. 18. 29. 30. 44. 55. 58. 64. 71. 76. 84. 106. 108. 121. 134. Compl. Ald.; die beiden LAA. kombiniert 56. 59. 75. 131<sup>m</sup>. 237; (ἀνα)ταράσσειν für 121. Compl. Ald. I Ch. 2, 7; οἱ λοιποί Jo. 7, 25; ΆΣΘ I S. 14, 29; Pr. 11. 29;  $\Sigma$  I K. 18, 17 (s. Field); Ps. 38 (39), 2; Pr. 11, 17; Al Pr. 15, 27; ἐμποδοστατεῖν für "" I Ch. 2, 7 (ὁ ἐμποδοστάτης = עכר ygl. auch im Syrischen בובב ἐμποδίζειν Si. 12, 5; ועכר , - ἀνεμπόδιστος W. 19, 7; so auch an dieser Stelle 🕰 🌬; zu Si. 5, 7; 7, 10. 16; 38, 9 s. Bevan, JThS., I, 138, angeführt von Peters) 5 (when any).

I K. 6, 12 קלט הלוך וגען 106 und an einer späteren Stelle 19. 44. 55. 82. 93. 108. 158. Compl. (davon bieten 19. 44. 55. 158 eine Dublette) (ἐπορεύοντο πορευόμεναι (> 44) και (> 44) βοῶσαι)



I K. 17, 39 אָלָין אָל (coepit tentare) (ganz frei בּבּן אַ בּרַ אַבּרוּ אַבּרוּ ) אָלָין אַל (καὶ ἐκοπίασεν (εποκασεν Α Fehler; ἐχώλαινε 19. 108 ἐχώλανεν 93 (daraus dann entstellt ασχολανε 158) ἐχώλευε 82 — αμχοτρε C wohl erklärend; so auch Σ in freier Weise καὶ ἔσκαζεν) Meinster (Schüler, nicht, wie Driver meint, Lehrer Luzzattos; s. dessen Kommentar zu Is. 1, 14) Geiger (Urschrift, S. 377) Wellhausen Weir Driver.

IV K. 17, 20 נְיַלְעָם (אָבּ אָבּ) אָבּ (עִנְינָין) לוֹ (et afflixit eos) אָיְנְעָם (καὶ (δι)εσάλευσεν αὐτούς; Stade-Schwally: נְיָנְעָם, dann zugleich mit Verwechslung von אָיִנְינָם

 $\Sigma$  (לושי, פון אָדָר (עושי, בּוּעוּ) (לושי, פּוּעוּ) (לושי, בּוּעוּ) (עושי, בּוּעוּ) (עובי  $\Sigma$  (אַבּוּן בּיר) (עובי אַבּיף) אַבּיף (עובי אַבּיף) (עובי אַבּיף) (עובי אַבּיף) אַבּיף (עובי אַבּיף) (

Jb. ווּ, אַ וְתִּשְׁלִיכְהוּ הַּעָּ (ווֹתמּלוּקיניה) בווּ (et praecipitabit eum) א וְתַּלְשִׁילָהוּ (פּגריה) א וְתַּלְשִׁילָהוּ (פּגריה) א וְתַּלְשִׁילָהוּ (פּגריה) שׁ (סְמָלִמוּ δέ).

Ps. 21 (22), Ι ካቪዚዮ ΕΊΑ (βρυχήματός μου) Σ (τῶν ὀδυρμῶν μου) ΘΕ΄ (τῆς βοήσεώς μου) S' (τῶν δεήσεών μου) € (አመነጋዘ) ΦΕ (τῶν παραπτωμάτων μου) S (حقحاء).

Ps. 106 (107), 17 Ε'ΑΕ΄ (μφ.) τ (μφ.) σ (άντελάβετο αὐτῶν (αὐτούς R) vgl. Ps. 21 (22), tit., oben C, 3, b. z. St.) 5 (φ.).

Pr. 12, 23 אָנֶלֶת ΕΆΘ (ἀφροσύνην 5 (ביב Pinkul, ZAW.,

XIV (1894), 170) לות (50 (stultitiam) (C ganz frei אלות (50 שלות (50 אלות (50 אל)))))))))))) (ἀραῖς).

Si. 16, 18 למודים (סוצרים (סמגנים) או פועדים של (סמגניט אונדים (Var. - Aeúdovrai); א kann auch = אוֹרנשו / פּוֹרנשו Dublette).

Am. אָן פֿרָרָי אָן אָל (האָפּרָי אָן hostes) בּרָרָי אָן אָל פֿרָרָי אָן אַ אַ פֿרָרָי אָל אַנּדָי אָל אַנּדָי (καταπατούντες AQ\*. cet; -πατούσαι B. 130. 239. 311) οί λοιποί (بولما سمن).

Hb. 2, 16 והערל א (ע ואיתערמל scheint הערל gelesen zu haben; so Levy, der Is. 32, 11 vergleicht) אָרָעָל ((δια)σαλεύθηπ καὶ σείσθητι Dublette; κ. σ. > 91. Compl.) Ά (καὶ καρώθητι) 5 (ΦΗ 110) D (et consopire) (vgl. für & Za. 12, 2; schon Kimhi z. Stelle und im Lexikon empfiehlt die Umstellung nach dem Grundsatz דמון.

Is. 30, 5 ייְנְשׁ (koπάσουσιν) ען יַנְישָׁן אַ (κοπάσουσιν) **5** (**424**).

Is. 57, 9 TIRT BA (συνθήσεις σου)  $\Sigma$  (τὰ μυρέψια)  $\Sigma$  (ωμμφω) ש (pigmenta tua) (עוברין מבין או frei) וכד אסנית לך עוברין מבין Θ (μυρεψούς σου) Τρη σ (τούς μακράν άπό σού).

Je. 27 (50), 36 15 ) β Compl. (καὶ ἄφρονες ἔσονται) Ά (ومعليم)  $\Sigma$  (بعمدها)  $\Sigma$  (بعمدها)  $\Sigma$  (qui stultierunt) (بعمدهام)  $\Sigma$  ( $\kappa\alpha$ ) κοπωθήσονται Field) (36. 48. 51 (Dublette). 62 - Θ καί έξαρθήσονται (-σεται) (ξηρανθησεται 96) - ?).

# g) Verschiedentliche Wortabteilung:

Ma. 3, 16 ולוושבין און פולע, יביישבים במבים אלוושבי שמו שו Ma. 3, 16 ולוושבין ליקרא שמיה) D (et cogitantibus nomen eius) אַרְחֹשֵּׁ בְשָׁמוֹ (καὶ εύλαβουμένοις τὸ ὀνομα αὐτοῦ Nestle, ZAW., XXVI (1906), 290, auf Grund meiner Zusammenstellung in AJSL., XXII (1902), 114; wie oben (B, 1, e) bemerkt worden ist, sehlen dort die weiteren Belege Na. 1, 7; Ze. 3, 12; die letztere Stelle mit der identischen Redensart השם יהוה erhebt die Nestlesche Konjektur zur absoluten Gewißheit; die Schreibung mit 🕏 erweist die Gleichung הסח = خشى; also beseitige man das Fragezeichen in B.-D.-B. s. v.; die Schreibung mit D sonst ist aramaisierende Gewohnheit; dürfte man die folgende Gleichung aufstellen: 'Eoocioi שבו יהוה בשם יהוה | hier | יראי יהוה, also) - יראי יהוה עובן vgl.

Schürer, GJV.3, II, 560 und besonders Wellhausen, IJG.5, S. 313, Fußnote 1). Ursprünglich schrieb man ohne Wortabteilung מלחשבשבו ; dann folgte dittographische Schreibung des ב ; daraus entstand die fehlerhafte LA. in B.

Is. 64, 2 (1) D'PPI B D' PP)  $\Sigma$  (èráx  $\delta$ áλασσα).

h) Abbreviaturen (Perles, Analekten, S. 4-35):

Jb. 18, 7 s. oben, d, ε.

Pr. 25, 13 שׁלֵב aufgelöst als בְּנְאָת שְׁלָנ (איך קרירותא דתלנא) Φ (κicut frigus nivis) unb als שְׁלֶשׁת שְׁלָשׁ Φ (ἄσπερ ἔξοδος; χίονος κΑ wohl korrigierender Zusatz; so בּ וּמִשׁל וְבּעוֹר וְמִשׁל וְבַּעוֹר וְמִשׁל וְבַעוֹר וְמִשׁל וְבָּעוֹר וְמִשְׁל וְבָּעוֹר וְמִשְׁל וְבָּעוֹר וְמִשְׁל וְבִּעוֹר וְמִשְׁל וְמִינִינִייִים וְמִינִייִים וְמִּעְּיִינִייִים וּמִינִייִים וּמִינִייִים וּמִינִייִים וּמִּעְּיִינִייִים וּמִּעְיִייִים וּמִייִים וּמִינִייִים וּמִינִייִים וּמִינִייִים וּמִייִים וּמִינִיים וּמִינִייִים וּמִייִים וּמִינִייִים וּמִינִייִים וּמִינִייִים וּמִינִיים וּמִינִייִים וּמִינִיים וּמִינִיים וּמִינִיים וּמִינִיים מּינִיים וּמִינִיים מּינִיים מּינִים מִּינִיים מִּינִים מִּינִיים מִּינִים מִּינִיים מּינִיים מִּינִיים מִּינִים מִּינִים מִּינִים מִּינִים מִּינִים מִּינִים מִּינִיים מִּינִים מִינִיים מִּינְייִים מִּינִיים מִּינִיים מִּינִים מִּינִיים מִּינִיים מִּינִיים מִּינִיים מִּינִייִים מִּינִיים מִּינִיים מִּינִים מִּינִיים מִּינִיים מִּינִיים מִּינִיים מִּינִיים מִּינִיים מִּייִים מִּינִיים מִּינִיים מִּייִּים מִּינִיים מִּינִיים מִּינִיים מִּינִיים מִּייִים מִּינִיים מִּייִים מִּייִיים מִּייִיים מִּייִּיים מִּייִיים מִּייִיים מִּייִּיים מִּייים מִּייִיים מִּייִיים מִּייים מִּייים מִּייִיים מִּייִיים מִּיייִים מִּייִּייִיים מִּייִיים מִּייִיים מִּייִיים מִּייִיים מִּייִייִיים מִּייִיים מִּייִיים מִּייִיים מִּייִים מִּייִּים מִּייִים מִּייִים מִּייִים

# i) Sonstige Varianten:

IV K. 3, 19 חלקה מובה B החלקה המובה 6.

Ps. 16 (17), 5 עליקמוש: אַ אַלישט: פֿל (זעמ אַרְ מּמֹאַנּטּטּקּ) אַ פֿלי פּליא יווערן) עובען אַ פֿלא אַרערן אַ פּלא אַרערן אַ פּלא אַרערן) (באַר אַרערן) פּלא ווערן אַרערן אַרערן) (באַר אַרערן) ווערן אַרערן אַרערן) אַרערן א

Ps. 41 (42), 8 הייש ה. 13. 21. 27. 39. 66. 67. 69. 80. 91. 99. 100—102. 106. 111. 115. 140—143. 145. 146. 150—152. 154. 156. 162—175. 177—180. 182—184. 186. 187. 190. 191. 193. 195—197. 199—206. 208. 210—217. 219. 222. 223. 226. 227. 263—265. 267. 269. 272—275. 277. 278—286. 289—293. Compl. Ald. Theodor. (Dublette in 189) (ψδη αὐτοῦ (Varianten: αυτω, αυτων; > 185)) Ά (ἀσμα αὐτοῦ) Σ (ψδη παρ΄ αὐτοῦ) 5 (πλωπλ) Τ. (Παπατητή) Β. alii. (δηλώσει vgl. De. 33, 10; III Κ. 8, 36; II Ch. 6, 27).

Ps. 39 (40), 15 ফার্ম্ন র্মের (ক্রেমিন্র) ে (গ্রেমিন্র) <math>5 ( (ক্রেমিন্র) 6 ( (মেন্টের্বেরের সিত্তরণ).

Ps. 87 (88), 7 ជុំវុង ਉੱA (ኤፌ)  $\Sigma$  (ἐκάκωσάς με)  $\mathbb C$  (ነገ יחתר) ជុំវុងភ្លាំ (Baethgen: אָנְיָּהָ ἐμὲ ἐπήγαγες) S (ኤፌ).

Si. 6, 19 317 \$ 310 6.

Si. 16, 18 וברגשו אַ וברגשו פֿ, s. oben, f, z. St.

Si. 31 (34), ו מחה אָ יֹמְסָה שׁ (בֿאַרה אָב (בֿאַרה Lévi).

Mi. 1, 4 του) Ε'Α (... τα ήσονται)  $\Theta$  (... έκτακήσονται) S (φιλιω)  $\mathbb C$  (ητασί)  $\mathcal D$  (et consumentur) τημανί  $\mathbb C$  (καὶ (ἀνα-, δια) σαλευθήσεται; Taylor identifiziert σαλευθήσεται mit τοκήσονται mit τοκήσονται mit τοκήσονται mit του), doch ohne Grund, s. oben  $\mathbb C$ , 2 s. v.  $\mathbb C$  γρ.).

Is. 28, 26 אַדְר לְהוּן) בּ (docebit illum) אַדְיָבָּ 5 (בּפּשּשּשּה, Var. יָבָּאָן) פֿרָאַן: אַ (καὶ εὐφρανθήση).

Is. 64, 1 (63, 19) יֵלְדְהָּ הַאֹּבְׁרָהְא βΆΣΘ (καὶ κατέβης) 5 (שיתגליתא) D (et descenderes) הַתְּלֶדְהָּ לּס (τρόμος λήμψεται, pass. pro act.; danach verbessere man den Fehler AJSL., XXII (1903), 113, zu dem ich durch die Konkordanz verleitet wurde; 1. דָּתָּלְּלִי מִּוֹן ).

## E. Identifizierungsprobleme.

#### I. Gelöst.

Schon in den vorangehenden Stücken sind zahlreiche Identifizierungen der Konkordanz richtig gestellt sowie manche in derselben durch den Obelos (†) als ungelöst gekennzeichnete Identifizierungsprobleme gelöst worden. Es kommt auch oft vor, daß die Konkordanz die Identifikation unentschieden läßt, obgleich, wie man durch Parallelbelege erweisen kann, gar keine Schwierigkeit vorliegt. Die Benutzer der Konkordanz wollen auch beachten, daß an den mit einem horizontalen Strich (—) markierten Stellen, wo nach der Meinung der Herausgeber kein dem griechischen Worte entsprechendes semitisches im Urtexte zu finden sei, häufig das Gegenteil der Fall ist.

Ich lasse hier einige weitere Identifizierungen wie auch Bestätigungen von erkannten Identifizierungen folgen:

Η Κ. 3, 12; Jb. 40, 7 (12) ist παραχρήμα ganz gutes Äquivalent für יֹחָתָה, בּחָתָה, vgl. Ps. 65 (66), 17, wo Σ יַּחְהָּ für הַחָה las. Pr. 10, 32 ἀποστάζει — יֵרְעוּן.

Pr. 23, 20 ἐκτείνου συμβολαῖς — του νgl. συμβολοκοπών ΘΆ De. 21, 20 συμβολοκόπος ΆΘ hier und 28, 7, Σ hier. Si. 9, 9 setzt συμβολοκοπήσης entweder קסף (vgl. Jebamot 63 b — Sanhedrin 100 b (למסך) אין (כובים), oder — אַסְבָּא / במה.

Si. 4, 11 των ζητούντων — מבינים, vgl. Ps. 36 (37), 10 και ζητήσεις — הְּתְּבּוֹנְתָּקְ Somit fällt die Vermutung, daß "es auf eine Variante בערשים zurückgeht, die aber aus v. 12 sein wird" (Peters; Lévi), dahin.

Si. 44, Ι ἄνδρας ἐνδόξους für τοπ www wie Is. 40, 6 δόξα für τοπ.

Is. 57, 14 καθαρίσατε nach Wellhausen, Samuelis, 161 — אלא / ספלים.

Je. 43 (36), 20 εδωκαν φυλάσσειν — Τρρτ vgl. Ge. 41, 36 πεφυλαγμένα — 17ρρ...

# 2. Ungelöst.

Jb. 31, 16 εξεκλινα 254 / (ἐξ)έτηξα — אָרָלָה.

Ps. 57 (58), 8 שׁמֹכּוֹ (סׁ) κηρὸς (ο̈) τακεῖς ΦΘ ὁμοίως Υῆς ἐντέρφ τακέν Α ὑσπερεὶ χόριον (χώριον 5 Fehler) διαλυθέν / סְּמָּלוּלְ הָּקְּמָּן Σ scheint שׁמֹלִי gelesen zu haben vgl. C De. 14, 7 שׁמֹלִילָּא, C Ec. 6, 3 שׁמֹלִילָּא ygl. auch שׁמֹלִיל Hullin 7, 1; Zebahim 35 b und שׁלְיָה De. 28, 57. Unklar ist, auf welchem Wege בּבְּה passivische Wiedergabe zuließ.

Ps. 113 (114), 7 ερχεται 204 / ἐσαλεύθη (Var. ἐσείσθη).



# 270 Max L. Margolis, Studien im griechischen alten Testament.

Pr. 13, 12 έπιθυμία άγαθή (ά.  $> M^*$  κακή A) / אוא חואה.
Pr. 24, 7 σοφία καὶ ἔννοια άγαθή ἐν πύλαις σοφών / חואה השער חוכמות בשער.

Si. 11, 23 και τίνα (τι 155 τινι 157. 248. Compl.) ἀπὸ τοῦ νῦν ἔσται (εστι 106) μου (μοι ۴. 23. 248. 307. Compl.) τὰ () ۴. 253) ἀγαθά; / אַנוב לי () Las & etwa אַני / בּייִר () אַיּר.

Si. 14, 14 ἐπιθυμία ἀγαθή / ΠΝ Π · · · · Am. 7, 7 bis τηκόμενον Θ / ٦)Ν.

# Nachträgliches zur Textüberlieferung des syrischen Sirach.

In den Prolegomena meines Sirach-Kommentars sind mir, wie ich schon in meiner Selbstanzeige (GGA 1906, S. 771) bemerkt habe, einzelne Versehen untergelausen. S. LXXXII Z. 15 v. u. ist "45, 2 ἐν δόξη" zu streichen, ebenso S. CXLVI Z. 2 v. o. "47, 8 מלקל, aber auch Z. 4 v. o. "14, 25 אמר (Ambr.)", und Z. 6 v. u. "42, 18 מלקל, Abgesehen von dem letzteren Fall habe ich im Kommentar selbst über diese Lesarten das Richtige gesagt oder stillschweigend vorausgesetzt. Sodann ist es mir jetzt zweiselhast, ob im Syrer nach den Polyglotten 12, 6 מלקל עווקס, und 39, 23 مال عن zu lesen ist. Beides kann Korrektur nach dem Griechen sein. Dieselbe Möglichkeit liegt 41, 4 für das من (vulgo العند) des Ambrosianus vor, obwohl der Grieche hier entsprechend dem של מלף des Hebräers bloßes σαρκί hat.

Ich möchte nun aber das auf S. CXLII—CXLVI der Prolegomena über die syrischen Handschriften Gesagte noch vervollständigen. Korrektur nach dem Griechen ist überall da anzunehmen, wo im Syrer zwei Varianten einander gegenüberstehen, von denen die eine mit dem Hebräer, die andere mit dem Griechen stimmt.

Man vgl. bei w Maus.: 7, 12 سمر, 13, 4 om. مد, 44, 11 مدره , 47, 22 مدره (ebenso Ambr. Berol.).

Vgl. sonst bei w 18, 23, ميانو 18, 23, bei Ambr. 32, 13 مانو, bei Berol. 51, 12 ساهيه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich sitiere hier wie dort Kapitel und Verse nach Lagarde, Libri V. T. apocryphi Syriace (Lipsiae, Londini 1861).



272 Smend, Nachträgliches sur Textüberlieferung des syrischen Sirach.

Korrekturen nach dem Griechen scheint gelegentlich auch Mas. I zu folgen. 8, 16 hat Hebr. או בעל בעל בען העל אנג על אנג על און. Gr. μετά θυμώδους, Syr. שבין בען און, w Maus. Mas. I om. בעם בען, Gr. τινές δέ, Syr. בעם בען, w Maus. Mas. I om. שבים.

Dieselbe Möglichkeit muß für den Text der Codd. b, p, u zugegeben werden. 16, 20 haben w Maus. Ambr. Lavelse (— Hebr.), b, p, u e sil. Lavelse (— Gr.); 37, 22 (lies bei Lagarde 23) w Maus. Lie (— Hebr.), b, p, u, Ambr. e sil. Li (— Gr.); 43, 6 w Maus. Lie (vgl. Hebr. Ny ny), b, p, u, Ambr. e sil. Lavel (— Gr.); 45, 23 w Maus. Thy (— Hebr.), Ambr. Berol. May (— Gr.), daraus entstellt b, p, u e sil. Nay ; 51, 12 w Maus. Ambr. Berol. Thy (— Hebr.), die übrigen e sil. Thy (cf. Gr. in a). Nur W läßt 6, 7 in Übereinstimmung mit hebr. I (— Gr. ei) aus. Für p und u ist das argumentum e silentio freilich schwach, weil diese Handschriften nur unvollständig ausgebeutet zu sein scheinen.

Ubereinstimmung mit dem Hebräer entscheidet zu Gunsten einer Variante auch da, wo die ihr gegenüberstehende Lesart aus dem Griechen nicht erklärt werden kann. So ist 50, 11 nach w Maus. Berol. Mas. I λωσωλ (— Hebr. Τίπ) anzunehmen, ebenso 14, 22 nach p, u το (— Hebr.) gegen το (vgl. Gr. ἐν). Vielleicht gilt dasselbe 41, 12 für das τωλω (— Hebr. Δίπ) des w gegenüber dem vulgären τωλω. 42, 18 kann nach der Übersetzungsweise des Syrers die Auswahl getroffen werden. Hier hat Hebr. Δίπριγρ, Gr. πανουργεύμασιν αὐτῶν, Syr. (τολωπ), w Maus. (τολωπο, u λωσων λωσων). Anzunehmen ist (τολωπο, weil 1, 6 dem griechischen τὰ πανουργεύματα beim Syrer τως entspricht.

Unsicherheit besteht in den meisten Fällen da, wo eine Variante mit dem Hebräer und dem Griechen übereinstimmt. Ich füge zu den früher von mir aufgezählten Fällen noch folgende hinzu:

w Maus. Mas. I 13, 2 om. ; 39, 31 39; 41, 5 transp.

w Maus. Ambr. 36, 3 om. احقعار; 39, 31 om. • 1°.

w Maus. 6, 28 جلسيطر; 10, 25 يطاحم; 12, 14 om. ها (vgl. aber Augustini Speculum); 31, 6 om. بنية; 36, 17 om. وهندوس ; 37, 11 ايم: عبر اسما بنية; 39, 25 مل und مند.



Smend, Nachträgliches sur Textüberlieferung des syrischen Sirach. 273

سحبط W 40, I

Maus. 46, 10 Juya.

Maus. Mas. II 7, 35 init. J.

Ambr. 12, 6 lbu; 45, 25 ble für 'ee; 46, 18 pale.

Aber 46, 10 ist gewiß nach Maus. Lie herzustellen, und auch 39, 31. 37, 11. 7, 35. 46, 18 dürsten die angesührten Varianten aufzunehmen sein.

Anderswo weichen die genannten Zeugen vom Hebräer und Griechen ab, während Lagardes Text mit beiden übereinstimmt.

w Maus. Mas. I II 50, 2 haras.

w Maus. Mas. I 10, 29 क्ष्मा; 36, 15 क्षात्र, (- Lat.); 39, 31

w Maus. 6, 27 محكما; 9, 15 لبعم ملكم بالمنام بالمنام ; 10, 7 كون (für عند); 13, 2 لاحا (für عندا); 14, 5 ملكه ; 14, 25 (26) mit Ambr. لعبدم (vgl. S\*AC καὶ στήσει); 31, 27 المحدد ; 35, 18 محتبت (für العبدي); 37, 6 بسمار (— Lat.); 50, 28 (29) mit Berol. אווא (für لبعم); 51, 12 كون المحدد .

Ich halte 50, 2 land 36, 15 an, für richtig. An ersterer Stelle vermute ich bei den übrigen Zeugen Korrektur nach dem Griechen, auf die ich auch 42, 13 llah, für llah, für schen (so w Maus. Mas. I) zurückführen möchte. Dagegen ist in den übrigen Fällen die Entscheidung mindestens zweiselhaft. Zu verwersen ist 39, 31 durch den Syrer zu 16, 28 empsohlen wird.

Schließlich weichen w Maus. Ambr. Berol. zuweilen vom Hebräer ab, wo Lagarde's Text mit ihm stimmt, während aus dem Griechen keine der beiden Lesarten hergeleitet werden kann.

w Maus. 11, 11 mit Ambr. שבים 15, 16, 20 (gegen בשבים — Hebr. מראש), 36, 15 בי (für ביו, ביי — Hebr. מראש), 44, 17 mit Ambr. Berol. om. בי. 50, 6 mit Berol. om. בי.

Ferner w 13, 1 حالبة.

Alle diese Lesarten sind zu verwerfen.

Ungleich schwieriger ist die Auswahl, wo der Hebräer fehlt. Ich zähle zunächst noch Fälle auf, in denen Mas. I II w Maus. Zeitschrift £ d. alttest. Wiss. Jahrg. 27. IL 1907.

Ambr. Berol. p u mit dem Griechen stimmen, während Lagarde's Text abweicht.

w Maus. Mas. I 23, 19 om. , 10, 26, 24 lpl für en 1° (Ambr. om.), 28, 10 1000 für 1000.

w Maus. Mas. II bcorr. 24, 8 --- .

w Maus. 1, 12 mit Berol. κπτπ, 18, 20 om. • 1°, 18, 20 haise, 18, 31 mit Ambr. μ. μ. (Hss. ἐἀν γάρ), 19, 20 mit Ambr. μ. für lein, 1°, 20, 17 μ, μελίνη, 21, δ μ. für lein (Gr. κύριον, Α θεόν), 22, 23 has für ehas (— Lat.), 26, 23 om. μ. 1°, 33, 30 μλαι leas, 34, 3 om. μ. 1, 34, 4 e für el, 39, 4 init. om. e, 39, 5 llang, 39, 7 hasse für leisen.

w 19, 16 مع حمر 16, 26 مع المعاملة المعاملة عمل المعاملة المعاملة

Maus. 18, 11 موسل 26, 23 مديد für املاء.

Ambr. 16, 29 120, 28, 3 mit p und u om. 10, 34, 26 5 für 20, 39, 5 wasse.

p und u 22, 25 wa; vgl. 19, 9 wo umgekehrt Ambr. p u Mas. II بعمد für wa.

Die Varianten zu 26, 24. 24, 8. 20, 17. 26, 23 (om. בי) sind anzunehmen, die zu 28, 10. 1, 12. 34, 26 zu verwerfen. Abzulehnen ist auch 39, 7 שיים (vgl. dagegen משלי חכמים 3, 29).

Anderswo weichen diese Zeugen vom Griechen ab, wo der Hebräer fehlt.

w Maus. Mas. I 18, 9 معتسب für معتقا، 29, 19 مسبع، 30, 7 المعت ربي.

w Maus. Ambr. Mas. II 26, I om. Lung.

w Maus. 17, 23 نامه (S\* 157 Lat. praem. καί), 17, 30 سقر ابعه, 17, 32 ابعه سقا،, 19, 27 سود (Ambr. مراهه), 20, 29 بمعه, 23, 22 • für المعرب.

p und u 25, 7 ->-.

Die Varianten zu 30, 7. 20, 29. 25, 7 verdienen Erwägung, die übrigen möchte ich sämtlich verwerfen. 33, 7 kann και και και και Κοιτεκτικά και Μιβνετετάndnis von ἡμέρας beruht.

Ein Vorzug des von Lagarde zu Grunde gelegten nitrischen Codex b bleibt nach alledem bestehen. Sein Text ist, wenn überhaupt, jedenfalls in geringerem Grade als der von w Maus. Ambr. nach dem Griechen korrigiert. Aber anderswo haben w Maus., zuweilen auch Ambr., das Ursprüngliche bewahrt. Für den Ambr. kommt dabei noch in Betracht, daß er öfter mit b das Ursprüngliche hat, wo w Maus. und anscheinend sogar Mas. I korrigierten Text bieten.

Göttingen.

RUDOLF SMEND.

# Zu Seite 142 des vorigen Jahrgangs.

Was Herrn Lévis Angriff betrifft, als hätte ich mir eine von ihm ausgesprochene Vermutung angeeignet, ohne ihm Anerkennung zu zollen, so ist der Tatbestand wie folgt. Zu Si 37, 12 schreibt Lévi: "Il (- G) a peut-être pris TON pour un verbe . . . Le rapprochement de cette traduction avec 9, 3<sup>II</sup> et 4, est tentant. ... Comment a-t-il lu ce soi-disant verbe, est-ce ... ou TONA ,demeure toujours', formé de אמר comme dans le langage des païtanim?" Und zu 9, 4 sagt er: "Mais cette hypothèse (dal nämlich של אסד verbal auffaßte) me paraît peu plausible, car il faudrait supposer que l'original portait TDND, ce qui est peu vraisemblable". Wenn man nun liest, was ich in dieser Zeitschrift, XXV (1905), 317, Fullnote, schrieb, wird man sehen, daß ich eine Verbalform TDB als möglich betrachtete, die Lévi gar nicht in den Gedanken kommt. Also ist doch etwas Neues bei mir. Was ich dann über das denominale החמד bei Kalir und den Übersetzern aus dem Arabischen sagte, deckt sich zwar mit den oben mitgeteilten Worten Lévis; ich will aber Herrn Lévi versichern, daß mir die Vokabel מתמד schon in meinen jungsten Kindesjahren bekannt war, sodann daß ein Blick in die griechische Konkordanz für mich ausreichend war, den Zusammenhang des von Lévi mit Miltrauen behandelten ἐνδελέχιζε mit ΤΡΑ herauszufinden (s. Konkordanz s. v. ἐνδελεχισμός). Eine Schmälerung des Verdienstes Lévis, החמיד in den paitanim entdeckt zu haben, lag mir ferne; nur glaubte ich aus derselben Quelle (Zunz, Synagogale Poesie, 421) schöpfen zu dürfen, aus der Herrn Lévi die von ihm als Privateigentum betrachtete Kenntnis zufloß.

Herr Lévi insinuiert weiter, daß ich seinen Sirachkommentar nur zu gut benutzt hätte. Allerdings, wie die folgenden Bemerkungen bestätigen sollen:

II, S. 7, zu 3, 20 streiche "Talmud de Babylone, Haguiga, 13 a".

S. 21, zu 4,24. "Au lieu de מומר, G. a παιδεία — ימומר Aber & hat παιδεία im zweiten Halbverse, das natürlich richtig für גינה steht, vgl. Da 1,20, wo π. — מבונה ist, und De 32, 10 wo das entsprechende Verbum — בונן

S. 22, zu 4, 29 b leitet Lévi שיש von der Wurzel ab! Ebendas. "Au lieu de במלאכתך. . . G. et S. disent במעשך. . . Aber ἔργα für מלאכה ist sehr häufig.

S. 24, zu 5, 1. "Dans la Bible, l'expression של לאל a toujours un complément". Doch vgl. Mi 2, I; De 28, 32 und Ne 5, 5.

S. 29, zu 5, 16. "En conservant l'ordre des mots". Nicht ganz richtig.

S. 32, zu 6,8b. L. 28, 39 für 27, 39.

S. 42, zu 7, 14. L. 42, I für 43, I.

S. 49, zu 8,4b. "G. et S. s'accordent à lire איבוי, que G. traduit par le passif". Natürlich unrichtig; שיבוי לנדיבים שיבוי בי לנדיבים בי לנדי

S. 57, zu 9, 9. "S. a lu אצילה son coude". Ungenau, denn 5 hat יעלף.

S. 67, zu 10, 17. L. ἐξήρανεν für ἐξήρεν.

Diese Berichtigungen erstrecken sich nur auf die ersten zehn Kapitel, die ich im Winter 1905/06 ausgearbeitet habe.

Herrn Lévis Belehrung über den Sinn seiner Berufung auf Ps 7,6 war wirklich unnötig; ich wiederhole, daß dieselbe mir unverständlich ist. Weil שאיב, גשש und das vermeintliche השינ an beiden Stellen anzutreffen sind, so muß der eine den andern ausgeschrieben haben. Natürlich ist solche Entlehnung unbeweisbar.

Dec. 11, 1906.

MAX L. MARGOLIS.

# Zu den hebräischen Finalbuchstaben.

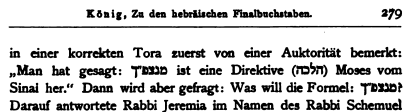
1. Von Ed. König.

In seinem verdienstvollen Nachweis (oben S. 119), daß die Vox memorialis für die Finalbuchstaben mit der Punktation proposition von A. Müller und von B. Stade vor Gesenius-Kautzsch gegeben worden sei, hat Eb. Nestle diese Form mit Kamnappes transkribiert und hat dabei bemerkt, daß dieses Wort auch von mir so wiedergegeben werde. Dies ist aber ein Irrtum von ihm. Nur bei A. Müller (Hebr. Schulgrammatik § 18, a) steht die Transkription kamnappes. Aber bei Stade (Lehrbuch § 24, a) findet sich bloß die hebräische Form propp. Bei mir aber (Histkrit. Lehrgeb. I, 28) steht nur die Transkription kamnappes, und ich muß doch sehr bitten, jene unrichtige Aussprache mit der geschlossenen Silbe kamn. nicht auf mein Konto zu setzen.

Außerdem meine ich, etwas zur Beantwortung seiner Frage, was der Grund "des talmudischen Merkwortes אָם בּין שׁבָּין שׁבָּין sei, beisteuern zu können.

Zunächst steht von Unbrauchbarkeit einer Torarolle, in der die am Anfang und in der Mitte eines Wortes geschriebenen Buchstabenformen mit den am Ende der Wörter auftretenden Formen verwechselt sind, in meinem babylonischen Talmud nichts in Sopherim "II, 10", sondern in II, 11. Ferner ist aber auch da von den Ducht die Rede. Dagegen wird jener Anlaß der Unbrauchbarkeit einer Torarolle im jerus. Talmud Megilla I, 11<sup>1</sup> diskutiert. Dort wird gegen die Erlaubtheit dieser Verwechselung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicht: Megilla I, 10, wie bei A. Berliner in "Beiträge zur hebräischen Grammatik in Talmud und Midrasch", S. 26 steht.



Darauf antwortete Rabbi Jeremia im Namen des Rabbi Schemuel usw.: Weil es dir die Seher (מושים) festgesetzt oder verordnet haben (התקינו). Dann wird weiter noch hinzugefügt: In der Tora der Ersten oder der Alten sei das Mêm nicht geschlossen gewesen. Also man hatte doch in der talmudischen Zeit soviel geschicht-

liches Bewußtsein, daß die Finalbuchstaben nicht von jeher geschrieben worden sind. In der Tat tritt ja die Unterscheidung von Finalbuchstaben erst in ägyptischen Papyri des zweiten vorchristlichen Jahrhunderts auf, wie wohl zuerst Thomas H. Weir in seiner "Short History of the Hebrew Text of the Old Testament" (1899), p. 46 weiter bekannt gemacht hat. Nämlich die Siloahinschrift zeigt ja keine besonderen Formen von Schlußbuchstaben. Ligaturen beginnen erst in ägyptisch-aramäischen, palmyrenischen und nabatäischen Texten hervorzutreten1. "Hence in some of the Egyptian Papyri of the second century B. C. there is found a distinction between the initial and medial and final forms of kaph, lamed and nun. Final nun is also found in the earliest Hebrew inscriptions, that is, in the first century. Final mem and pe are not found until the end of the third century."

Übrigens habe ich mir noch angemerkt, daß L. Blau die Meinung hegt, mit מנגפן sei auf ባነס "Ende" hingedeutet, und deshalb p aussprechen will. Aber W. Bacher besürwortet die Aussprache און לפן "von deinen Propheten." Blau macht dagegen den Einwand (in ZDMG 1904, 242f.), durch diese Aussprache werde nicht die Entstehung dieser Anordnung aufgehellt. Aber dieser Einwand ist nach der in jer. Megilla I, 11 gegebenen Auseinandersetzung nicht begründet.

E Dies kann man s. B. auf der Riesentafel von Alphabeten sehen, die Jul. Eutings Meisterhand su G. Bickell-Curtis, Outlines of Hebrew Grammar hinzugefügt hat: Col. 23. 24. 25.



### 2. Von W. Bacher.

"Was ist der Grund für das talmudische Merkwort 神神 神 Dies kommt ja so wenig, wie כמנמץ in der Bibel vor." Diese Frage E. Nestles (vgl. oben S. 120) ist bereits in der ersten Hälfte des XII. Jahrhunderts durch Jehuda b. Barsilai aus Barcelona in seinem Kommentar des Jezira-Buches (ed. Halberstam, Berlin 1885, S. 140) beantwortet worden. Die Stelle lautet: תה כפולות תקנת נביאים להיותם בסוף התיבות והם כמנפ"ץ וקראו אותם חכמים מעורבבות שלא כסדרן מנצפ"ך להודיע שמן צופים היו כלומר מתקנת מפים ולכך הגיתו כמנפ"ץ כסדר האותיות וקראום מנצפ"ך שלא על סדר Die fünf doppelten Buchstaben, האותיות להודיע ולרמו שמן צופים הוא gehören nach der Institution der Propheten an das Ende der Wörter. Es sind die Buchstaben pala, aber die Weisen haben sie mit Auflösung der alphabetischen Ordnung 70330 genannt, um anzuzeigen, daß sie "von den Sehern", d. h. von der Institution der Seher (Propheten) herrühren. Zu diesem Zwecke ließen sie die alphabetische Ordnung der fünf Buchstaben sein und benannten sie gegen diese Ordnung 7 D 3 3 D, um anzudeuten, daß dies von den Sehern herrührt." — Die ältesten Quellen über diese richtige Erklärung des Mnemonikons hatte ich in meiner Agada der Tannaiten I, 388 (genauer in der zweiten Auflage, S. 384) zusammen-Hier erwähne ich nur kurz folgende Sätze hierüber. gestellt. Mathia b. Charasch, ein Tannait aus der ersten Hälfte des II. Jahrhunderts lehrt (jer. Megilla 71 d, Z, 34): מנצפיך הלכה למשה מסיני Josua b. Levi, ein palästinensischer Amora des III. Jahrhunderts (Gen. rabba c. I, § 11) sagt dasselbe mit der eingefügten Erklärung des Mnemonikons: צופים אמרום; also: die Seher (Propheten) sagten, sie seien Satzung, die Moses am Sinai gegeben worden (s. jedoch ed. Theodor, p. 10). Chija b. Abba, ein paläst. Amora des III. Jahrhunderts (ib.) gibt folgende Erklärung des Mnemonikons: מה שהתקינו צופים. Nach dem babylonischen Talmud (Sabbath 104 a, Megilla 2 b) sagte Chija b. Abba: אומים אמרום, während die Erklärung מה שהתקינו לך הצופים ("was dir die Propheten angeordnet haben") nach jer. Megilla 71 d, Z. 35 Samuel b. Jizchak, den Schüler Chija b. Abbas, zum Autor hat. In der letzteren Er-

Bacher, Zu den hebräischen Finalbuchstaben.

klärung wird — durch 🏲 — auch dem Personalsuffix im Mnemonikon Rechnung getragen. In diesem ist also das Volk Israel angesprochen und es wird ihm gesagt: die Anordnung der doppelten Schreibung der fünf Buchstaben stammt "von deinen Propheten". Indem man die fünf Buchstaben zu den zwei Worten post post gruppierte, fand man durch sie selbst die Sanktion ihrer doppelten Schreibung als alte Tradition der Propheten oder als Institution der Propheten ausgesprochen. Das zweite Wort des Mnemonikons ist übrigens der Bibel entlehnt: Jesaja 52,8; und vielleicht muß das Mnemonikon demgemäß nicht ෛ pp gelesen werden, sondern 🏋 pp (keineswegs 🏗 pp).

Nestle zitiert auch "Traktat Soferim II, 10", wo die fünf Buchstaben so geordnet seien: מנ בשך (also - מן בשך). Aber dort (richtiger II, 12) steht bloß die von Nestle übersetzte Regel, die Buchstaben selbst sind nicht aufgezählt, weder in den gewöhnlichen Ausgaben, noch in der kritischen Edition Joel Müllers (Leipzig 1878). - Nestle zitiert in der Anmerkung auch zwei meiner Schriften: "Abraham Ibn Esra als Grammatiker" (Straßburg 1882), wo ich aber (S. 47) das Mnemonikon gar nicht erwähne, und,, Terminologie der Amoräer" "unter כמל", wo ich (S. 18f.) den Terminus אותיות כפולות überhaupt nicht bringe. — Die letztere Schrift zitiert Nestle auf derselben Seite (unter Nr. 11) als "Die bibel-traditionsexegetische Literatur der Amoräer". Es muß heißen: "Die bibel- und traditionsexegetische Terminologie der Amoräer" (sie behandelt die Terminologie der Bibelexegese und die der Traditionsexegese).

Ich bemerke noch, daß das Mnemonikon 703 po in der Regel nicht nach seiner beabsichtigten Bedeutung, wie sie oben dargelegt ist, ausgesprochen wird, sondern in einem Worte, das jeder Bedeutung entbehrt, gelesen zu werden pflegt, nämlich 70420. So punktiert schon Elija Levita im Perek Schira, Kap. I, wo diese Punktation auch dem Metrum entspricht.

Ł

ءَ ۽

# 3. Von S. Krauß.

Zu diesem Thema sollte in erster Reihe angeführt werden L. Blau, Zur Einleitung in die Heilige Schrift, Budapest 1894, im Kapitel "Über die Finalbuchstaben" S. 100—106. Die Gruppierung מנומץ, ob nun dieser Buchstabenkomplex אָרְנָיָנָים, oder פּרָנְינָים, gelesen wird (s. Gesenius-Kautzsch, Gramm. 27 § 5 b c 3)1, hat nichts für sich, da es ein gemachtes Wort ist und darum kaum ein Merkwort abgeben kann. Gerade dieser Umstand, d. h. das Übel, daß man in der alphabetischen Reihenfolge kein Merkwort erhält, veranlaste wohl die Träger der Tradition, hier die Talmudgelehrten, eine Umstellung vorzunehmen, welche einen Sinn des Wortes ermöglicht. In der Umstellung מנפק erhält man den Begriff שן נפך nach dem Worte der Tradition soviel, als "von deinen Lehrern (Propheten) herrührend"2. Ich möchte nämlich, von Blau abweichend, nicht של לפך im Singular lesen (obzwar zur Not auch das als Plural gelten kann), sondern in min sophaich, indem nämlich hier, da einmal der betreffende Buchstabe fehlt, zu dem Hilfsmittel des Krē gegriffen wurde, nach der bekannten Analogie von ירושלם. Dieses Auskunstsmittel ist für Leute, die überhaupt nur den konsonantischen Text kannten, nicht so befremdend, wie etwa für uns. Was nun von der Annahme zu halten sei, daß diese Finalbuchstaben von den Propheten "gesprochen" oder "eingeführt" worden wären, liegt unserer Untersuchung fern. Das eine scheint sicher zu sein, daß im Sinne der Präger dieses Mnemonikons nur der Begriff "von deinen Sehern" zugrunde liegt, nicht aber der Begriff מן לפָר = מן לפָר p, wozu Blau in geistreicher Weise, jedoch unhistorisch, die Buchstaben vereinigt, und zwar wäre das - von deinem Ende her, d. i. den Kindern in der Schule

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Zitat bei Nestle (ZAW 27, 119 A. I) ist ein Druckfehler.

<sup>2</sup> מה אמרום אמרום b. Megilla 2b u. b. Sabbath 104a; Num. Rabba c. 18 (f. 151b ed. Wilna). In j. Meg. 1, 11 fol. 73d מה שהתקינו לך הצופים; vgl. Gen. Rabba c. 1 Absatz 11, wo beide Aussprüche vorkommen.

<sup>3</sup> Noch in den rabbinischen Texten orthographiert man mit Vorliebe אַרושלם. B. in Tosephtha Baba Bathra II, 17 p. 401. Die verschiedenen אל חקרי in dieser Literatur beruhen zu gutem Teile auf solcher Möglichkeit der Plurallesung.

soll durch dieses Merkwort gleich der Charakter dieser Buchstaben beigebracht worden sein.

## 4. Von A. Marmorstein.

Im Traktat Soferim II, 11 (nicht 10) werden die Endbuchstaben: אותיות כפולות (Doppelbuchstaben) genannt; jedoch ist das Merkwort כנצפב für frühere Jahrhunderte belegt. Nach Z. Frankel (Vorstudien zur Septuaginta, p. 213) übersetzten die LXX aus Manuskripten, die unsere Finalen noch nicht hatten. Herzseld (Geschichte des Volkes Israel II, 91) zeigt "die große Jugend" derselben und findet sie im engsten Zusammenhange mit den Ligaturen. Es wird wohl nicht überflüssig sein, daran zu erinnern, daß die aramäischen Papyri von Assuan (herausgegeben von Sayce und Cowley 1906) bereits Finalbuchstaben kennen. Pap. A. 22 אליך, 27 עליך, 27 Ob zu jener Zeit schon ein Schluß-D bekannt war, kann ich mit freiem Auge nicht feststellen. Stellen berichten, daß die Endbuchstaben von den Zofim herrühren; diese משמש werden allgemein als die Propheten gedeutet (vgl. I Sam 1, 1), welche bei der Einführung der assyrischen Schrift teilweise beteiligt gewesen waren (vgl. b. Sebachim 67 a). Im jerus. Talmud Megilla I, 9 (- Genesis rabba I, 16) wird die Lehre, daß die Propheten J'BYD gesagt hätten, im Namen des R. Matja ben Hereš vorgetragen (im GR. KI. 17 lehrt dieses R. Simon im Namen des R. Josua ben Levi). R. Jeremia im Namen des Hijja b. Abba will diese Einführung sagenhaft begründen. An einem regnerischen Tage versäumten es die Gelehrten, in das Lehrhaus zu gehen, statt dessen spielten die Kinder dort und stellten die Frage nach der Bedeutung der Doppelbuchstaben auf. Für jeden Buchstaben haben sie ein entsprechendes Wort gefunden. Diese Kinder waren später berühmte Schriftgelehrte, so R. Elieser und R. Josua, R. Akiba. Die Erzählung stammt aus einem אנוסי דד מאיד benannten Midrasch, der

r In praktischer Beziehung würde ich nur für die Reihenfolge און מון דער plädieren.

wahrscheinlich das Alphabet agadisch erläuterte. Wir wollen von der Tendenz dieses Midrasch absehen und hier nur daran sesthalten, daß man bereits in alter Zeit diese Gruppierung kannte und sie zu erklären bestrebt war (vgl. noch b. Megilla 2<sup>b</sup> Sabb. 104<sup>a</sup>). Ob die Kinder die Endbuchstaben in der Reihensolge 70000 oder 20000 besprochen haben, ist fraglich. R. Samuel Jase Aschkenazy, ein Erklärer des Midrasch, entscheidet sich für die letztere Möglichkeit und schiebt die Umstellung dem Redaktor, dem die erstere Aussprache geläusig war, unter.

Was nun die eigentliche Frage betrifft, woher die Ordnung der Buchstaben stammt, ist bereits durch das Gesagte gelöst, אומים אומים, also משנים אומים, also משנים שני die Endbuchstaben stammen von deinem Propheten! Dieses hat schon Herzfeld (Geschichte etc. p. 228) gesagt. Das sehr seltene Wort Zofim wurde wohl gewählt, weil "manzpach" an "min zofecha" (von deinen Sehern) assoniert, und vermutlich geschah auch, um die Assonanz zu erzielen, die Umstellung jener fünf Buchstaben.



# Miscellen.

# 1. Diakritische Zeichen in vormasoretischer Zeit.

Unter "vormaßoretischer" Zeit versteht Nestle in seiner so überschriebenen Bemerkung die Zeit vor "Erfindung der uns jetzt geläufigen Vokalisierung". Es ist ihm entgangen, daß die Frage, ob und wie im Hebräischen vor der Einführung der Vokalzeichen mehrdeutige Formen unterschieden wurden, bereits durch Grätz auf höchst beachtenswerte Weise beantwortet wurde. Die Untersuchung, die Grätz darüber in seiner Monatsschrift (Jhg. 1881, S. 348—367, 395—405) veröffentlicht hat, erkennt als "Anfänge der Vokalzeichen im Hebräischen" die oberhalb und unterhalb von solchen Wörtern gesetzten Punkte, die bei gleicher Schreibung mit verschiedenen Vokalen zu sprechen waren. Die Grundlage dieser Hypothese bilden die maßoretischen Termini vor und "unten"), die bei Gegenüberstellung solcher Wörter gebraucht werden.

# 2. Mil'el und Milra'.

 S. 97. Selbst die erste Vershälfte wird im Verhältnisse zur zweiten mit למעלן ("oben") bezeichnet (Sifrâ zu Lev. 23, 2, ed. Weiß 100 a 9). Dasselbe bedeuten die Adjektiva מלוען und מלוען (s. ib. S. 140). Beispiele aus dem amoräischen Schrifttum siehe Die bibel- und traditionsexegetische Terminologie der Amoräer, S. 101 und 149. — מלועל und מלוען sind die aramäischen Äquivalente für und ילמעה und למעלה ihre Verwendung zur Angabe über die Stelle des Akzentes im Worte bedarf keiner weiteren Rechtfertigung.

W. Bacher.

# 3. אבה — fornicatio.

Bei den von E. Nestle gegebenen sehr dankenswerten Anregungen zu diesem Thema (ZAW 27, 117) erlaube ich mir zunächst einige Zitate genauer zu geben; und zwar 1. Wellhausens Bemerkung befindet sich in 4. Aufl. (die 5. liegt mir nicht vor) seiner Isr. u. jüd. Gesch. auf S. 253; — 2. Epiphanius, Haeres. 26 [2]; — 3. ist es nicht überflüssig, darauf zu verweisen, daß die Namen Βαρκαββάς resp. Βαρκώφ sich auch bei Eusebius, H. E. IV, 7, 7 finden, allerdings ohne Etymologie; ganz so wie bei Epiphanius, das ist mit einer zweifachen Etymologie für das Wort καββά, auch bei Philaster, Haeres. 33, gewiß in Abhängigkeit von Epiphanius.

Die doppelte Etymologie nimmt sich wie folgt aus: a) καββά bedeutet πορνεία im syrischen Dialekt, φονοκτονία im hebräischen; b) καὶ πάλιν έρμηνεύεται τετάρτη μοῖρα τοῦ μέτρου. Der Kirchenvater kennt τρ als Maß natürlich aus der einen Stelle der Bibel, in der es vorkommt, aus II Kön. 6, 25. Dort ist zufällig das Viertel des Kab genannt; Epiphanius müßte aber geradezu gedankenlos die Stelle kopiert haben, wenn er darum von "Viertel" sprechen sollte; vielmehr sagt er, der Kab sei das Viertel eines anderen Maßes. Das von ihm genannte μέτρον ist offenbar — Sea (πΝο), weil auch LXX Sea mit μέτρον übersetzen. Da sie Jes. 5, 10 die Epha (ποκ) gleich 3 Metra setzen, so ist eine Sea—
1/3 Epha. Dasselbe wird gelehrt in Mišna Menachoth VII, 1 (s. L. Herzfeld, Metrologische Voruntersuchungen zu einer Gesch.

des . . . altjüd. Handels, Leipz. 1865, S. 44). In der Wiedergabe jener Stelle aus dem Buche der Könige gebraucht Josephus (Antt. 9, 4, 4 § 62) für 1/4 Kab den Ausdruck ξέστης; da nun die Sea 6 Kab enthält (Menachoth a. O.) —  $\frac{1}{3}$  Epha — 24  $\frac{6}{3}$ , so ist ein Kab das Sechstel eines μέτρον, nicht das Viertel, wie Epiphanius sagt. Die Rechnung kommt auch dann so heraus, wenn man mit Josephus und Hieronymus die Sea mit 11/2, ital. Modius gleichsetzt (s. Winer, Bibl. Realwörterb.3 s. v. Maaße; Benzinger, Arch. S. 184; Gesenius, Wb., 14. Aufl. s. v. The u. Dp). Wenn man nicht von "Halluzinationen" des Epiphanius reden will, wie es Petavius zu "de mensuris et ponderibus" tut, so wird man die Worte des Kirchenvaters in einer ihm von jüdischer Seite traditionell überkommenen Weise deuten müssen. Abgesehen davon, daß er oft zwischen dem "heiligen" und dem gewöhnlichen Maß unterscheidet, so unterscheidet er ja ausdrücklich zwischen dem großen und kleinen κάβος (bei Lagarde, "Symmikta II, 190), ganz so wie der Talmud (babli Jebamoth 17° MIP großer Kab, MDN MDP kleiner Kab; vgl. b. Kiddušin 79b). Mit seinem καββά hat ja Epiphanius ohnedies das aramäische NDP vor Augen.

So bewegt sich Epiphanius in der jüdischen midrasch-aggadischen Deutungsweise auch dann, wenn er sich angesichts des Wortes καββά an dessen üblen Nebensinn: Hurerei erinnert. Der Ausgangspunkt dieser Deutung ist die Stelle Num. XXV, 8, wo beide Targumim mit ihrem κρώρ, aber auch LXX mit ihrem εἰς τὴν κάμινον, Symmachus mit πορνεῖον (Vulgata: lupanar)² sich von dieser Deutung leiten lassen (s. Levy, Targ. Wb. II, 339; Neuhebr. Wb. IV, 234; Kohut, Aruch VII, 55; Jastrow, Dictionary p. 1323), und so wird in b. Aboda Zara 17b und in Genes. Rabba c. 91 das Wort πώρ für Bordellhaus gebraucht. An lat. fornix und Derivate hat auch E. Nestle erinnert. Vgl. noch syr. Außerdem sei nur noch daran erinnert, daß

z Vgl. Epiphanius, de mens. et pond. c. 24 (ed. Dindorf p. 30): κάβος δὲ αὐτῆς τῆς διαλέκτου διάφορον μέτρον ἐστίν, ἤγουν τὸ τέταρτον μοδίου.

<sup>2</sup> Vgl. Field, Hexapla, z. St. Für κάμινον hat ein Kodex die Korrektur σκηγήν, ein anderer εἰς τὴν τένδαν.

der Name des von Eusebius erwähnten, von den Gnostikem fingierten Propheten, besonders in der Form Barkoph, wohl tatsächlich existiert hat; denn er entspricht dem 1107 im Talmud (b. Jebam. 1032, vgl. b. Moed. Katon 25b; s. Levy IV, 3002), und 1100 ist nur redupliziert aus 110, also 25 — Βαρκώφ.

Samuel Kraus.

## 4. Die Thora-Abschrift des Königs.

Die Selbstantwort, die sich E. Nestle gibt (ZAW 27, 117), mag aus den primären Quellen wie folgt ergänzt werden. "Er soll sich schreiben die Abschrift dieser Thora" (Deut. 17, 18), das will belehren, daß er sich zwei Thoras schreibt": eine, die mit ihm aus- und eingeht, und eine, die ihm im Hause liegt; diejenige, die mit ihm aus- und eingeht, soll nicht hineingetragen werden weder in das Badhaus noch in das "Wasserhaus", denn es heißt; "sie soll bei ihm sein und er soll darin lesen all die Tage seines

י Das Wort אים bedeutet demnach nicht "Abschrift", sondern "doppelt, zweifach".

s בית המים ist das Pissoir. Auch syrisch מים und מים מדים וואד Barhebraeus; s. ZDMG 40,439 und 60,96. Religiöse Handlungen und auch religiöse Requisiten werden von den Rabbinen von allerlei Unrat und auch von unwürdigen Orten peinlichst zurückgehalten.

Lebens, an einem Orte, an dem man das Lesen vornehmen kann". So zu lesen in der alten Sammlung Tosephtha, Traktat Synedrion, V, 8, p. 422 ed. Zuckermandel. In der mehr autoritativen Sammlung der Mišna ist allerdings nur von éinem Thora-Exemplar die Rede (II, 7): "Und er schreibt sich ein Thora-Buch zu eigenem Zwecke (לשמו); zieht er in den Krieg, so ist es bei ihm; zieht er ein, ist es bei ihm; sitzt er zu Gerichte, ist es neben ihm; sitzt er beim Mahle (משמב), ist es vor ihm, denn es heißt: Es soll bei ihm sein und er soll darin lesen all die Tage seines Lebens". Man sieht, daß das in den Krieg mitgenommene Exemplar identisch ist mit dem Hausexemplar. Vgl. den jerusalemischen Talmud z. St. (Folio 20c), der in den Ausdrücken der Tosephtha doch nur eine Thora kennt; dasselbe gilt auch von der alten tannaitischen Sammlung in Sifre zu Deut. z. St. (§ 161 p. 105b ed. Friedmann). Der babylonische Talmud jedoch (Folio 21b) zitiert aus einer Barajtha die Theorie der zwei Thoras, die in nicht unwesentlichen Stücken Zusätze bietet: "Zwei Thoras; die eine geht mit ihm aus und ein (d. i. im Kriege), und die andere liegt ihm in seinen Schatzhäusern ; diejenige, die mit ihm aus- und eingeht, die macht er zu einer Art Amulett (१७००) und hängt sie sich an den Arm."2 Samuel Krauß.

# 5. Der hebräische Name der Ölkelter.

Anläßlich der Registrierung der hebräischen Namen der Hohlmaße gebraucht Epiphanius in einem wunderlichen Gemengsel von allerlei Namen folgende Wortformen: Es gibt zweierlei γόμορ (man hat die Wahl, dies für "D" oder "D" zu halten, doch ent-

z Zu dieser Art Aufbewahrung vgl. die Erzählung (b. Synedr. 97 b), daß eine Rolle in assyrischer (d. i. Quadrat-) Schrift u. in heiliger Sprache zwischen den Schätzen Roms (מון דוש) gefunden wurde. Das erinnert an die nach dem Kaiser Severus genannte Synagoge in Rom, in der sich eine eigene Thora, mit abweichenden Lesarten, vorfand; man vermutet, es sei die von Titus aus Jerusalem mitgeschleppte Thora gewesen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Authentizität des letzteren Satzes wird bestritten. Zur Sache vgl. Hohes Lied 8, 6; Jerem. 22, 24. Zu ppp = Amulett s. L. Blau, Das altjüdische Zauberwesen, Budapest 1898, S. 86 ff.

scheidet sich Petavius mit Recht für ٣Φ), wovon das kleinere 12 βάδων (gen. pl., also etwa \*βάδον oder \*βάδης) enthält. So im Texte (de mens. et pond. c. 21); Petavius emendiert das in βάθος — π, interpungiert mit vielem Geschick anders und liest den Text weiter: βάθος καὶ τοῦτο ἀπὸ τῆς Ἑβραϊκῆς διαλέκτου παρῆκται, συνωνύμως τῷ ἐλαιοτριβείφ καλούμενον βίθ. βάδου γὰρ ἐρμηνεύεται ἐλαιοτριβείον. Zu deutsch: βάθος — auch dies ist aus dem hebräischen Dialekt genommen, gleichlautend mit der Ölpresse (trapetum oder tudicula, auch mola olearia), welche βίθ heißt. βάδου heißt nämlich soviel wie Ölpresse.

Isidorus 16, 25 übernimmt diese Notiz: Batus vocatur Hebraica lingua ab olearia mola, quae bath apud eos, vel batha nominatur...<sup>1</sup>

Petavius rät hin und her und kommt auf die, wie wir sehen werden, richtige Vermutung, daß mit dem hebräischen Worte das biblische To vectis gemeint sei, und die Ölpresse diesen Namen [bei Epiphanius bekommen] habe, weil die Stange oder der Balken ein Werkzeug der Ölpresse ist. Utrum hoc in mente habuerit Epiphanius, divinare non possum. Certe nihil aliud occurrit modo, quod ad olei factionem attineat.

Das Gewissen des guten Petavius wäre ruhiger gewesen, wenn ihm das in den rabbinischen Schriften, in der Mišna voran, überaus häufig vorkommende בשל bad für Ölkelter bekannt gewesen wäre. Statt Aufzählung von Stellen verweise ich auf die Wörterbücher: Levy I, 191; Kohut II, 13; Jastrow 138. Die Wurzel ist אום בוידום; das sieht man daraus, daß die kleine Kelter בוידום, der Mann, der in der Kelter beschäftigt ist, אום הבוידום heißt. Aber keiner der Lexikographen erinnert an bh. באמופי Stange, obzwar der Balken der Ölpresse arabisch noch heute האום heißt (bädd, Bauer L., Volksleben im Lande der Bibel² S. 161). Petavius war aber auf richtiger Fährte. Epiphanius hat nun für dieses gewiß ins biblische

x Im neuen Thesaurus Linguae Lat. II col. 1790, wo Epiphanius angeführt ist, wird nur batus = Pp (sic) richtig erklärt, nicht aber baddus. Ib. auch verwiesen auf die Stelle in Isidorus.

Zeitalter zurückgehende Wort die Aussprache βάδου, das wahrscheinlich \*βάδον zu lesen sein wird (73 + gr. Endung). Daß er auch noch βίθ daneben nennt, ist bereits auf Rechnung des Umstandes zu stellen, daß er es mit dem Hohlmaß το zusammenwirft. Die Sache streift auch Lagarde, Orientalia, II, 11 f.

Das Wort βάδδης führt Ducange in seinem Gloss. med. aevi Gr. an und übersetzt es mit praelum; als Belegstelle gelten die Basiliken XX tit. I leg. 19 § 2. Wir haben es also als ein in das Mittelgriechisch eingedrungenes Wort anzusehen. Jenes βάδδης war glücklicher als das Zwillingswort bei Epiphanius; denn schon im Jahre 1854 ist es als jüdisches ٦٥ erkannt worden.

Habent sua fata vocabula. Der Bruder unseres Wortes, 713, die Weinkelter, nimmt eine Ehrenstellung in der Bibel ein, und ist demzusolge in jedermanns Munde; unser 72, weil zufällig nur in rabbinischen Quellen erhalten, muß erst in seine Rechte eingesetzt werden. Ich möchte hierbei in bezug auf n eine etymologische Vermutung vortragen. Bei Gesenius, Wb.13, wird unter Berufung auf Olshausen gelehrt, אונה , גנה von יגן, von יגן, von יגן pressen, abzuleiten.\* Nun ist aber מות (und תונה) immer seelischer Kummer, für die physische Arbeit des Weinpressens nicht gut verwendbar. Ich halte mich also an שש (Punkt am linken Ende), infin. (wie von גושה herankommen גשה (גשה, kontrahiert בְּשִׁהְּ \*הַּוּ (vgl. ללח von לדת I Sam. 4, 19, was kein Textsehler sein mull), so genannt von der Arbeit des Tretens, des Pressens der Trauben, vgl. דרך. Die Ölpresse hätte also von dem vornehmsten dabei in Anwendung kommenden Instrument, die Weinpresse von der vornehmsten Tätigkeit ihren Namen. - Ich will nebenbei bemerken, daß ein gleichlautendes Wort, כדים, בדי Linnen, aus der Stelle Daniel 10, 5, ebenfalls ins mittelalterliche Griechisch über-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. Sachs, Beiträge zur Sprach- und Altertumsforschung, II. Heft, Berlin 1854, S. 27. Vgl. MGWJ 51, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Indirekt liegt ein Beweis für diese Ableitung darin, daß die philistäische Stadt Gath in den Keilschriften Gimtu, Ginti heißt, das wäre nu. Ich halte jedoch jenen Nasal für eine Auflösung der geschärften Aussprache des Wortes, wie oft. In der 14. Aufl. des Geseniusschen Wbuches heißt es: nu aus gint, vgl. Haupt, SBOT zu I K 1, 15; Olshausen kommt erst in zweiter Reihe.

gegangen ist, wie aus Suidas (ed. Bekker p. 210) zu ersehen ist: βαδδίν: στολή ἰερά, mit Anführung des Danielschen Verses.

Samuel Krauß.

# 6. Der gazäische und askalonische Weinkrug.

Unter den Hohlmaßen zählt Epiphanius (de mens. et pond. c. 21 p. 26 ed. Dindorf) eines mit Namen σαβιθά auf, gleich darauf iv (۱۶٦), also jedenfalls hebräisch oder doch semitisch. Weiter unten (c. 24 p. 32) sagt er:

Σαβιθά, τοῦτο Συριατικόν ἐστι τὸ ὄνομα, ὁ ἐρμηνεύεται ληνιαῖον ἀντλημα, παρὰ ᾿Ασκαλωνίταις ξεστῶν κβ΄ — Sabitha, das ist ein syrischer Name, der ein Schöpfgefäß der Kelter bedeutet; bei den Askalonitern enthält es 22 xestae (sextarii der Römer). Schon daraus kann man vermuten, daß es ein in Askalon gebrauchter Krug war; in dem von Lagarde herausgegebenen vollständigen Texte jedoch (Symmikta II, 193) heißt es des ferneren, den gazäischen und askalonischen Krug nenne man σαπάτιον, was soviel wie σαφιθά ist, und dies σαφιθά bedeute ein Schöpfgefäß der Kelter. Das semitische Wort wurde also auch zu σαπάτιον gräcisiert.

Der Weinbau und der Weinhandel der beiden Städte Gaza und Askalon, besonders aber, wenigstens im Punkte des Weinbaues, der von Askalon, war im ausgehenden Altertum bekannt und weithin berühmt (s. Stark, Gaza S. 561f., Marquardt, Privatleben der Römer S. 456; vgl. auch Descriptio orbis terrae, im Archiv für lat. Lexikogr. XIII, 551), und so hatte man folgerichtig auch Behelfe dazu, die nur hier im Gebrauche waren. Eigene Weinkrüge (סְעַלְעֵים) in der Saron-Ebene werden auch in der Misna erwähnt (Baba-Bathra VI, 2); es sollen schöne verpichte Fässer (griech. πίδος, irdene Weinfässer) gewesen sein (babylon. Talmud ib. 97b). Das Pendant dazu haben wir nun bei Epiphanius.

Es liegt nahe, jenes σαφιθά zu bh. ΓΓΙΒΣ zu stellen, dessen syrische (μω), arabische (μω) und äthiopische (Ṣaḥſ) Form bei S. Fraenkel, Die aram. Fremdwörter im Arabischen, S. 63, besprochen sind. Der Guttural wurde in der griechischen Aussprache

unterdrückt, so daß sich σαφιθά am nächsten zu hebr. ΜΤΕΣ (gesprochen אָנְשָּׁתְיּלֹי) stellt; vgl. den Kuchennamen Ezech. 16, 31 (und Levy, Nh. Wb. 4, 210). Das hapax legomenon מפית in Jes. 21, 5 pflegt man mit Zugrundelegung der Wurzel מלה als "Decke" aufzufassen (so auch ich in meinem hebr. Jesaia-Kommentar Zitomir 1903), doch wird bereits in Gesenius Wb.13 auf eine andere Auffassung von Cheyne hingewiesen; s. Cheyne, Einl. in das Buch Jesaia, übers. von J. Böhmer, Gießen 1897, S. 127 A. 1. Die Rabbinen tradieren nämlich zu dem Jesaia-Verse: 770 ordne die Lampe; worauf es heißt: "R. Abba b. Kahana sagte: Es gibt einen Ort, wo man die Lampe אמיתא nennt" (Genesis Rabba 63, 13; s. Levy Nh. Wb. 4, 211). Jenes saphitha braucht darum keine veritable Lampe zu sein; denn man pflegte auch große Trinkbecher oder eine Speiseschüssel zu Lampen zu nehmen. Somit kann das σαφιθά des Epiphanius noch ferner mit der saphitha der Rabbinen, das etwa ein bauchiges Geschirr darstellt, und in letzter Reihe auch mit mbs in Jes. 21, 5 identisch sein. Ja, משיח – Weinkrug, gibt der Stelle sogar einen vorzüglichen Sinn: "Decket den Tisch, stellet den Weinkrug?, lasset uns essen und trinken"... Vgl. auch Mandelkerns Konkordanz zu שלית... كقاه Samuel Krauß.

## 7. Pherec - gubernaculum.

Hieronymus zu Nahum 3, I teilt mit, daß der Jude, der ihn unterrichtete, das Wort pad in diesem Verse für "Regierung" erklärte. Hebraeus *Pherec* non excervicationem (ἐξαυχενισμόν Aqu.) sed gubernaculum i. e. κυβερνισμόν interpretatus est. Ich vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (vgl. Genes. 16, 12 vermute, daß der Jude trotz der Wortstellung (

I. Krengel, Das Hausgerät in der Misnah, Frankf. a. M. 1899, S. 60.

² กษร vielleicht für กษร Untersatz machen, wovon ภษะ II. Kön. 4, 38: "stelle zu den großen Topf".

Schule war Leiterin, Beherrscherin des jüdischen Lebens der talmudischen Zeit; ihre Koryphäen, die Rabbinen, hießen geradezu Könige und ihre Amtswaltung, z. B. im Briefe des Gaons Scherira, heißt immer "sie herrschten", "sie kamen zur Regierung".

Samuel Kraus.

# 8. Fünf Bücher Salomos.

Über die Geschichte des neutestamentlichen Kanons sind wir viel besser unterrichtet, als über die des alttestamentlichen. Wann und wo ist z. B. die Zählung von fünf Schriften Salomos aufgekommen?

Der Bibelkatalog des Britischen Museums verzeichnet unter "Hagiographa, Latin":

Libri Salomonis. Proverbia. Ecclesiastes. Cantica Canticorum. Liber Sapientiae. Ecclesiasticus. [Preceded by a calendar.]

In aedibus J. Steelsii: Antverpie, 1537. 16.

Daran schließt sich eine ganze Reihe ähnlicher Ausgaben Parisiis, F. Gryphius 1537; Lugduni, Seb. Gryphius 1543; Parisiis, H. de Marnef & G. Cauellat 1564; Antverpiae, Plantin. 1591, mit den Psalmen 1629.

Ebenso englisch:

The Bokes of Salomon, namely, Proverbia, Ecclesiastes, Cantica canticorum, Sapientia, Ecclesiasticus, or Iesus the sonne of Syrach.

W. Bonham:

London [1542?] 8°.

Eine andere Ausgabe: Wyllyam Copland: London, Jan. 1550 [1551].

Zwei andere lassen trotz des Titels The bokes of Salomon das Hohelied weg, haben aber auch Ecclesiasticus, or Jesus the sone of Syrach (E. Whytchurch, London [1540?]); 1545.

Diese Einrechnung des Sirach unter die salomonischen Schriften hat eine lange Geschichte, in Ost und West.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jewish Encyclopedia II, 86.

Im Amiatinus ist Sirach überschrieben Incipit liber ecclesiasticus Salomonis und die Unterschrift lautet, nachdem an K. 52 Regn III, 8, 22—31 angehängt ist,

explicit liber ecclesiasticum Salomonis.

Und im Osten schreibt Barhebräus († 1238) in Kapitel 7, Abschnitt 9 seines Nomokanons über die Zahl der heiligen Schriften:

Jeder Kleriker und Laie soll die heiligen Schriften haben: die des Alten Testaments: 5 des Moses, I Josua Sohn des Nun, I Richter, I Ruth, I Judith, 4 Könige, 2 Chronik, 2 Esra, I Esther, I Tobit, 3 Makkabäer, I Hiob, I David (150 Psalmen), 5 des Salomo, 16 Propheten. Von exoterischen: I des Bar Sira zur Belehrung der Jungen.

Von unsern des N. Ts.: 4 Evv., 14 Briefe des Paulus, 2 des Petrus, 3 des Johannes, 1 Jakobus, 1 Judas, 2 des Clemens, 8 geheime Schriften dieses Clemens und unsere, der Apostel, Geschichte.

Dazu fügt Barhebräus eine Erläuterung.

,,Unter den vier Büchern der Könige ist Samuel und das Buch der Könige verstanden. Von Salomo sind nur vier Bücher bekannt: Proverbien, Koheleth, Canticum Canticorum und die große Weisheit. Und es ist möglich, daß das fünfte das ist, welches "die tiefen Sprüche Salomos" überschrieben ist (משלימון עמיקא). Und das Buch der Susanna ist mit dem des Daniel gerechnet."

Es ist aus dieser Erläuterung klar, daß dies Kanon-Verzeichnis nicht von Barhebräus herrührt. Sein neutestamentlicher Teil führt deutlich auf den sogenannten 85. apostolischen Kanon zurück (s. Zahn, Geschichte des nt. Kanons II, 180—193). Ebenso das, was über Sirach gesagt ist (— Έξωθεν δὲ ὑμῖν προσιστορείσθω μανθάνειν ὑμῶν τοὺς νέους τὴν Σοφίαν τοῦ πολυμαθοῦς Σιράχ).

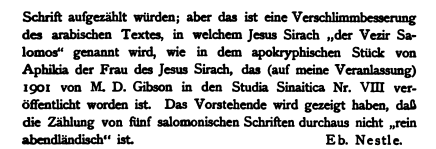
Der Text dieses Kanons, wie ihn Zahn (a. a. O. 192) festgestellt hat, gibt: Σαλομῶντος τρία und zählt sie dann im einzelnen auf: παροιμίαι, ἐκκλησιαστής, ἀσμα ἀσμάτων. Aber statt τρια haben 2 griechische Zeugen δ΄, einer ε, ebenso "von Salomo

fünf Bücher" (ohne die Einzeltitel) S. 1.2., d. h. der Syrer in Lagarde's Reliquiae S. 60, Z. 2 und der Nomokanon des Ebed Jesu in Mai's Scriptorum veterum Nova Collectio Bd. X.

Ebenso zählt das dritte Konzil von Karthago von 397 fünf salomonische Schriften; nicht weniger Cassiodor und Innozenz I. Augustin kannte die Zählung (XVII de civ. Dei 20): Salomon.. in suis libris, qui tres recepti sunt in auctoritatem canonicam: Proverbia, Ecclesiastes & Canticum Canticorum. Alii vero duo, quorum unus Sapientia, alter Ecclesiasticus dicitur, propter eloquii nonnullam similitudinem ut Salomonis dicantur obtinuit consuetudo; non esse autem ipsius, non dubitant doctiores: eos tamen in auctoritatem maxime Occidentalis antiquitus recepit Ecclesia.

Zu diesen Doctiores hat Barhebräus nicht mehr gehört. Welches Buch mit den "tiefen Sprüchen Salomos" gemeint sei, die er statt des Sirach unter dem 5. Buch Salomos vermutet, habe ich nicht verfolgt; überhaupt wollte ich nur eine Andeutung geben, wie reich die mittelalterliche Geschichte des alttestamentlichen Kanons ist, die in unsern Einleitungen fast ganz übergangen zu werden pflegt.

Nachdem Obiges eingesandt war, stoße ich im Oriens Christianus IV (1904) 392-398 auf den Aufsatz von A. Baumstark, "Der Bibelkanon bei Ibn Chaldûn". In III, 34 der klassischen Einleitung seines Geschichtswerks, in der man immer aufs neue die höchste Leistung bewundere, zu der orientalischer Geist auf dem Gebiet der Geschichtsbetrachtung sich aufgeschwungen habe, teilt Ibn Chaldûn den alt- und neutestamentlichen Kanon der Christen mit, und zählt in demselben auch fünf salomonische Baumstark bemerkt über diesen Punkt S. 306: "die ausdrückliche, tatsächlich ja irrige Angabe von fünf Werken "Salomons" teilen mit Ibn Chaldûn nur rein abendländische Dokumente: das Dekret Papst Innocenz' I von 405 (Zahn 244ff.), der Kanon des Konzils von Hippo und derjenige der antiqua trans-Baumstark meint weiter, in dem Kanon latio bei Cassiodorus". sei noch einmal ein Salomonisches Stück genannt, und ist geneigt, darin die Psalmen Salomos zu sehen, die nur hier als kanonische



## g. Von der vorlutherischen deutschen Bibel.

Der literarische Verein zu Stuttgart-Tübingen hat das große Verdienst, die vorlutherische deutsche Bibel, die bisher nur den Wenigsten zugänglich war, allgemein zugänglich zu machen. Das Neue Testament ist schon erschienen 1904 und 1905 in Band 234 und 238 der Veröffentlichungen des genannten Vereins, der seinen Mitgliedern gegen den Jahresbeitrag von 20 Mark jährlich vier stattliche Bände deutscher (auch romanischer) Literatur in kritischen Ausgaben auf den Tisch legt.<sup>1</sup> Für diese Ausgabe werden nicht nur alle Druckausgaben dieser Übersetzung verglichen. Bekanntlich gibt es deren vierzehn, die so selten sind, daß es keine öffentliche Bibliothek gibt, in der alle beieinander wären in vollständigen Exemplaren, auch in Stuttgart nicht, und nur eine Privatbibliothek in England, die sie sämtlich enthält. Auch die Handschriften werden in einem zweiten Apparat verglichen, für das Alte Testament, das gegenwärtig im Druck ist, noch mehr als für das Neue. Warum ich aber hier auf diese Ausgabe hinweise, ist, weil sie neben dem großen sprachlichen Interesse, das sie bietet, sogar noch textkritisch lehrreich ist. Für das NT habe ich das in Band III der Prot. Realenzyklopädie gezeigt, für das AT, dessen Druckbogen ich gegenwärtig korrigieren helfe, möchte ich es hier durch ein paar Beispiele belegen. Schon daß die Übersetzung auch die Vorreden des Hieronymus enthält, die in vielen neuen Vulgataausgaben fehlen, ist erwünscht; im Druck füllen sie

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Titel: Die erste deutsche Bibel, herausgegeben von W. Kurrelmeyer. 440 und 537 Seiten.

zum Eingang nicht weniger als 43 Seiten. Dann wie interessant ist die Wiedergabe vieler Stellen!

Gen 3, 19: "In dem schweis dines antlitz wirstu gefüret mit dinem brot". Zainer korrigierte es um 1476 zu "wirstu essen deyn brot". Ebenso Gen 25, 28: "daß er wart gefürt von sein geiaide"; Zainer: "aß".

- 4, 8: "cayn sprach zu abel seinem bruder: Ge wir aus".
- 12, 6: "abram der durch ging das lant vntz zu der stat sichem vnd vntz zu dem gesichtigen oder vmbgenden lichten tale" (vgl. Lichtental bei Baden-Baden); daraus macht Zainer: "durchleuchtigen oder edlen Tal"; Pflanzmann: "oder vigenden Tal", was ich nicht verstehe.
- 14, 23 antwortet Abraham dem König von Sodom: "daz ich nit nim von dem faden des webens vntz zu dem reimen (remen, ryemen) der hosen von allen den dingen, die dein sint".
- 21, 32: "Wann abimelech stund auf und achafat sein eydem und phicol der furst seiner ritterschaft". Dieser Zusatz ist aus einigen wenigen LXX Hdss. in die Itala und aus dieser noch hier eingedrungen. Bei Sabatier ist nichts davon zu finden. Die Hds. von Wernigerode hat noch "ochosath".
- 24, 32: "Er entlude die kemlin (Zainer: "lud ab die kemeltier") und gab in spruer und hewe vnd wasser zu waschen die fuß der kemlin (Zainer: "kemeltier") und der man, die do komen mit im".
- 24, 59 ergänzen die Drucke von Koburger an und der Handschrift W den Namen von Rebekkas "ziecherin" in der Form "Delbora" und "Delboram". Die Namen sind überhaupt besonders lehrreich.

Nach V. 63 war Isaak ausgegangen "zeschneiden ein acker"; nach Pflanzmann "ze betrachten auff das feld", nach der Handschrift W "czu trachtend am acker". Ganz dieselben Stufen der Verbesserungen, die man bei der altlateinischen Bibel findet, kehren hier wieder. Wie schad aber auch, daß es für das lateinische AT noch keinen textkritischen Apparat gibt, dem man sofort entnehmen könnte, wo und wann solche Varianten wie die hier

zugrunde liegende metendum statt meditandum aufgekommen sind! Einige der angeführten Lesarten bespricht Lucas von Brügge in seinem Romanarum correctionum ad edit. vulg. delectus, z. B. zu

24, 32 pedes eius] cave mutes pronomen singulare eius, cum nomine plurali camelorum, quod est in plerisque libris. v. 59 non addas Deboram propriam nutricis nomen.

Textkritisch lehrreich sind auch die Fehler der Übersetzungen. Es finden sich solche, die sich vom ersten bis zum letzten Druck fortgeerbt haben, aber in den Handschriften noch nicht kommen; daneben andere, die schon in den Hss stehen, aber in den Drucken teilweise berichtigt wurden. All die psychologischen Vorgänge, die bei den alten Hss zu den Massen der Varianten geführt haben, lassen sich hier wunderhübsch studieren, zugleich mit einer Sicherheit, die bei den Handschriften, deren Alters- und Abhängigkeitsverhältnisse wir nicht so sicher kennen, nicht zu erreichen ist. Selbst in den verschiedenen Exemplaren einer und derselben Ausgabe finden sich noch Verschiedenheiten, namentlich bei der ältesten von Eggestein in Straßburg. Ich bin überzeugt, kein Alttestamentler wird es bereuen, einmal auch diese Übersetzung etwas genauer anzusehen.

# 10. Nicht nachgewiesene Bibelsitate.1

1. In der Erzählung von der Auffindung des Kreuzes durch Helena, die A. Olivieri aus dem cod. Angelicus 108 saec. in den Analecta Bollandiana 17 (1898) 414—420 veröffentlichte, sagt Helena zu den Juden: ωὐκ ἡκούσατε τῶν ἀγίων προφητῶν πῶς κατήγγειλαν περὶ τοῦ σωτήρος Χριστοῦ. περὶ οὖ σήμερον ὑμᾶς ἐπερωτῶ, ὅτι παιδίον ἐγεννήθη ἡμῖν κ. τ. λ., folgt Jes 9, 5 bis μεγάλης βουλῆς ἄγγελος. Dann geht es weiter:

καὶ πάλιν· παιδίον ἐγεννήθη ἡμῖν οὖ ἡ μήτηρ ἄνδρα οὐ γνώσεται· καὶ πάλιν· προωρώμην τὸν κύριον κτλ. = Ps. 16, 8. Welche Prophetenstelle ist beim mittleren Zitat gemeint?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Forts. zu Bd. 24, 137 u. 316. In der zweiten Auflage seiner Agrapha hat Resch jetzt auch Alttestamentliches behandelt, z. T. mit meiner Hilfe.

- 2. Und Esra hat schon zuvor gesagt dem Ähnliches: "Gesegnet ist der Herr, der seine Hände ausbreitete und rettete Israel".
- N. Bonwetsch, Drei georgisch erhaltene Schriften von Hippolytus (Texte und Untersuchungen XI, 1a. S. 52. 1904).
- 3. Aus der Silvesterlegende habe ich S. 138 ein dem Esra zugeschriebenes Wort angeführt, das ich nicht nachweisen konnte; hier ist schon wieder eines.

Als Harnack den pseudocyprianischen Traktat de singularitate clericorum bearbeitete, hat er mich nach einigen Bibelzitaten deselben gefragt (s. TU. IX, 3 S. 58 f. "Zur Bibel des Macrobius"). Unter den dort zusammengestellten Zitaten findet sich auch

4. "Unbekannt c. 43 (vielleicht nach Jerem 17, 5)". Die Stelle heißt: qui sine armis doctrinae magistri praesumpserit triumphare, cum dicat: uae qui per praesumptionem suam aliquod faciunt, non per Deum.

Albert S. Cook, Biblical Quotations in Old English Prose Writers (London 1898) nennt unter der Überschrift Untraced Passages aus Aelfric's Homilies

- Sỹ ổām ārleāsan aetbroden seo gesihô wuldres (I, 300) =
   Tollatur impius ne videat gloriam dei.
- 6. Ponne he bið mid īdelum hlīsan and lyffetungum befangen, ponne bið hit swylce hē sỹ mid sumere moldhýpan ofhroren I, 492.
- 7. Se wîtega Hieremias ewæð be ðam Haelende: Des is üre God, and nis nān öðer geteald tō him. Hē āraerde and gesette stēore and pēawsaestnysse his solce Israhel. Hē waes siððan gesewen ofer eorðan, and mid mannum hē drohtnode II, 12.

Wäre nicht das Wort in der Vorrede: The Biblical scholar should know that in his domain I am the merest amateur, müßte man sich wundern, daß dieses berühmte Zitat aus Baruch 3, 36—38 nicht erkannt wurde. Sabatier, den Cook kennt, gibt eine Menge Belege von Cyprian an.

Weiter nennt Cook ebenda:

8. Wītegode Hieremias to pære byrig Hierusalem, pus cwebende: To be cymb pīn Ālysend, and pis bib his tācn: Hē geo-



penāð blindra manna ēagan, and dēadum hē forgifð heorenunge, and mid his stemme hē ārærð þa dēadan of heora byrgenun 2, 16.

- 9. . . . paet se hēalica God hatað unrihtwīsra gife 2, 338.
- 10. God gecwæð þæt ælc synn de nære ofer eordan sceolde beon on dissere worulde gedemed. 2, 338.
  - 11. Sẽ ởe wênở þæt hẽ hál sý, sẽ is unhål 2,470.
  - 12. Im römischen Missale findet sich mehrfach der Introitus:

Salus populi ego sum, dicit Dominus: de quacumque tribulatione clamaverint ad me, exaudiam eos: et ero illorum Dominus in perpetuum.

Siehe feria v post Dom. III Quadrag.; Dom. XIX post Pentecost.; Missa in quacumque civitate.

Woher stammt der Spruch? In meinem Meßbuch (Antwerpen, Plantin 1582), das sonst die Bibelstellen am Rand verzeichnet, fehlt hier eine solche. Eb. Nestle.

#### 11. Irenäus über die hebräischen Gottesnamen.

Im letzten Kapitel 'seines zweiten Buches gegen die Häresen sagt Irenäus, man dürfe aus den verschiedenen hebräischen Gottesnamen nicht auf verschiedene Götter und Mächte schließen: quoniam unius et ipsius significationes et nuncupationes sunt omnia huiusmodi.

- 1. Quod enim dicitur Eloe secundum Iudaicam vocem Deum significat, et Eloae verum et Eloeuth secundum Hebraicam linguam, hoc Quod continet omnia significat.
- 2 Quod autem ait Adonai, aliquando quidem nominabile et admirabile significat, aliquando autem duplicata litera delta cum aspiratione, ut puta Addonai, Praefinientem et separantem terram ab aqua, nec posteaquam insurgere in eam.
- 3. Similiter autem et Saba $\omega$ th per  $\omega$  quidem Graecam in syllaba novissima scribitur, Voluntarium significat; per o autem Graecam, ut puta Sabaoth, primum coelum manifestat.
- 4. Eodem modo et Ja ωth, extensa cum aspiratione novissima syllaba, mensuram praefinitam manifestat, cum autem per o Graecam corripitur, ut puta Jaoth, eum qui dat fugam malorum significat.

Et cetera omnia unius eiusdemque nuncupationis sunt: sicut (secundum Latinitatem) Dominus virtutum, et Pater omnium, et Deus Omnipotens, et Dominus coelorum, et Creator, et Fabricator, et similia his, non alterius atque alterius haec sunt, sed unius eiusdemque nuncupationes et pronomina, per quae unus Deus et Pater ostenditur, qui continet omnia et omnibus ut sint praestat.

Harvey zitiert zu 2 Adonai Hiob 38,6 7778; zu 3 das Targum von Hiob 31, 16; Gen 2, 1; Dt 4, 29, zu 4 Ps 68, 4—6.

Bei 2 würde ich lieber an Hiob 38, 11 denken, d. h. an אַר דַּנָּה statt אוֹ עוֹל. Eine in allen Stücken befriedigende Erklärung der Stelle scheint noch nicht gefunden; darum sei sie den Fachgenossen vorgelegt. Eb. Nestle.

## 12. Irenäus über die hebräische Schrift.

In seiner Bekämpfung der markosianischen Buchstaben- und Zahlen-Spielereien sagt Irenäus (II, 34,4; Harvey I p. 335):

Ipsae enim antiquae et primae Hebraeorum literae et sacerdotales nuncupatae, decem quidem sunt numero; scribuntur autem quaeque per quindecim, novissima litera copulata primae. Et ideo quae quidem secundum subsequentiam scribunt, sicuti et nos; quaedam autem retrorsum a dextra parte in sinistram partem retorquentes literas.

Wer erklärt dies?

Gruppiert man die hebräischen Buchstaben zu zwei und zwei "novissima litera copulata primae", also אָל, עוד , שות usw., oder nach dem At-baš און, בע , שות usw., so bekommt man וו Gruppen, nicht 10.

Denkt man bei den 5, die zu den 10 hinzukommen, an die Finalbuchstaben — die Stelle wäre das älteste Zeugnis für sie — so ergeben sich 14 Paare, wobei ל allein steht, nämlich nach ש, כך, ל, סם usw.

Im gleichen Zusammenhang sagt Irenäus, der Name Jesus werde hebräisch sieut periti eorum dieunt mit zweieinhalb Buch-





staben geschrieben und bedeute Dominum eum qui continet coelum et terram, das heißt doch wohl: [ארץ] (ארץ).

Dürste man 7 als Vokale von den 22 abziehen, käme 15 heraus; aber was wäre der siebente Vokal neben אהוחי אור

Die syrischen Grammatiker ordneten die Buchstaben in Gruppen von 3 oder 4, nicht von 2; darum nochmals die Frage: Wer erklärt dies? Eb. Nestle.

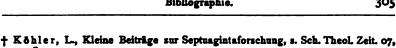
## Bibliographie'

von Lic. Dr. A. Frhr. v. Gall.

- † Bijbel, of het Woord Gods, met inleidingen en verklaringen door F. P. L. C. van Lingen. Utrecht 1907. 8°. Genesis, 8, 290 S. Exod. 198 S. † Brown, F., President Harper (Chicago) a. O. T. Studies, s. AJSL XXII, 3 S.
- † Try-194.
  † Cornill, H., Introduction to the canonical books of the O. T., transl. by
  J. H. Box. London 1907. 566 S. 8°.
  Fullerton, K., Luther's doctrine and criticism of scripture, s. BS. LXXVI (06),
- S. 1-34, 284-299. † Knight, H. T., Criticism a. the O. T. London 1906. † Köberle, J., Altes Testament. Leipzig 1907. 52 S. s. Theol. der Gegen-

- Orr, J., The problem of the Old Testament considered with reference to recent criticism. New York 1906. L, 562 S. 80.
  † Pijper, Fr., Abraham Kuenen, s. PM XI, 2 (07).
  Price, J. M., Some phases of the literature of the Old Testament and the literature of the ancient Orient, s. Baptist Review and Expositor III, 2 (06), S. 248-263.
  † Raven, J. H., Old Testament Introduction. New York and Chicago 1906. 362 S. 80.
- † Rosenau, W., Jewish biblical commentators. Baltimore 1906. 153 S. 160. † Säuberlich, B., Die Bibel als absichtsvolles Menschenwerk durch sich selbst, die babyl. Keilinschriften, sowie die sonstigen theolog. u. kulturgesch.
- die babyl. Keilinschriften, sowie die sonstigen theolog. u. kulturgesch. Forschungen erklärt. Zugleich eine Geschichte aller Religionem, insbesondere des Heiden- und Christentums. 2. Aufl. B. II. Dresden 1907. VIII, 584 S. Spoer, St. H., Description of the case of the roll of a Samaritan Pentateuch, s. JAOS. XXVII, S. 105—107.
  † Valeton, I. I. Pp, Het oude Testament en ,de critiek'. Baarn 1906. 36 S. Biblia Hebraica. Massor.-krit. Text des A. T.'s. Genau durchgesehen nach der Massorah u. nach alten Drucken nebst Varianten u. Randglossen aus alten Hdschritn. u. Targumim, v. D. Ginsburg. 2 ed. print. from the plates. (Titel auch in engl. u. franz. Sprache.) London 1906. IV, 1808 S. 8°.
  † Abeghian, A., Vorfragen z. Entstehungsgesch. der altarmen. Bibelübersetzungen. Marburg 1906. 40 S. 8°.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Amerikanische Bibliographie für 1906 ist von Herrn Prof. Moore freundlichst angefertigt worden. Nachträge zu ihr aus diesem Jahre habe ich selbst angefertigt. Ferner bemerke ich, daß ich den 15. Juni 1907 als Abschluß dieser Bibliographie ansehe. Bis dahin sind literarische Wochenberichte und Zeitschriften Deutschlands berücksichtigt worden. Die ausländischen Journale habe ich durchgesehen, soweit sie mir schon vorlagen. v. G.



1. S. 41—44.

Oesterley, W. O. E., Codex Tauriniensis (Y). VII, s. JThSt VIII, 30 (Jan. 07),

S. 209-239. 31 (Apr. 07), S. 366-393.
† Price, J. K., The ancestry of our English Bible. An account of the Bible Versions, Texts a. Manuscripts. Philadelphia 1907. XXIV, 330 S. with ill. 80.
† Clay, A. T., Light on The O. T. from Babel. Philadelphia 1907. 16 und 437 S. 80.

† Delitzsch, Fr., Babel a. Bible: Three lectures on the significance of Assyriol research for religion, embodying the most important criticisms a. the author's reply. Chicago 1906. 23, 247 S. 80.

Offord, J. L'Ancien Testament et les découvertes assyr., a. AlM X, 3 (1 févr. 07), S. 127—135.

† Völter, D., Ägypten u. die Bibel. Die Urgeschichte Israels im Lichte der ägypt. Mythologie. 3. neubearb. Aufl. Leiden 1907. VII, 125 S. 80.

† Lee, J., An encyclopaedia of the Holy Bible; historical, biographical a. doctrinal. Mo gantown 1907. 790 S. 80.

Stade, B., Ausgewählte akadem. Reden u. Abhandlungen. 2. wohlfeile Ausgmit dem Bilde des Verf. Zum Gedächtnis des Verstorbenen in Verehrung u. Dankbarkeit veranstaltet vom Verleger. Gießen 1907. IV, 296 S. 80.

† Briggs, C. A., a. Hügel, F. v., The Papst Commission a. the Pentateuch. London 1906. IV, 64 S.

Gautier, L., Le pentateuque et le Vatican, Lib. chrét. 06, 10, col. 433—445.

Göttsberger, J. P., Vetters Stellung z. Pentateuchkritik, s. BZ 07, 2, S. 113—125. † Delitzsch, Fr., Babel a. Bible: Three lectures on the significance of Assyriol.

Göttsberger, J. P., Vetters Stehung 2. Communication of the Entscheided der Bibel-Kommission, De Mosaica authentica Pentateuchi v. J. 1906. 2 Vorträge. Freiburg i. B. 1907. VII, 39 S. 80.

Maas, A. J., The Mosaic Authorship of the Pentateuch and the Biblical commission, s. Eccleciastical Review XXV, 4 (06), S. 379—387.

Mc Kim, R. H., The problem of the Pentateuch: an examination of the results of the higher criticism. New York 1906, XVII, 136 S. 120.

Mangenot, E., L'authenticité mosalque du Pentateuque. Paris 1906. 160.

Schumann, G., Wellhausens Hypothese om Mosebsgerne. Med forfaterens tilladelse oversat af A. Levinse nog A. Schmidt. Kopenhagen 1907. 64 S. 80.

Schumann, G., Kunstig verdichte Fabeln? Eene toelichting tot de moderne schriftcritiek. Naar, de Wellhausensche Pentateuchtheorie" bewerkt door L. Met een inleidend woord van E. H. van Leeuwen. Utrecht 1907. 16,

S. 8º.

79 S. 80. † Wiener, H. M., Some fatal weakness of the Wellhausen school, s. BS (jan. 07), S. 1—18. † Brucker, J., L'histoire primitive de la Genèse, s. Etude (20 déc. 06), S. 785--803.

† Pratt, H. B., Studies on the book of Gen. Transl. from the Spanish. New-

York 1906. 350 S.

† Lasson, G., Die Schöpfung. Das erste Blatt der Bibel für unsere Zeit erHutert. Berlin 1907. 72 S. 80.

† Peters, N., Glauben u. Wissen im ersten bibl. Schöpfungsbericht. Paderborn 1907. XII, 80 S. 80.

Hampden-Cook, E., The serpent in Eden, s. ET XVIII, 6 (march o6), S. 287.

Schols, Eine Hypothese über Gen. Kapp. 1. 2. 4. 5, s. ThQ 07, 2, S. 161—225. † Restelle, W., Traditions on the deluge, s. BS (jan. 07), S. 148—167. Oesterley, W. O. E., The dove with the olive-leaf (Gen. 8, 8—11), s. ET XVIII, 8 (may 07), S. 377—378. † Onssani, G., The fourteenth chapter of Gen., s. New York Rev. (oct. 06),

S. 204—243.

(Jan. 06.)

Sayce, A. H., The archaeological analysis of the book of Genesis — The Genealogy of Abraham —, s. ET XVIII, 5 (febr. 06), S. 232—233.

Sayce, A. H., The purchase of the cave of Machpelah, s. ET XVIII, 9 (juni 07), S. 418—422.

Scott-Menerieff, P., Note on the name Zaphnath Paneah, s. PSBA XXIX, 2 (07), S. 87—88. [Sc. M. hält es für wahrscheinlich, daß für aute(r) einst ein agypt. Gottesname stand, der entfernt wurde, und verweist auf furwur. — v. G.]

Arnold, W. R., The divine name in Exodus 3, 14, s. JBL XXIV, S. 107—16;

Genung, G. J., Commentary on Leviticus and Numbers. Philadelphia 1906.

XVI, 108, XII, 144 S. 80.

† Bullard, H. N., The gospel in Leviticus, s. BS (jan. 07), S. 1—18, 76—96.

† Feis, L. de, Del, libello del repudio nella lege Mosaica, s. Giorn. d. Soc. Asiat. Ital. 06, S. 51-81.
Wiener, H. M., The laws of deuteronomy a. the arguments from silence, + Wiener, H. M., The laws of deuteronous, s. Princ. Theol. Rev. (apr. 07), S. 188-209.

Driver, S. R., Notes on the book of Judges, s. ET XVIII, 7 (apr. 07), S. 331-333.

Nestle, E., Why are two books of Samuel, Kings, Chronicles in our Bibles?

s. ET XVIII, 8 (may 07), S. 383.

Thackeray, H. St. J., The greec translators of the four books of Kings,

s. JThSt VIII, 30 (jan. 07), S. 262-278.

† Schäfers, J., 1 Sam 1-5 literarkritisch untersucht. 2 Kap. 8-12, s. BZ V, 2 (07). D'horme, P., I Sam. chap. XIII, s. RB, N. S. IV, 2 (avr. 07), S. 240-248.

† Guth, W. W., The unity of the older Saul-David narratives, s. JBL XXV, 2, S. 111-135.
Barnes, W., Not a gloss (2 Kings 15, 30b), s. JThSt VIII, 30 (jan. 07), S. 294-296.
† Öttley, R. R., The book of Isaiah, according to the Septuagint (Codex Alexandrinus). Transl. a. edit. II. Text a. notes. Cambridge 1906. XXXIV, 418 S. 80. taerk, W., Ausgewählte poetische Texte des A. T. in metrischer und strophischer Gliederung sum Gebrauch in Vorlesungen u. Seminarübungen Staerk, und zum Selbststudium. Heft I. Die Dichtungen Jesajas. Leipzig 1907. IX, 34 S. 80.

† Guthe, H., Jesaja. 1.—10. Taus. Tübingen 1907. 70 S. (Rigesch. Volksb. II, 10). 80. II, 10). 8°.

Löhr, M., Zwei Beispiele zum Kehrvers in den Prophetenschriften des A. T.

1) Jes. 28, 1—4, 2) Mich. 3, 1—4, 9—12, s. ZDMG LXI, 1 (07), S. 1—6.

König, E, Shebna and Eliakim, s. AJT X, 4 (06), S. 675—686.

† Workman, E., The Servant of Jehovah or the Passion-prophecy of Scripture analysed a. elucidated. London 1907. XXVI, 250 S. 8°.

Kellas, J., Note on Isajah 63, 9, s. ET XVIII, 8 (may 07), S. 384.

† Driver, S. R., The book of the prophet Jeremiah. A revis. transl. introd. a. notes. London 1906. LVI, 382 S.

Findlay, G. G., The inner-life of Jeremiah, s. ET XVIII, 7 (apr. 07), S. 296—299; 8 (may 07), S. 351—355; 9 (june 07), S. 412—414.

† Giesebrecht, Fr., Das Buch Jeremia übers. u. erkl. 2. völlig umgearb. Aufl. Mit I Abb. im Texte. Göttingen 1907. XLII, 259 S. 8°.

Nestle, E., Pashhur — Magor — miasabib, s. ET XVIII, 8 (may 07), S. 382.

Nestle, E., Ein aram.-hebr. Wortspiel des Jeremia, s. ZDMG LXI, I (07), S. 196—197. S. 196—197. Hoonacker, A. van, Notes d'Exegèse sur quelques passages difficiles d'Osée, s. RB, N. S. IV, 1 (janv. 07). S. 13-33, 2 (avr. 07), S. 207-217.

Bewer, J. A., The Story of Hosea's marriage, s. AJSL XXII (06), S. 120-130.

- Thomas Griffith, W. H., u. Gilroy, J., Hos 11, 7, s. ET XVIII, 8 (may 07),
- S. 378—379. † Pusey, E. B., I Hoses, II Amos, III Joel a. Obadiah. New editions. London 1906.

- London 1906.

  † Sievers, R., u. Guthe, H., Amos. Metrisch bearbeitet. Leipzig 1907.

  29 S. (ASG 23, 3.)

  † Puse y, E. B., The Minor prophets, with a commentary explanatory a. practical. Vol. 4. Micah. London 1907. 302 S. 89. Vol. 5. Jonah a. Nahum. London 1907. Vol. 6. Habakuk a. Malachi. London 1907. 294 S.

  Williams, L. A., A modern Jonah?, s. ET XVIII, 5 (febr. 07), S. 239. [Zu Königs in der letzten Bibliogr. S. 125 erwähnter Mitteilung. Die Nachforschungen, die sich bis sum Kapitän des in Betracht kommenden Fahrzeuges erstreckten, ergaben "a great sea yarn". Wie beneidenswert ist doch A. Lukyn Williams um die ihm zur Verfügung stehende Zeit! v. G.]

  † Bruston, Ch., Les plus ancients prophètes. I. Abdiah, s. RThQR 07, 2, S. 97—109.
- -109.
- S. 97—109.

  † Bekel, Ein vorexil. Orakel über Edom in der Klageliederstrophe. Die gemeinsame Quelle von Obadja 1—9 u. Jerem. 49, 7—22, s. ThStKr 07, 3, S. 315—343.

  Smith, J. M. P., The structure of Obadiah, s. AJSL XXII (06), S. 131—138.

  Caspari, W., Die Chaldaeer bei Habakuk, s. NKZ XVIII, 2 (07), S. 156—175.

  Müller, Emendationen zu Hab. 1, 9; Zeph. 1, 14b, 3, 17; Ps. 141, 7, s. ThStKr 07, 2. S. 309 f.

  Torrey C. C. Endo av in Malachi 2, 12, s. IBL XXIV. S. 176—178.
- Torrey, C. C., ער תנה in Malachi 2, 12, s. JBL XXIV, S. 176-178.
- † Gigot, J. E., Special introduction to the study of the Old Testament. Part 2. Didactic books and prophetical writings. New York 1906. 505 S. 80. Briggs, C. A., and Briggs, E. G., Critical and exceptical commentary on the Book of Psalms I. New York 1906. CXX, 422 S. 80. † Briggs, Ch. A., a. Briggs, E. G., A critical a. exceptical Commentary on the book of Psalms. Vol. II. Edinburg 1907. VIII, 572 S. 80. † Hauser, O., Die Urform der Psalmen. Das erste Buch des Psalters in metrischer Umschrift v. Thersetzung Großenbein 1907. XI 187 S. 80.
- netrischer Umschrift u. Übersetzung. Großenhain 1907. XI, 187 S. 8°. Hulley, L., Studies in the book of Psaims. New York 1907.
- + Hulley,

- † Hulley, L., Studies in the book of Psaims. New York 1907. 3. 178 S. 12°.
  † Kok, J., Godhuis en de psalmen. Dl. 1. Kampen 1907. 4. 457 S. 8°.
  † Ludwig, K., De psalmis delectis emendatius ac metrice edendis. Lps. 1907. 13 S. 8°. (Progr.)
  Moore, G. J., Συμφωνία not a bagpipe, s. JBL XXIV, S. 166—175.
  † Mozley, I. W., The Psalter of the church: the septuagint Psalms compared with the Hebrew. New York 1905. XXX, 204 S. 12°.
  † Rahlfs, A., Septuaginta-Studien, Hft. 2: Der Text des Septuaginta-Psalters. Nebst e. Anhang: Griechische Psalterfragmente aus Oberägypten nach Abschriften von W. E. Crum. Göttingen 1907. 256 S.
  Techen, L., Das Targum zu den Psalmen. II. Wismar 1907. 59 S. (Progr.)
  † Wessely, C., Sahid. griech. Psalmenfragmente. Wien 1907. 195 S. 2 Taf. (SWA.)
  Haupt, P., Der achtundsechsigste Psalm, s. AJSL XXIII, 3 (apr. 07), 220—240.
  † Fyne, S., Ps. 133, s. JQR XIX, 74 (jan. 07). S. 396—398.
  † Bible, O. T., The Proverbs, trad. out of the original Hebr. New York 1906. 29, 149 S.
  Foote, T. C., The metrical form of the Songs of Degrees, s. AOS XXVII,

- oote, T. C., S. 108-122. Foote, The metrical form of the Songs of Degrees, s. AOS XXVII,
- Compte, Ie, J. Ch., The sources of the Anglo-French commentary on the proverbs of Salomon contained in ms. 24862 (fond. franç.) of the Bibliothèque Nationale à Paris. Straßburg 1906. 63 S. 80. (Diss.)

```
† Huizinga, A. V. C. P., Is Proverbs utilitarian?, s. BS (jan. 07), S. 66-75.
† Brandes, E., Job og Praedikeren oversatte. Kopenhagen 1906. 160 S. 80.
Driver, S. R., The Book of Job in the Revised Version; with introduction and brief notes. New York 1906. IV, 133 S. 120. (Imported.)
Gordon, A. R., Job, s. Exp., febr. 07, S. 146-152, march 07, S. 228-245.
† Hontheim, J., Eine neue Übersetzung von Job 19, 25-27, s. ZKTh 31, 2.
Merrins, E. M., The patience of Job, s. BS (apr. 07), S. 224-249.
Spoer, H. H., Some contributions to the interpretation of the Song of Songs. Suggested by travel in Palestine, s. AJSL XXII, 292-301.
† Löhr, M., Die Klagelieder des Jeremias, übers. u. erklärt. 2. Aufl. Göttingen 1907. XVI 32 S. 80. (HAT III, 2).
† Cumming, J. E., The book of Esther. London 1906.
† Jampel, S., Studien z. Buche Esther, s. MGWJ 06, 3/4.
Jampel, S., Das Buch Esther auf seine Geschichtlichkeit kritisch untersucht, nebst einem Anhang: die topographische Beschreibung des Achašverof-Palastes im Buche Esther u. die Burg zu Susa von Marcel Dieulafoy. Frankfurt a. M. 1907. V, 165 S. 80.
† Fischer, B., Daniel u. seine drei Gefährten in Talmud u. Midrasch. Ein Beitrag zur Erforschung der Legenden über die Personen des A.-T.'s in der
furt a. M. 1907. V, 165 S. 80.

† Fischer, B., Daniel u. seine drei Gefährten in Talmud u. Midrasch. Ein Beitrag zur Erforschung der Legenden über die Personen des A.-T.'s in der haggad. Literatur. Temesvår 1906. 106 S. 80.

Howorth, H. H., Some unconventional views on the text of the Bible. VII. Daniel a. Chronicles., s. PSBA XXIX, I (07) S. 31—38; 2) S. 61—69.

† Spiegel, H., Saadja al-Fajjūmi's arab. Danielversion. Nach e. Ms. der Kgl. Bibliothek in Berlin zum ersten Male hrsg. mit Einl. u. Anmerkgn. versehen. Bern 1906. 16. 35 S. 80 (Diss.).

Zumbiehl, J., Daniel in der a.-t. Literatur, s. Kath. XXXIV, 10 S. 361—390.

Torrey, Ch. C., The nature a. origin of "first Esdras", s. AJSL XXIII, 2 (jan. 07) S. 116—141.

Torrey, C. C., Portions of First Esdras and Nehemiah in the Syro-hexaplar version s. AJSL. XXIII. (06) S. 65—74.
 Torrey, C. C., Portions of First Esdras and Nehemiah in the Syro-hexaplar version s. AJSL. XXIII. (06) S. 65—74.

† Harvey-Jellie, W., L a. II. Chronicles. Edinburgh. 1906. Maps. 329 8. (In Cent. Bible).

† Eberhartes, A., Textkritische Bemerkungen zu Ecclesiasticus, s. BZ 07,
 I S. 22-23.

Hart, J. H. A., The prologue to Ecclesiasticus, s. JQR XIX, 74 (jan. 07).

S. 284-297.

Lévy, I., Les deux alphabets de Ben Sira, s. RÉJ LIII Nr. 105, I. janv. 07.
             I S. 22-
              S. 62-66.
  Lagrange, Le livre de la Sagesse, sa doctrine des fins dernières, s. RB. NS IV, 1 (janv. 07). S. 85—104.

Daubney, W. H., The song of the Three, s. ET XVIII, 6 (march 07) S. 287.

Torrey, C. C., The story of the three youths, s. AJSL XXIII, 3 (apr. 07).
 S. 177-201.

Pope, H., The third book of Eadr. a. the Tridentine canon, s. JThSt VIII, 10 (jan. 07). S. 218-232.

† Rießler, P., Der textkritische Wert des dritten Esrabuches, s. BZ 07, 2
  † Rießler, P
S. 146-158.
   † Bruyne, de, D., Un manuscrit complet de IV e Esdras, s. Rev. Bénéd. 07.
  S. 254-257.
Muirhead, I. A., The eschatology of 4 Esdras, s. ET XVIII, 9 (june 07).
              S. 406-409.
```

Charles, R. H., a. Cowley, A., An early source of the Testaments of the Patriarchs, s. JQR apr. 07. S. 566-583.

Burkitt, F. C., Four notes on the book of Enoch, s. JThSt. VIII, 31 (apr. 07).

S. 444—447.



† Adams, J., Sermons in accents, or studies in the Hebrew text. London 1906. 208 S. 80.

1906. 208 S. 80.

Brockelmann, C., Grundriß der vergleichenden Grammatik der semitischen Sprachen. B. I. Laut- und Formenlehre. Berlin 1907. Lief. I. S. 1—128. 80. † Chajes, H. P., Note lessicali a proposito della nuova edizione del Gesenius-Buhl, s. Giorn. d. Soc. Asiat. Ital. 06, I S. 175—186. † Gesenius, F. H. W., A Hebr. a. Engl. Lexicon of the O. T., with a. appendix containing the bibl. Aramaic, based on the lexicon of W. Gesenius as Fr. by E. Robinson. Boston 1906. 19. 1127 S. 80.

Haupt, P., Die Etymologie von Aram, s. ZDMG LXI, I (07). S. 194—195.

Haupt, P., Die semitischen Wurseln QR, KR, XR, s. AJSL XXIII, 3 (07). S. 241—252.

S. 241-

252. P., Semitic verbs derived from particles, s. AJSL. XXII. Haupt, P., S. S. 257-261.

שאר אשן dans Gen. 40, 13. 19. 20 et dans Jér. 52, 31 (== 2. Rois 25, 27), s. JA

VIII (oct. nov. o6). S. 371-378.

† Kuhn, E., Übersicht der Schriften Theod. Nöldekes. Verbesserter t mehrter S. A. aus "Oriental. Studien". Gießen 1907. 48 S. Lex. 8°. Verbesserter u. ver-

Lau, R. J., Ābēl (אֶבֶל) in the Bible, s. AJOS XXVII, 2 (07). S. 301—302.

Margolis, M. L., Λαμβάνειν (including compounds and derivatives) and its

Hebrew-Aramaic equivalents in Old Testament Greek, s. AJSL. XXII. (06). 110-119.

† Möller, H., Semitisch und Indogermanisch. Tl. I Konsonanten. Kopenhagen (Leipzig) 1907. XVI, 395 S.
† Powell, H. H., The supposed Hebraisms in the Grammar of the Biblica Aramaic. Berkeley 1907. VIII. 55 S.

Berkeley 1907. VIII. 55 S. I., The history of the Hebrew alphabets s. AAOJ. XXVIII, 6 (06). Aramaic.

Aramaic. Berkeley 1907. VIII. 55 S.

Proctor, H., The history of the Hebrew alphabets s. AAOJ. XXVIII, 6 (06).

S. 329—334 [Kabbalistischer Unsinn, — G. F. Moore].

† Smend, R., Griechisch-syrisch-hebräischer Index zur Weisheit des Jesus Sirach. Berlin 1907. XIII. 281 S. 80.

† Strack, H., Hebr. Grammatik mit Übungsbuch. 9. sorgfältig verb. u. verm. Aufl. München 1907. XII, 152. 128 S. 80.

Wolfensohn, L. B., The Priel in Hebrew, s. AJOS XXVII, 2 (07). S. 303

**—316.** 

Addis, W. E., Hebrew religion to the Establishment of Judaism under Esta New-York 1906. XV. 316 S. 12°.
† Beer, G., Saul, David, Salomo. Tübingen 1906. 80 S. 8° (Rigsgesch. Vollage II and II Volksb. II, 7).

Brockington, A. A., Some characteristics of O. T. miracles, s. ET XVIII, 7 (apr. 07). S. 299—302.
† Broglie, A. de, Le profesie messianiche. Prefazione e note di A. Largent.

Roma 1906.

† Brown, H. C., The historical bases of religions: primitive, Babylonian a. Jewish. Boston 1906. 9. 319 S. 40.

Clair, St. G., Israel in camp: a study, s. JThSt. VIII, 30 (jan. 07). S. 185

† Conway, R. S., The messianic idea in Vergil, s. Hibb. Journ. jan. 07. S. 309-328. + Cornill, H., Der israelit. Prophetismus. 6. Aufl. Straßburg 1906. VII, 185 S.

Dhorme, P., L'arbre de vérité et l'arbre de vie, s. RB. NS. IV, 2 (avr. 07). S. 271-274.

- Eschelbacher, E., Das Judentum im Urteile der modernen protest. Theologie. Leipzig 1907. 64 S. 8°.
  † Gesell, S., Kannte Moses das Pulver? (War die Bundeslade ein Laboratorium?) Eine seitgemäße Kritik der moral, hygien. und sozialen Vorschriften Moses. 1.—5. Tans. Altona 1907. 37 S. 8°.
  † Giesebrecht, Pr., The moral level of the O.-T. scriptures, s. AJTh 07.
- S. 31-55.
- † Greenstone, J. H., The Messiah idea in Jewish history. Philadelphia 1906.

- † Greenstone, J. H., The Messiah idea in Jewish history. Philadelphia 1906. 347 S. 120.
  † Gry, L., L'idée de Dieu dans les Apocryphes de l'A. T., s. Rev. de sciences philos. et théolog. 1 janv. 07. S. 44—65.
  † Guyot, H., Les reminicences de Philon le Juif chez Plotin. Étude critique. Paris 1906. 92 S. 80.
  † Guyot, H., L'infinité divine depuis Philon le Juif jusqu'à Plotin, avec une introduction sur le même sujet dans la philosophie grecque avant Philon le Juif. Paris 1906. XII, 260 S. 80.
  Haupt, P., The Etymology of Mohel, Circumciser, s. AJSL. XXII. (06). S. 240—256.
- S. 249—256.

  Hehn, J., Siebenzahl und Sabbat bei den Babyloniern u. im A. T. Eine religionsgeschichtliche Studie. Lepzg. 1907. III. 132 S. (LSSt II, 5).

  † Hölscher, G., Pharisäer u. Sadducäer, s. Allg. evgl. luth. K. Z. 40, 13.
- 14 (07).
  Jacob, son of Aaron, The history and religion of the Samaritans, s. BS. LXXVI (06). S. 385—426 [Übersetzung des Ersten Kapitels einer handschriftl. Geschichte der Samaritaner von der Hand des jetzigen Hohenpriesters, - G. F. Moore.]
- G. F. Moore.]
  † Jeremias, A., Die Panbabylonisten. Der alte Orient u. die ägypt. Religion. Mit 6 Abb. Leipzig 1907. 64 S. 8º (Im Kampf um den alten Orient. Wehru. Streitschriften, herausg. v. A. Jeremias u. H. Winckler). Heft 1.
  † Kaatz, S., Das Wesen des prophetischen Judentums. Ein Beitrag zum Verständnis der Propheten. Berlin 1907. 109 S. 8º.
  † Koch, P., Die Mythen u. Sagen der Bibel u. ihre Übereinstimmung mit der Mythologie der Indogermanen. Berlin 1907. 156 S. 8º.
  König, E., Has the name 'Jahwe' been discovered on the Babylonian monuments? s. ET XVIII, 9 (june 07). S. 429—430.
  † König, E., Die Propheten in Israel u. bei den andern Völkern des Altertums, s. Der alte Glaube VIII, 11 (06).
  † König, E., Der a. t. Prophetismus, s. BG 43, 1/2 (07).

- † König, E., Der a. t. Prophetismus, s. BG 43, 1/2 (07). Krauß, S., La défense d'élever du menu bétail en Palestine et questions con-

- RTRUD, S., La defense d'élever du menu bétail en Palestine et questions connexes, a. RÉJ. LIII Nr. 105. 1 janv. 07. S. 14-55.

  † Lepsius, J., Der Himmel im A.-T., s. RChr. 10 2/3 (07).

  † Lods, A., La croyance à la vie future et le culte des morts dans l'antiquité israélite. 2. vols. Paris 1906. VIII, 293. 160 S. 80.

  Long, Hoch de I., Prohibitory food laws in Israel, s. Ref. Church Rev. VI, 2 (Apr. 07). S. 228-228.

  † Lütgert, Das Problem der Willensfreiheit in der vorchristl. Synagoge. Halle 1906.

- Halle 1906. † Mari, F., La dimor 06, 6. S. 641-661. La dimora dei morti presso i Babilonesi e gli antichi Ebrei, s. StR
- † Marmorstein, Les signes du Messie, s. RÉJ oct. oc. S. 176—186. † Marti, K., The Religion of the O. T. Its place among the religions of the nearer east. Transl. by G. A. Bienemann. London 1907. 212 S. 8°. † Mayor, J. B., Virgil a. Isajah: an inquiry into the sources of the fourth ecloque of Virgil, s. Exp. 07. S. 289—311.

- † Mills, L., Exilic jewish eschatology; in how far was it Zoroastrian, s. Asiat. Quart. Rev. 07. S. 98—105.
  † Oesterley, W. O. E., The demonology of the O. T., s. Exp. apr. 07.
- S. 316-332
- † Oort, H., Wat geloofden de joden in den tijd van Jesus? Assen 1906. 4.

- 77 S.
  † Orelli, C. v., Die Eigenart der bibl. Religion. Groß-Lichterfelde 1906.
  30 S. 80. (Bibl. Zeit- u. Streitfragen II, 12).
  Peiser, M., Die Besiehungen der Nichtisraeliten zu Jahwe nach der Anschauung der altisrael. Quellenschriften. Gießen 1907. 95 S. 80 (Beiheft zu ZAW XII).
  † Pfeiffer, A., Beiträge sum Verständnis des Prophetentums in Israel.
  I. Abraham der Prophet Jahwes. Dem Andenken an Paulus Gerhart gewidmet. Lpzg. 1907. V 102 S. 80.
  Price, J. M., Some phases of the Ethical character of the Old Testament and the Ethics of ancient Oriental peoples, s. Baptist Review and Expositor III, 3 (06). S. 368-382.

- the Editics of ancient Oriental peoples, s. Baptist Review and Expositor III, 3 (06). S. 368-382.

  † Restelle, W., Traditions of the deluge, s. BS jan. 07. S. 148-167.

  † Schmidt, H., Jona. Eine Untersuchung zur vergleichenden Religionsgeschichte. Mit 39 Abb. im Text. Göttingen 1907. VIII. 194 S. 80 (Forsch. z. Rlg. u. Lit. des A. u. N. T., 9)

  † Sellin, Wohin der Kurs der a. t. Theologie, s. Allg. evgl. luth. Kirchenz.
- 39 Nr. 50/51 (06). Smith, H. P., The Old Testament theory of atonements, s. AJT. X, 3 (06). S. 412—422.

- S. 412—422.
  † Smith, I. M. B., The rise of individualism among the Hebrews, s. AJTh o6, 2. S. 251—266.

  Spoer, H. H., On bloody sacrifices in Palestine, s. JAOS. XXVII. S. 104.
  † Stärk, W., N. t. Zeitgeschichte. I. der histor. u. kulturgeschichtl. Hintergrund des Urchristentums. Mit 3 Karten. II. Die Religion des Judentums im Zeitalter des Hellenismus u. der Römerherrschaft. Mit 1 Planskizze. Lpzg. 1907. Sammlung Göschen Nr. 325. 326. 192. 168 S. 80.

  Stevenson, W. B., Was the ark Jehovah's throne?, s. ET XVIII, 7 (May 07).
- S. 379—380.

- S. 379-380.
  † Strunk, H., Die hohepriesterliche Theorie im a. T. Halle 1906. 63 S. 8° (Diss.).
  † Strucken, E., Astralmythen der Hebräer, Babylonier u. Ägypter. Religionsgeschichtl. Untersuchungen. H. 5. Mose. S. 431-657. Leipzig 1907. 8°.
  † Waller, C. H., Moses a. the prophets. A plea for the authority of Moses in Holy Scripture. London 1907. 300 S. 8°.
  † Wendland, P., Die hellenistisch-römische Kultur in ihren Beziehungen zu Judentum u. Christentum. Tübingen 1907 (Hdbuch. z. N. T. 3. Lief. B. L., Tl. 2).

  T. 1. 2).
- † Winckler, H., Die jüngsten Kämpfer wider den Panbabylonismus. Lpzg. 1907. 80 S. 80 (Im Kampf um den a. Orient, Heft 2).

  Wünsch, R., Antike Fluchtafeln. Ausgewählt u. erklärt. Bonn 1907
  28 S. 80 (Kleine Texte f. theolog. Vorlesungen u. Übungen 20).

  Zachariae, Th., Ein jüd. Hochzeitsbrauch, s. WZKM XX, 3 (06). S. 291—301.
- † Bludau, A., Juden und Judenverfolgungen im alten Alexandria. Münster 1906. V 128 S.
- † Cheyne, 1 608 S. 80. T. K., Traditions and beliefs of ancient Israel. London 1907.
- Cook, St. A., Notes on O. T. history. VII Literary a. historical criticism. VIII Saul a. David. IX Conclusion, s. JQR. XIX, 74 (jan. 07). S. 342-395. † Döllinger, I., The Gentile a. the Jew in the courts of the temple of Christi. Transl. by N. Dornell. 2d ed. 2 vols. London 1906.

† Erbt, W., Untersuchungen sur Geschichte der Hebraer. Elisa, Jona. Ein Beitrag sur Geschichte des 9. u. 8. Jahr II 88 S. 80. Heft 1. Elia, Ein Beitrag zur Geschichte des 9. u. 8. Jahrh. Lpzg. 1907.

II 88 S. 80.
Fullerton, K., The invasion of Sennacherib, s. BS. XXVI (06). S. 577-634.
Hatzfeld, J., Une ambassade juive à Pergame, s. RÉJ LIII Nr. 105 I. janv. 07. S. 1-13.
† Lieger, P., Quaestiones Sibyllinae II. Sibylla Hebraea sive de libri III aetate et origine. Wien 1906. 43 S. (Progr.).
† Martin, J., Philon, s. Ann. de Philos. chrét. janv. 07. S. 364-388.
Noordtzij, M., Muşri, s. ThT 40, I (07). S. 50-79.
† Ploy, De Essenen III, s. ThSt. 07, I. S. 1-40.
† Rauh, S., Hebr. Familienrecht in vorprophet. Zeit. Berlin 1907. 46 S. 80 (Disa.).

8º (Diss.). † Rosensweig, A., Das Wohnhaus in der Misnah. Berlin 1907. VII, 77 S. 8º.

† Rudnitsky, N., Die Reichsherrlichkeit Israels u. die Herrlichkeit des Wortes Gottes. Berlin 1907. 32 S. 80.
† Scheftel, Ch. J., Erech Millin. Verhandeling over munten, maten en gewichten in bijbel en Talmud. In alphabetische volgorde gerangschicht. 2. uitg. Hebreeuwish. Bredyzew 1906.

Schürer, E., Der jüd. Kalender nach den aram. Papyri von Assuan, s. ThLZ XXXII, 3 (2 febr. 07). Sp. 65—69.
† Towers, W. G., Israel a. Assyria in the time of Isaiah. London 1907.
Vogelstein, H., Bemerkungen zu Ed. König's Aufsatze "Kalenderfragen im althebr. Schrifttum" (diese Zeitschr. B. 60, 605 ff), s. ZDMG. LXI, 1 (07).

† Wilke, F., War Abraham eine histor. Persönlichkeit? Vortrag. Lpzg. 1907.
48 S. 80.
† Wright. G. F., Scientific confirmations of O. T. history. Oberlin, O. 1906/7. 10. 432 S. 120.

ZDPV XXX 1/2 (07). — Clauß, H., Die Städte der El-Amarnabriefe und die Bibel. — Sandel, G. D., Am Toten Meere. — Blanckenhorn, M., Nachtrag zum Kapitel: Erdbeben in Palästina. — Nestle, E., Der arabische Name des Sina. — Bücherbesprechungen.

3/4 (07). — Mülinen, Graf v., E., Beiträge zur Kenntnis des Karmels. — Nestle, E., Gebratener Fisch u. Honigseim. Eine Anfrage. — Nestle, E., Auf der Suche nach Salim. — Mommert, C., Der Teich Betsaida beim Pilger von Rordenny — Thomsen P. Nochmals S. Isicins. — Bücher.

Pilger von Bordeaux. - Thomsen, P., Nochmals S. Isicius. - Bücherbesprechungen.

besprechungen.

MNDPV (06). Nr. 6. Dalman, Nochmals Milch u. Honig.

07, 1/2, I. Mitteilungen: Meteorolog. Beobachtungen auf d. Templerkolonie
Wilhelma (Jan.—Dez. 1905), beobachtet von Ch. Zacher, zusammengestellt

v. M. Blanckenhorn. — Blanckenhorn, Regenfall von 5 meteorolog.

Stationen Palästinas im Jan.—Juni 1905. — Blanckenhorn, M., Regenfall

im Winter 1905/06. — Anzeige vom P. Thomson Loca sacra. — Aus Zeitschriften. — Kurze Mitteilungen. II. Nachrichten. Rechenschaftsbericht für

1905. — Geschäftl. Mitteilungen.

ON Nr. 2 Mitteilungen. Eberhard, die neuen Lehrnläne in den tärkischen

1905. — Geschättl. Mittellungen.
07, Nr. 3. Mitteilungen: Eberhard, die neuen Lehrpläne in den türkischen Regierungsschulen Palästinas. — Simonsen, Die Aggada über "Milch u. Honig". — Benzinger, J., Der Wasserspiegel des Toten Meeres. — Baumann, E., Aus Zeitschriften. — Kurze Mitteilungen.
† Palästinajahrbuch des deutschen evgl. Instituts f. Altertumswissenschaft des hl. Landes zu Jerusalem, hrsg. v. G. Dalman, B. II (1906). — Dalman, Die Via dolorosa in Jerusalem (mit 1 Plan). — Die Stadt Samaria u. ihre Verkehrswege (m. 1 Karte). — Ein neugefundenes Jahvebild (m. 1 Abb.). —

Eine Inschrift aus dem Hain Mamre der byzantinischen Tradition. - Löhr,

Eine Inschrift aus dem Hain Mamre der byzantinischen Tradition. — Löhr, Gastfreundschaft im Lande der Bibel einst u. jetzt. — Fraukenberg, israel. u. altarab. Trauergebräuche. — Muslimische Totengebräuche. — Eberhard, Die arab. Volksschulen Jerusalems. — Baumann, Vom galil. Meer "hinauf gen Jerusalem!" (m. 3 Abb.).

† Palacestina. Organ f. d. wirtschftl. u. kulturelle Erschließung des Landes. IV 1/2 (Berlin). — Warburg, O., Ausbildung von Kolonisten-Frauen in Palästina. — Treidel, J., Kartenkunde u. Vermessungswesen in Palästina. — Smeliansky, W., Die jūd. Bevõlkerung in Jaffa. — Tannenwald, B., Geschichte Palästinas seit Barkochba.

3/4 Mosseri, V., Die Insel Cypern. — Rawikowitsch, S., Das Palästinakommittee in Odessa. — Einwanderung nach Pal. i. J. 1906. Lofer, L., Die Bekämpfung des Trachoms.

PEF. oct. of. — Notes a. news. — Jennings-Bramley, W. E., The Bedouin of the Sinaitic Peninsula (cont.). — Warren, Ch., Weights found in Jerusalem. Consideration of the ancient system of weights (concl.). — The late John Dickson. — Crawley-Boevey, A. W., Golgotha and the holy sepulchre. — Watson, Ch., The date of the crucifizion. — Nevin, J. C., Notes on the topography of Jerusalem (cont.) — Macalister, A. St., a. Masterman, E. W. G., Occasional papers on the modern inhabitants of Palestine: A history of the doings of the Fellahin during the first half of the nineteenth century (concl.) — Cropper, J., Madeba, M'Kaur and Callirrhoë. — Macalister, A. S., The supposed fragment of the first wall of Jerusalem. — Hauser, C., Notes on the geography of Palestine. — Caldecott, W. Sh., The temple spoils represented on the arch of Titus. — Note on Mr. Caldecott's paper. — Rainfall at Jaffa. — Notices of new books and foreign publications.

Jan. 07. — Notes a. news. — Baldensperger, Ph., The immovable east (cont.) — Jennings-Bramley, W. E., The Bedouin of the Sinaitic Peninsula (cont.) — Nevin, J. C., The siege of Jerusalem. Diary of the principal events connected with the memorable siege of Jerusalem by Titus, drawn from Josephu

The eastern Metropolitan, Archiepiscopal and Episcopal sees under the Patriarchate of Jerusalem. — Simpson, J., The date of crucifixion. — Macalister, A. St., Perry's Tour in Palestine 1743. — Cook, St. A., Ancient Palestine. — Masterman, E. W. G., Chephirah of Benjamin. — Masterman, E. W. G., The trees and shrubs of the Holy Land. — Cook, S. A., The Jews of Syene in the fifth century B. C. — Birch, W. F., Golgotha on Mount Zion. — Notices of new books a. foreign publications. bel. F. M.. Notes d'archéologie chrétienne sur le Sinai. s. RB. NS IV. I

Abel, F. M., Notes d'archéologie chrétienne sur le Sinai, s. RB, NS IV, 1 (janv. 07), S. 105-112.

† A. C., a. S. Inchbold, Under the Syrian Sun. With 40 full-page col. plates a. eight black-a. -white drawings of scenes in Libanon, Baalbek, Galilea a.

a. eight black-a. white drawings of scenes in Libanon, Baalbek, Galilea a. Judaea. 2 vols.

Alouf, M., Les voies romaines de Ba'albek et de ses environs, s. AlM X (1 jauv. 07), S. 34—37.

Banks, E. J., Terra-cotta vases from Bismya, s. AJSL XXII (06), S. 139—143.

† Baumstark, A., Palaestiniensia: Ein vorläufiger Bericht, s. RQSch 06, 3, S. 123—149, 4; S. 157—188.

† Baumstark, A., Abendländ. Palästinapilger des ersten Jahrhunderts u. ihre Berichte. Köln 1906. VI, 87 S.

† Baumstark, Die Heiligtümer des byzantinischen Jerusalems nach einer übersehenen Urkunde, s. OChr V 1/2 (07).

† Bliss, F. J., The development of Palestine exploration. New York 1906. XVII, 337 S. 120.

Bönhoff, Die Wanderungen Israels in der Wüste mit besonderer Berücksichtigung der Frage "Wo lag der Sinai", s. ThStKr 07, 2, S. 159—217.

Clermont-Ganneau, Traditions arabes au pays de Moab, s. JA 06, 2, S. 361-369.

+ Golubovich, G., Biblioteca bio-bibliografica della terra santa e dell'oriente francescano. Tom. I (1215-1300). Quaracchi 1906. VIII, 479 S. Lex. 80. † Haak, H., u. Burbach, F., Schul-Wandkarte v. Palästina. 1:250000. 132,5×104,5 cm. Farbdr. Gotha 1907.

132,5>104,5 cm. Farbdr. Gotha 1907. † Hanauer, J. E., a. Masterman, E. J., Cook's Handbook for Palestine a. Syria. London 1906.

Harris, R. J., The pool of Bethesda, s. Exp. (dec. o6), S. 508-517.

Lammens, H., Causeries géograph. sur la Syrie, s. AlM X, 3 (1 févr. 07),
S. 105-111. (suite.) La position de la Syrie, s. AlM X, 4 (15 févr.),
S. 121-129.

† Mansur, A., The site of Capernaum, s. Exp. (apr. 07).
† Mommert, C., Topographie des alten Jerusalem. 4. Tl. Der Mauerbau des Nehemias, die Akra der Syrer, die Baris Antonia, der Königspalast Herodes d. Gr., die Agrippamauer u. Jerusalems alte Gräber. Lps. 1907. VII, 340 S.

2 Plane. 80.

† Mossinsohn, B., Palastina, s. Stellung u. Bedeutung in der vorexil. Literatur des A. T.'s, s. Schweiz. Theol. Zeitschr. 24, 1. 2.

† Musil, A., Arabia Petraea. Herausg. v. d. K. Akad. d. W. I. Moab. Topograph Reisebericht. Mit 1 Taf. u. 190 Abb. im Texte. Wien 1907. XXIII, 443 S. 80.

Nouri, A., Dair az-Zôr: son passé et son présent, s. AlM X (1 janv. 07), S. 38-45.

† Palestine pictorial Bible, author. version; maps, 60 engravings, 56 col. pictures; from drawings by J. Clark a. H. A. Harper. Oxford 1906.

Paton, L. B., The third-wall of Jerusalem and some excavations on its supposed line, s. JBL XXIV, S. 196-211.

† Rieß, C., Atlas Scripturae Sacrae. Decem tabulae geographicae cum indice Locorum scripturae sacrae vulgatae editionis, scriptorum ecclesiasticorum et et studio. Freiburg i. Br. 1906. VIII, 26 S.

† Rix, H., Tent a. Testament: a camping tour in Palestine with notes on scripture sites. Illustrations a. maps. London 1907. XIII, 312 S.

† Rix, H., Tent a. Testament: a camping tour in Palestine with notes on scripture sites. Illustrations a. maps. London 1907. XIII, 312 S.
Savignac, R., Création d'un sanctuaire et d'une tradition à Jérusalem, a. RB, N. S. IV, I (janv. 07), S. 113—123; — Les fouilles de Megiddo, S. 123—126. Schmidt, N., The river Arnon, s. JBL XXIV, S. 212—220.
† Schuré, E., Sanctuaires d'Orient, Égypte, Grèce, Palestine. 2. ed. Paris 1907. XI, 436 S.
† Smith, H., Patrollers of Palestine. Illustrated. London 1906. XI, 361 S.
† Thomsen, P., Loca sancta. Verzeichnis der im I. bis 6. Jahrh. n. Chr. erwähnten Ortschaften Palästinas mit besond. Berücksichtigung der Lokalisierung der bibl. Stätten. B. I. Mit I Karte. Halle 1907. XVI, 143 S. 80.
† Veldhuisen, A. van, De weg van Jeruzalem naar Jericho, s. ThSt XXV, I (07), S. 41—43.

(07), S. 41-43. † Vincent, H., Canaau d'après l'exploration récente. Paris 1907. XII, 495 S.

310 fig. 11 planches. 80. Ward, Cl., The temple at Mus hennef. Hauran, Syria, s. AJA XI, 1 (07), S. 1—6.

RS 15° année. — Janv. 07. Halévy, J., Recherches bibliques: Le livre de Habacuc. Supplément (suite et fin). — Halévy, J., Antinomies d'histoire religieuse. Le livre récent de M. Stade (suite et fin). — Brannow, R., et Halévy, J., Opinions et observations sur le sumérien (suite). — Halévy, J., Notes sumér. (suite). — Halévy, J., La prétendue géographie dialectale des "Sumériens". — Halévy, J., Khawarnak et Sinimmár. — Halévy, J.,

Bibliographie. — Halévy, J., Supplément: La guerre de Sarsa-Déngel contre les Falachas, traduction franç.

Castiglioni, V., Di una iscrizione ebraica esistente nel Chiostro di S. Giovanni Laterano. Roma 1906.

† Clermont-Ganneau, Recueil d'archéol. orient. T. VIII, livr. 1 — \$ 1.

Nouvelles inscriptions palmyr. — § 2. Inscription néo-punique.
† Corpus inscriptionum semiticarum ab academia inscriptionum et litterarum humaniorum conditum atque digestum. Pars. II. Inscriptiones aramaicas continens. Tom II. Fs. 1. Paris 1907. IV. 250 S. 37×27 cm, nebst Atlas 43×33 cm

43×33 cm.
Grimme, H., "Ein Schauspiel für Kemosch", s. ZDMG LXI, I (07), S. 81—85.
Landau, W., Frhr. v., Die phönizischen Inschriften. Leipzig 1907. 28 S. 8°. (AO VIII, 3.)
Lidsbarski, M., Altsemitische Texte. Herausg. u. erklärt (in 8 Heften).
I. Heft. Kanaanäische Inschriften (moabitisch, althebräisch, phönizisch, punisch) mit 8 Abb. Gießen 1907. 64 S. 8°.
† Nielsen, D., Neue katabanische Inschriften u. der Vokalbuchstabe n im Minäischen. Berlin 1907. 70 S. (MVAG XI, 4.)
Pilcher, E. J., The Himyaritic script derived from the Greec, s. PSBA XXIX, 3 (07), S. 123—132.
Porter, Harvey, and Porrey, C. C., Inscribed Palmyrene monuments in

Porter, Harvey, and Porrey, C. C., Inscribed Palmyrene monuments in the Museum of the Syrian Protestant College, Beirut, s. AJSL XXII (06), S. 262-271.

Praetorius, F., Über eine sabäische Inschrift, s. ZDMG LXI, 1 (07), S. 86—87.
† Rosenberg, J., Phonikische Sprachlehre u. Epigraphik. Für das Selbststudium leichtfaßlich u. übersichtlich dargestellt. Mit e. histor. geograph. Einleitung u. 4 Schrifttafeln. Wien 1907. VIII, 173 S. 80. (Biblioth. der Sprachenkunde Nr. 92.)

Weber, O., Forschungsreisen in Süd-Arabien bis zum Auftreten Eduard Glasers. Mit 3 Kartenskizsen u. 4 Abb. Lpz. 1907. 34 S. 80. (AO VIII, 4.)

† Adler, E. N., About Hebrew manuscripts. New York 1905. III, 177 S. 8°. Gottheil, R., The dating of their manuscripts by the Samaritans, s. JBL XXV, 1 (06), S. 29-48.

ZA XX, 1/2 (07). — Och ser, Die mandäische Gnomologie Johannes d. Täufers.

Transkribiert, übers. u. mit Anmerkgn. versehen. — Horten, M., Das Buch der Ringsteine Fåråbi's. Mit Auszügen aus d. Kommentar des Emir Ismå'll el Hoseini el Fåråni. — Grimme, H., Zur Genesis des semitischen Alphabets. — Sarauw, Chr., Zu den Inschriften von Sendschirli. — Becker, C. H., Arab. Papyri des Aphroditofundes. — Jastrow, M. jr., The signs a. names for the liver in Babylonian. — Noeldeke, Th., Die aram. Papyri von Assuan. — Littmann, E., Preliminary report of the Princeton University Expedition to Abyssinia. With Contributions by R. Sund ström. — Sprechsaal: Sarauw, Chr., Der hebr. Lokativ. — Schulthess, Fr., Aaas. — Jastrow, M. jr., Habil and e-ka-a. — Fraenkel. S.. Zu den Papyri von Jastrow, M. jr., Habil and e-ka-a. — Fraenkel, S., Zu den Papyri von Aphrodito. — Recensionen. — Bibliographie.

† Andrae, W., Aus Berichten von ihm aus Assur von März bis September 1906, s. MDOG (Nov. 06), Nr. 32, S. 7—25.

† Andrae, W., Zum Plan von Assur-West, s. MDOG (Nov. 06), Nr. 32,

S. 27-38.

Babelon, E., Manual of oriental antiquities. New York 1906. XV, 352 S. 120. The Babylonian Expedition of the University of Pensylvania. Ser. A. Cuneiform texts. Ed. by H. V. Hilprecht. Vol. VI, p. 1. Babyl. legal a. business documents from the time of the first dynasty of Babylon chiefly from Sippar, by H. Ranke. Philadelphia 1906. 71 plates of autogr. texts a. 30 pl. of halftone illustr. IX, 79 S. 31,3×24 cm.
† Barton, G. A., Haverford Library collection of Cuneiform tablets or documents from the temple archives of Telloh. Philadelphia 1905. 80 S. fol.
† Berger, P., Le code d'Hammourabi. Paris 1907. 53 S. 80.
† Brückner, M., Jesus u. Gilgamesch, s. ChrW 21, 9.
† Brummer, V., Die Namen der Herrscher der ersten Dynastie von Širgulla, s. OLZ IX, Sp. 312—315, 380—385.
† Clay, A. T., Documents from the temple archives of Nippur dated in the reigns of Cassite rulers: The Babyl. Expedition of the University of Pennsylvania, Series A: Cuneiform texts. Edit. by H. V. Hilprecht. Vols. XIV a. XV. Publs. by the Department of Archaeology. University of Pennsylvania. 1906. XI, 86 S. J. 2. XV Taff. u. XI, 68 S. J. 2. XII Taff. 40.
† Clay, A. T., The Babylonian Story of the creation, s. SST 06, No. 51, S. 740. S. 740.

† Delitzsch, Fr., Zu W. Andrä's Bericht v. 8. Mai 1906, s. MDOG (Nov. 06), No. 32, S. 25—27.

† Dhorme, P., Choix de textes religieux assyro-babyloniens, transcription, traduction, commentaire. Paris 1907. XXXVII, 413 S.

† Dhorme, P., Le séjour des morts chez les Babyloniens et les Hebreux, s. RB N. S. IV, I (janv. 07), S. 59—78.

† Fisher, C. S., Excavations at Nippur. Plans, details a. photographs of the buildings, with numerous objects found in them during the excavations of 1889/90, 1893—96, 1899—1900. With descriptive text. Part I, 16 S. Fol. 9 photolith. Tai. u. 8 Taf. mit Plänen u. Zeichnungen. Philadelphia 1905. Fossey, C., L'assyriologie en 1904 (1), s. JA VIII (nov.-déc. 06), S. 439—490.

† Fowler, H. N., Archaeol. News. Notes on recent excavations a. discoveries. Assyria a. Babylonia, s. AJB, IInd ser. Vol. X (06), S. 335—336.

† Friedrich, Th., gis ru-uk-bu — Wagen?!, s. OLZ IX, Sp. 465 f.

† Friedrich, Th., gi-tab — sabtu?, s. OLT IX, Sp. 521—525.

Haupt, P., Der assyrische Name des Potwals, s. AJSL XXXIII, 3 (apr. 07), S. 253—263. S. 253—263. † Hermann, A., Beiträge zur orient. Kunst, s. OLZ IX, Sp. 431—433, 477—481. + Hommel, F., Das Zeichen Y im Altbabyl., s. OLZ IX, Sp. 279-281. + Hommel, F., E → -ru (Var. ri) = É-túr-ru, É-tír-ri, s. OLZ IX, S. 346—350. Hrozný, Fr., Der Obelisk Maništusu's, s. WZKM XXI, 1 (07), S. 11-43-Hrozný, Fr., Der Obelisk Manistusu's, s. WZKM XXI, I (07), S. II—43.

Hrozný, Fr., Das Problem der sumerischen Dialekte u. das geographische System der Sumerier, s. WZKM XX, 3 (06), S. 281—290.

† Huber, P. E., Die theophoren Personennamen in den Keilschrifturkunden aus der Zeit der Könige von Ur. München 1906. 28 S. 4°. (Diss.)

† Huber, E., Die Personennamen in den Keilschrifturkunden aus der Zeit der Könige von Ur und Nisin. Leipzig 1907. VIII, 208 S. 8°. (Assyr. Bibl. XXI.)

Husen, M. I. Some Summing Palvaleige between 6 the Palvin collection. Hussey, M. J., Some Sumerian-Babylonian hymns of the Berlin collection, s. AJSL XXIII, 2 (jan. 07), S. 142—176.

Jastrow, M. jr., Did the Babylonian temples have libraries? s. JAOS XXVII, S. 147—182. Jastrow, M. jr., A new Aspect of the Sumerian question, s. AJSL XXII (06), Jastrow, M. jr., Notes on Omen texts, s. AJSL XXIII, 2 (jan. 07), S. 97-115. † Jastrow, jr. M., A Babylonian parallele to the story of Job, s. JBL XXV, 2, S. 135-191.

† Jastrow, M., Religion Babyloniens u. Assyriens. 10. Lfg. Gießen 1907. Johns, C. H. W., The chronology of Asurbanipal's reign, B. C. 668-626. V., s. PSBA XXIX, 2 (07), S. 74-84.



Johns, C. H. W., The Babylonian chronicle of the first dynasty of Babylon, s. PSBA XXIX, 3 (07), S. 107—111.
† Johns, C. H. W., Assyriol. notes, s. AJSL XXII, S. 224—241.
Johns, C. H. W., The Babylonian God Ninib, s. ET XVIII, 9 (june 07),

S. 428—429. Johns, C. H. W., Statistics of Sabbath Keeping in Babylonia, s. Exp. (nov. 06), S. 428-

S. 433-440.
† Johnston, Chr., A letter of Esarhaddon, s. AJSL XXII, S. 242-246.
Jones, F. A., Pre-Sargonic Times. A study in chronology, s. PSBA XXVIII, 7
(06), S. 264-267.
† Koldewey, R., Ausgrabungsberichte aus Babylon, s. MDOG (Nov. 06),

† Koldewey, R., Ausgrabungsbetichte aus Dauglon,
No. 32, S. 3-7.

Langdon, S., An Assyrian grammatical treatise on an omen tablet, C. T. 20,
pp. 39-42, s. JAOS XXVII, S. 88-103.

† Lau, R. J., Old Babyl, temple records: Columbia University Oriental Studies,
Vol. III. New York 1906. XI, 89 gedruckte u. 41 autograph. S. u. 35 Taf. 80.

† Lau, R. J., Supplement to the Old-Babylonian vocabularies, s. JAOS XXVII, 2
(07), S. 297-300.

† Lindl, E., Die Bedeutung der Assyriologie für das A. T. u. unsere Erkenntnis der altoriental. Kultur. Wien 1906. 19 S. 80. (Vorträge u. Abhdlgn.,
hrsg. v. d. Leo-Gesellschaft 27.)

Lyon, D. G., The Seal impressious of an early Babylonian contract, s. JAOS
XXVII, S. 135-141.

Lyon, D. G., When and where was the Code of Hammurabi promulgated?
a. IAOS XXVII, S. 123-134.

Lyon, D. G., When and where was the Code of Hammurabi promulgated?
s. JAOS XXVII, S. 123—134.
† Meißner, Br., Seltene assyr. Ideogramme. 3. Lief. Lpzg. 1907. S. 161—240
u. 4 S. Zeichenübersicht in Autogr. (Assyr. Bibl. XX, 3).

† Meißner, B., 🏲 🎹 — 🚉 — 🗪 📆 , s. OLZ IX Sp. 109f.

† Meißner, B., Zum Lehrbuch des Prinzen Asurbanipal, s. OSZ IX Sp. 162 f. † Meißner, B., K. 8862, s. OLZ IX Sp. 350 f. † Meißner, B., Haben die Babylonier bei der Eroberung Ninives mitgewirkt?, s. OLZ IX Sp. 444—447. † Messerschmidt, L., Zur Technik des Tontafel-Schreibens, s. OLZ IX,

Sp. 185-196. 304-312. 372-380.

† Messerschmidt, L., Zur Technik des Tontafel-Schreibens. Berlin 1907.
59 S. (Erweit. S. A. aus OLZ).

† Meyer, E., Sumerier u. Semiten in Babylonien. Berlin 1906. 125 S. 9 Taf.

(ABA). Muss-Arnolt, W., Recent contributions to Assyriology, s. AJSL. XXII. (06). S. 272--286.

S. 272-286.
† Perry, E. G., Hymnen an Sin. Leipzig 1906. 33 S. 8° (Diss.).
Pilcher, E. J., A leaden charm made under the influence of Saturn, s. PSBA. XXVIII, 7 (06) S. 284f.

Pinches, Th. G., The Babylonian gods of war and their legends, s. PSBA. XXVIII, 6 (06). S. 203-218, 7 (06) S. 270-283.
† Prince, J. D., Materials for a Sumerian (Assyrian) lexicon, with grammatical introduction P. II. Letter G. to M. Leipzig 1906. S. 110-248 in Autogr. P. III. Letters N-Z. Leipzig 1907. S. 249-366 in Autogr.
Prince, J. D., Sumerian as a Language, s. AJSL XXIII, 3 (apr. 07). S. 202-219.
† Sayce, A. H., Archaeology of the Cunciform inscriptions. London 1907. 220 S. 8°.
Sayce, A. H., The Chedor-Isomer tablets, s. PSBA. XXVIII, 6 (06) S. 102-200.

Sayce, A. H., The Chedor-laomer tablets, s. PSBA. XXVIII, 6 (06) S. 193-200, 7 (06) S. 241-251. XXIX, 1 (07) S. 7-17.
Sayce, A. H., A Hittite cuneiform tablet from Northern Syria, s. PSBA XXIX,

3 (07) S. 98-100.

Sayce, A. H., The archaeological analysis of the book of Genesis. — The Dilmun of the Cunciform inscriptions, s. ET XVIII, 5 (febr. 07) S. 234. † Scherman, L., Bibliographie über Keilinschriften, s. OB. XIX S. 206—212. s. WZKM XX, 3 (06) Schorr, M., Der \$ 7 des Hammurabi-Gesetzes, S. 314-316.

† Schorr, M., Altbabyl. Rechtsurkunden aus der Zeit der L babyl. Dynastie

(ca. 2300—2000 v. Ch.). Umschrift, Übersetsung u. Kommentar. Wien 1907. 210 S. (SWA).
† Skulpturen, assyrische, bearbeitet und erläutert v. A. Paterson (Sculptures assyriennes — Assyrian Sculptures). 8. u. 9. Lfg. (20 Taf. in Phototyp. m. 9 S. Text in deutscher, engl. u. franz. Sprache. 33,5×24,7 cm. Haarlem

1907. Streck, M., Avêlu, mâr avêli und avêlûtu (avêluttu), s. WZKM XXI, 1 (07) -84.

† Streck, M., Assyriol. Miscellen, s. OLZ IX, Sp. 95—98. 262—265. 344—346. † Streck, M., Nochmals E—NU—RU, s. OLZ IX Sp. 518—521. † Streck, M., Glossen zu O. A. Toffteen's "Geographical list to R. F. Harper's Assyrian a. Babylonian letters", Vols. I—VIII, s. AJSL. XXII S. 207—223.

† Tallqvist, K., Babyl. Kurznamen passivischer Bedeutung, Sp. 466-468.

Thompson, C., An Assyrian incantation against ghosts, s. PSBA XXVIII, 6 (06) S. 219—227.

(06) S. 219—227.

Thureau-Dangin, F., Die sumer. u. akkad. Königsinschriften. Leipzig 1907. XX 275 S. (Vorderasiat. Biblioth. I).

† Toffsteen, O. A., Geographical list to R. F. Harper's "Assyrian a. Babylonian Letters", Vols. I—VIII, s. AJSL XXI S. 83—99.

† Ungnad, A., Zur Erklärung des Hammurabi-Codex, s. Wissensch. Correspondenzblatt der Philologiae Novitates, oct. 06. S. 8f.

spondenzblatt der Philologiae Novitates, oct. o6. S. 8f.

† Ungnad, A., Eine neue Form der Beglaubigung in altbabyl. Urkunden aus Sippara, s. OLZ. IX Sp. 163 f.

† Ungnad, A., Jaua, mär Humri, s. OLZ. IX Sp. 224—226.

† Ungnad, A., Ablu, s. OLZ IX Sp. 462—465.

† Ungnad, A., Eine Adoptionsurkunde aus der Zeit der Kassitendynastie, s. OLZ IX Sp. 533—538.

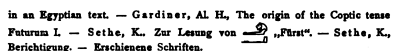
Weber, O., Die Literatur der Babylonier u. Assyrier. Ein Überblick. Mit I Schrifttafel u. 2 Abb. Leipzig 1907. XVI. 312 S. 8° (A. O. Ergänzungsb. II).

Winckler, H., Über die im Sommer 1906 in Kleinasien ausgeführten Ausgrabungen, S. A. der OLZ v. 15. Des. o6. Berlin 1906. 28 S. 8° (s. auch 5. Beilage z. Voss. Zeitung 9. Nov. 1906. No. 526).

† Winckler, H., Kritische Schriften (Aus Orient. L. Z.), Berlin 1906. 122 S. 8°.

122 S. 8º.

ÄZ 43.1 (06). — Erman, A., Die Geschichte des Schiffbrüchigen. — Gardiner, Al. H., Four papyri of the 18th dynasty from Kahun. — Schäfer, H., Aethiopische Fürstinnen. — Madsen, H., Die Totenseier im Garten. — Gardiner, Al. H., A statuette of the High-Priest of Memphis, Ptahmose. — Kroncker, D., u. Schäfer, H., Eine neue Art altägypt. Riegelschlösser. — Schäfer, H., Die Entstehung einiger Munienamulette. — Schäfer, H., Altander G. Manner auch der Gardiner auc Schäfer, H., Die Entstehung einiger Mumienamulette. — Schäfer, H., Altägypt. Geldgewichte. — Wrede, P., Eine Vase Amenophis III. — Erman, A., Die "Horuswege". — Sethe, K., Anmerkungen zum vorstehenden Anfsatz. — Schäfer, H., Das Zeichen für tum. — Naville, E., Le dieu Bat. — Spiegelberg, W., Ägyptolog. Randglossen zu Herodot 1) König Moiris, 2) Die Kalasirier u. Hermotybier, 3) Literarhistorisches zur Sethonnovelle (II, 141), 4) Ασχαμ, 'Ασμαχ = αὐτόμοδοι — Miszellen: Jécquier, G., Les prisonniers sous les pieds du roi. — Gardiner, Al. H., The goddess Ningal



Berichtigung. — Erschienene Schriften.

A yrten, E. R., The tomb of Thyl, s. PSBA XXIX, 2 (07) S. 85—86.

† Bissing, Fr. W. v., Mitteilungen aus meiner Sammlung. L Zwei Sarapis-Statuetten, s. Athen. Mitteil. of S. 55—59.

† Bissing, Fr. W. v., Denkmäler ägypt. Skulptur. Hrsg. u. mit erläut. Texten versehen. Lief. 2—4. München 1906.

versehen. Lief. 2—4. München 1906.
† Borchardt, L., Das Grabmal des Königs Ne-User-Re'. Mit 143 Abbild. i. Text, 24 schwarzen u. 4 farb. Blättern. Leipzig 1907. V. 184 S. 35,5×25 cm. (Veröffentl. der DOG. 7. Ausgrabungen der DOG in Abusir 1902—1904). Breasted, J. H., The Temples of Lower Nubia. Report of the work of the Egyptian Expedition 1905—1906. (Oriental Exploration Fund of the University of Chicago). First Preliminary report of the Egyptian expedition, s. AJSL XXIII. (06) S. 1—64.
† Breasted, J. H., Ancient Records of Egypt; historical documents from the earliest times to the Persian Conquest, Chicago 1906.

I. The first to the seventeenth dynasty. XII. 244 S. 80.

earliest times to the Persian Conquest, Chicago 1906.

I. The first to the seventeenth dynasty. XLI, 344 S. 80.

II. The eighteenth dynasty. XXVI, 427 S.

III. The nineteenth dynasty. XXVIII, 279 S.

IV. The twentieth to the twenty sixth dynasties. XXVII, 519 S.

† Catalogue général des antiquités égypt. du musée du Caire.

Vol. XXIII No. 28100—28126. Sarcophages antérieurs au nouvel empire.

T. II, 2 S. 77—207 par P. Laran. Cairo 1906.

Vol. XXXII No. 36001—37521. Newberry, P. E., Scarab-shaped seals.

London 1907. VIII 384 S. 22 Taf.

† Chassinat, R., Gauthier, H., & Pierson, H., Fouilles de Qattah (Mémoires de l'Institut franç. d'Archéol. Orientale du Caire Tome XIV), Kairo 1906. IX, 79 S. 40.

† Clédat, J., Le monastère et la nécropole de Baoult (Mémoires de l'Institut franç. d'Archéol. Orientale du Caire, Tome XII), Kairo 1906. 167 S. 111

Taf. 40.

† Corpus scriptorum christianorum orientalium, Scriptores coptici. Series II,

Corpus scriptorum christianorum orientalium, Scriptores coptici. Series II, Tomus II. Sinuthii Archimandritae vita et opera omnis. Ed. Leipoldt, adjuvante W. Crum, I. Textus. Leipzig 1906. 82 S. 80.

Erman, A., Über Methode u. Resultat der ägypt. Wortforschung, s. SBA. 07

VI/VII.

Erman, A., Zur ägypt. Wortforschung, s. SBA. 07. XX—XXII. S. 400—416. † Flinders Petrie, W. M., Hyksos a. Israelites cities. London 1906. VL 56 S. 40 pl.

† Foucart, G., Un temple solaire de l'Empire Memphite, s. Journ. des Sav.

July o6.

July o6.

Fraas, Wüstenreise eines Geologen in Ägypten, s. Kosmos 1906.

Gardiner, Al. H., Eine neue Hdschrft. des Sinuhegedichtes, s. SBA. 07.

VI/VII S. 142-150.

Guidi, I., Coptica, s. RAL, Ser. V. vol. XV fs. 72-100. (1906) S. 463-468.

† Hartleben, H., Champollion, sein Leben und sein Werk. Mit e. Titelbild, e. Tafel u. 19 in den Text gedruckten Abbildungen, sowie mit Einführungen von G. Maspero u. Ed. Meyer. 2 Bände. Berlin 1906 XXXIII. 593. 636 S. 8º.

U30 S. oo.

Jahn, A., Ägyptologische Miszellen, s. WZKM XX, 4 (06) S. 373—380.

† Kaufmann, C. M., Zweiter Bericht über die Ausgrabung der Menas Heiligtümer in der Mareotiswüste (Sommercampagne Juni—Nov. 1906). Mit 56 Abb. u. Plänen. Cairo 1907. 110 S. 7 Taf. 80.

† Kaufmann, C. M., Neue Funde in der Menas-Stadt, s. ROSch. 20,4.

Legge, F., The tablets of Negadah a. Abydos, s. PSBA XXVIII, 7 (06) S. 252-263. XXIX, I (07) S. 18-24; 2 (07) S. 70-73; 5 (07) S. 101-106. Moncrieff, P. Sc., Some notes on the XVIIIth dynasty temple at Wady Halfa, s. PSBA XXIX, I (07) S. 39-46.

† Moret, A., Diplomatic pharonique, s. Revue de Paris of S. 71-94.

Murray, M. A., St. Menas of Alexandria, s. PSBA XXIX, I (07) S. 25-30; 2 (07) S. 51-60; 3 (07) S. 112-122.

† Naville, E., La religion des anciens Égyptiens. Six conférences faites au Collège de France (Annales du Musée Guimet Biblioth. de Vulgarisation, t. 23). Paris 1006. III. 273 S. 80.

Paris 1906. III. 273 S. 8°.
† Naville, E., Karl Richard Lepsius, s. Allg. Deutsche Biographie, C. 51

S- 659-670.

+ Newberry, P. E., Scarabs. An introduction to the study of Egyptian seals a. signet rings. London 1907. Mit 44 Taf. 116 Textabb. 80.
† Otto, W., Die wirtschaftl. Lage u. die Bildung der Priester im hellenistischen Ägypten. Breslau 1907. 70 S. 80 (Hab.-Schrift).
† Petrie, Fl. W. M., The religion of ancient Egypt. London 1906. 98 S.

† Petrie, Fl. W. M., The religion of ancient Egypt. London 1906. 98 S. I Taf. 80.

Pier, G. C., Historical scarab seals from the Art Institute collection. Chicago s. AJSL. XXIII. (06) S. 75—94.

Reich, N., Ägyptologische Studien, S. WZKM XX, 4 (06) S. 381—390.

Reißner, G. A., The Hearst medical papyrus; hieratic text, with introduction and vocabulary. Berkeley, California, 1905. VII, 48 S. (17 facsimiles).

† Rosenberg, M., Ägypt. Einlagen in Gold u. Silber. Frankfurt a. M. 1905.

12 S. 4°.
† Rusch, A., De Serapide et Iside in Graecia cultis. Berlin 1906. 81 S. 8° (Diss.).
Schmidt, V., Two statuettes of the Goddess Buto, s. PSBA XXVIII, 6 (06)

S. 2011.

Schmidt, V., Note on a peculiar Pendant shown on three statues of Usertesen III., s. PSBA. XXVIII, 7 (06) S. 268—269.

† Smirnoff, J. J., XHM, s. Berl. Philol. Wochenschrift. 18. Aug. 06 Nr. 33/34.

† Spiegelberg, W., Der Papyrus Libbey, ein ägyptischer Heiratsvertrag. Mit 3 Taf, im Lichtdruck. Straßburg 1907. V. 12 S. (Schriften der wissensch.

Gesellschaft in Straßburg. I).

† Urkunden des ägypt. Altertums, hrsg. v. G. Steindorff. IV. Abt. Urkunden der 18. Dynastie. Leipzig 1907. 8°. Heft 9, 10 u. 11 histor. biogr, Urkunden aus der Zeit Thutmosis' III. bearb, von R. Sethe. S. 625—778.

Urkunden aus der Zeit Inutmosis' III. bearb, von R. Sethe. S. 625-778.
779-854 in Aut.
Heft 12. Histor. biogr. Urkunden aus der Zeit Thutmosis' III. u. seines Nachfolgers Amenophis' II. Bearb. v. K. Sethe. VIII S. S. 855-936 in Aut.
† Urkunden, ägyptische, Griech. Urkunden B. IV, 4. Berlin 1907.
† Wallis, E. A., The Egyptian heaven and hell. I-III Chicago 1906.
† Wiedemann, A., Die Zeichenkunst im a. Ägypten, s. Umschau X (06)

Nr. 40/41.

Winstedt, E. O., A coptic fragment attributed to James LLOrd, s. JThSt jan. 07. S. 240—248.

Winstedt, F. O., Some Munich Coptic Fragments II., s. PSBA. XXVIII, 6

לאוצר שראל, An encyclopedia of all matters concerning Jews a. Judaism, in hebrew prepared . . . . under the direction of I. D. Eisenstein a. I. Broyde. Letter Aleph. New-York 1906 livr. 1. IV + 32 S. 4°. † Bloch, A., Maimonide. Bruxelles 1907. 27 S. 8°. † Bischoff. E., Babylonisch-Astrales im Weltbilde des Thalmud u. Midrasch. Mit 12 Abb. Leipzig 1907. VIII. 172 S. 8°.

- † Buber, S., הישלים הכנוית, Jerusalem 1906. † Castiglioni, V., Mishnaiot, testo ebraico punteggiato, con tradizione ital., ecc. Parte II. Ordine delle feste. tratato del giorno festivo. Roma 1906. Cowley, A. Bodleian Geniza fragments IV. V., s. JQR XIX, 74 (jan. 07)
- S. 250-257. Elbogen, J., Studies in the Jewish liturgy, s. JQR. XIX, 74 (jan. 07) S. 229 S. 250-
- -249.
- Ginsberg, L., Geonic Responsa XIII-XV, s. JQR XIX, 74 (jan. 07) S. 257 -283.
- -203.

  Greenstone, J. H., The Turkoman defeat at Cairo, by Solomon ben Joseph ha-Kohen, s. AJSL XXII. 144—175 [Hebr. Gedicht aus d. Kairenser Genizah, samt Uebersetzung u. Anmerkungen. G. F. Moore.]

  Guttmann, M., TIDDIN TURB, Csongrad 1906.

  Hirschfeld, L., Raschi u. seine Bedeutung f. die mündl. Überlieferung. Frankfurt a. M. 1906. 19 S.

  Jacobs, J., The Jewish Encyclopaedia: a guide to its contents. New York 1906. XVIII, 162 S. 120.

  Lewish Encyclopaedia, vol. 12. New York 1906.

- Jewish Encyclopaedia, vol. 12°.

  Jewish Encyclopaedia, vol. 12. New York 1906.

  Lévy, J., Le prosélytisme juif (suite), s. RÉJ LIII, Nr. 105. (1 janv. 07),

  Z. 56-61.
- ל. 50-01.

  † אבו השאום שיום Bereschit Rabba mit kritischem Apparate u. Kommentar v. J. Theodor. Lief. 3. Berlin 1906. S. 161-241. 8°.

  † Mai monides' Kommentar z. Traktat Edujoth, Abschn. V u. VI. Zum ersten Male im arab. Urtext hrsg. Mit verb. hebr. Übersetzung, Einl., deutscher Übers., nebst kritischen u. erläut. Anmerkgn. Von A. Garbatti. Berlin 1906. 40. 19 S. 8°.
- † Maimonides', Moses, Kommentar zum Mischnah-Traktat Nazir (Abschn. I-IV). Arab. Text, nach 2 Hdschrittn. s. ersten Male hrsg. unter Beifügung der verb. hebr. Übersetzung des Jakob Ibn Abbas. Von F. Weiß. Berlin 1907.

- nach alten Hdschrstn. edit. u. mit Einleitung, Anmerkungen u. Register versehen von Men. Großberg. Lemberg 1905. 84 S. 80.

  † Matthes, J. C., De Talmud. III, s. StFrG 07, S. 17—40.

  † Ausgewählte Mischnatraktate in deutscher Übersetzung, hrsg. v. P. Fiebig.
  4. Aboda sarah: der Mischnatraktat "Götzendienst" ins Deutsche übers. u. unter bes. Berücksichtigung des Verhältnisses zum N. T. m. Anmerkgn. versehen von P. Krüger. Tübingen 1907. V, 28 S. 80.

  Poznański, S., Zu dem Sendschreiben des Nehemia Gaon (JQR XIX, 104—106), s. JQR XIX, 74 (jan. 07), S. 399—401.

  † Rapaport, G., Tales a. maxims from the Midrash. London 1907. 272 S. Schwab, M., Un hymne inédit, s. RÉJ LIII, No. 105. (1. janv. 07.) S. 114—116.

  Strack, H. L., Verloren geglaubte Teile des paläst. Tulmuds wiedergefunden, s. ThLZ XXXII, 5 (2. März 1907), Sp. 129 f.

  † Dwp Tro Deutschen des einzigen im dreizehnten Jahrhundert geschriebenen u.

- † המידר הרשלים הרו המידר. Der V. Teil des jerusalemitischen Talmuds (Kodoschim). Hrsg. nach e. einsigen im dreizehnten Jahrhundert geschriebenen u. im Besitze des Rabbi Jehoschua Banvensis gewesenen Handschrift, sorgfältig koupiert (sic!), korrigiert u. mit einem gründlichen logischen Commentar verschen vom Rabbiner Sal. Friedländer. Traktate Chulin-Bechoreth (sic!). Szinervaraljas 1906. X, 78. 74 S.
  Weill, J., Un projet de traduction du Talmud au XVIIe siècle, s. RÉJ LIII. Nr. 105. (1. janv. 07.) S. 117—119.
  Wellesz, J., Hayyim B. Isaak Or Zarous, s. RÉJ LIII. Nr. 105. 1. jan. 07. S. 67—84.

S. 67-84.

† Wünsche, A., Aus Israels Lehrhallen. Kleine Midraschim zur späteren legendarischen Literatur des A. T., zum ersten Male übers. B. L. Hft. 1. Leipzig 1907. 80 S.

Barton, G. A., and Spoer, H. H., Traces of the Diatessaron of Tatian in Harclean Syriac lectionaries, s. JBL XXIV, S. 179—195.
† Baumstark, Griechische Philosophie u. ihre Lehren in syr. Uberlieferung, s. OChr V, 1/2 (07).
† Baumstark, Zwei syr. Κοίμησις-Dichtungen auf das Entschlafen der allerseligsten Jungfrau, s. OChr V, 1/2 (07).
† Baumstark, Frühchristlich-syr. Psalterillustrationen in e. byzant. Abkürzung, s. OChr V, 1/2 (07).
† Berenbach, Zwei antihäresianische Traktate des Melchiten Paulus er-Rühib 1, s. OChr V, 1/2 (07).

† Berenbach, Zwei antinatusaniscus.

s. OChr V, 1/2 (07).

Chabot, J.-B, Éclaircissements sur quelques points de la littérature syriaque,
s. JA VIII, 2 (sept.-oct. 06), S. 259-293.

Chelkho, L., Le livre inédit de St. Ephrem sur la virginité, s. AlM X, I
(I, janv. 07), S. 23-30.

Coundly, R. H., The original language of the Syriac acts of John, s. JThSt
(jam. 07), S. 249-261.

Delaporte, L., L'Évangéliaire Héracléen de Homs, s. RB, N. S. IV, 2 (avr. 07),
S. 254-258.

S. 254-258.
† Hunnius, C., Das syr. Alexanderlied. Hrsg. u. übers. Leipzig 1907. 93 S (Aus ZDMG.)
† Kaiser, Die syr. "Liturgie" des Kyriakos v. Antiochia, s. OChr. V, 1/2 (07).
Lagrange, J., Les papyrus araméens d'Éléphantine (1), s. RB, N. S. IV, 2 (avr. 07), S. 258-271.

Ochser, Sch., A Mandaean hymn on the soul, s. AJSL XXII (06), S. 287-291.

Ochser, Sch., Sidra di Nischmata, transkrib., übers. u. mit Anmerkungen vers., s. ZDMG LXI, I (07), S. 145-177.
† Rechtsbücher, syrische, hrsgg. u. übers. v. E. Sachau (in 3 B.). B. I. Leges Constantini Theodosii Leonis. Aus der röm. Hdschrit. hrsg. u. übers. Berlin 1907. XXVI, 224 S. 80.

Scher, A., Analyse de l'histoire de Rabban Bar 'Edta, moine nestorien du VIe siècle, s. ROChr 06, 4, S. 403-423.

Schliebitz, J., Išodādh's Kommentar zum Buche Hiob. Tl. I. Text u. Übersetzung. Gießen 1907. VII, 88 S. 80. (Beiheft zu ZAW XL)

<sup>†</sup> Aliyyu'bnu'l-Ḥasan 'El-Khasrejiyy, The Pearl Strings; a history of the Resúliyy dynasty of Yemen. With translation etc. by the late Sir S. W. Redhouse ed. by E. G. Brown, R. Nicholson a. A. Rogers. Vol. I. Leiden 1907. XXVII, 320 S. 80.
† Anstecher, Jon., Die Abschnitte über die Geister u. wunderbaren Geschöpfe aus Qazwin's Kosmographie zum ersten Male ins Deutsche übertragen u. mit Anmerkgn. versehen. (Erlang. Diss. 42 S.)
Backhsh, Sh. Kh., Maulānā Mu'min Husein of Yazd, s. ZDMG LXI, I (07), S. 120—141.

S. 139-141.

S. 139—141.

Barthelemy, M., Notice sur l'ouvrage intitulé: Der vulgär-arabische Dialekt von Jerusalem nebst Texten u. Wörterverzeichnis dargest. v. M. Löhr 1905, s. JA VIII, 2 (sept.-oct. o6), S. 197—258.

Barthold, W., Itutmyš, s. ZDMG LXI, 1 (07), S. 192—193.

† Brody, H., and Albrecht, K., The New-Hebrew school of poets of the Spanish Arabian Engels. Selected texts. with introduction, notes and dictionary.

<sup>†</sup> Brody, H., and Albrecht, K., The New-Hebrew school of poets of the Spanish-Arabian Epoch; Selected texts, with introduction, notes and dictionary. English transl. of the introduction by Mrs. K. Albrecht. New York 1906. X, 217 S. 80.

Cheikho, L., Critique d'une nouvelle publication de Ta'alibi, s. AM X, 1 (1 janv. 07), S. 13-23.

Cheikho, L., Un ancien traité sur le cadran solaire, avec appendice, s. AlM X, 2 (15 janv. 07), S. 75-80.

† Corpus scriptorum christianorum orientalium. Scriptores arabici. Ser. III. Tom. XVIII. Fasc. II. Textes. — XVIII Synaxarium Alexandrinum. T. I. Fasc. II. Textes ed. J. Forget. Paris 1907. 154 S. 80.

Destaing, E., Un saint Musulman au XVe siècle, Sidi Mhammed El-Houwari, s. JA VIII. 2 (sept.-oct. 06), S. 295-438.

Dib. P., Notes sur deux ouvrages apocryphes arabes intitulés: Testament de

Dib, P., Notes sur deux ouvrages apocryphes arabes intitulés: Testament de

Notre Seigneur, s. ROChr o6, 4, S. 427—430.
† Dussaud, R., Les Arabes au Syrie avant l'Islam. Paris 1907. 178 S. mit 32 Abb. 8°.

Fischer, A., Eine interessante algierisch-marokkanische Genetivumschreibung, s. ZDMG LXI, I (07), S. 178—185.

Fischer, A., Noch einmal das Geschlecht der Infinitive, s. ZDMG LXI, I

(07), S. 240—243.
Fischer, A., Missellen, s. ZDMG LXI, I (07), S. 243—245.
Goldziher, L., Die dogmatische Partei der Salimijja, s. ZDMG LXI, I (07),

Goldsiher, L, Eisen als Schutz gegen Daemoneu, s. ARW X, I (07),

S. 1—46.
Gottheil, R., A distinguished family of Fatimide Cadis (al-Nu'mān) in the tenth century, s. JAOS XXVII, 2 (07), S. 217—296.
† Gratsl, E., Die altarab. Frauennamen. Leipzig 1906.
Heller, B., Encore un mot sur la légende des sept dormants, s. RÉJ LIII,

No. 105 (1 janv. 07), S. 111—114.

† Hirschfeld, H., Judah Hallevi's Kitab al Khazari; from the Arabic, with an introduction. New York 1906. IV, 313 S. 12°.

Hurgronje, Sn. C., Kusejr 'Amra und das Bilderverbot, s. ZDMG LXI, I (07),

S. 186—191.
† Ibn Gubayr (Ibn Giobeir), Viaggio in Ispagna, Sicilia, Siria e Palestina, Mesopotamia, Arabia, Egitto, compiuto nel secolo XII. Prima traduzione, fatta sull' originale arabo da C. Schiaparelli. Roma 1906. XXVII,

412 S. 8º. Jewettt, J. R., The Mir'at az-Zaman, s. AJSL XXII (06), S. 176. † Umayyads and 'Abasids being to the fourth part of Jurji Zaydan's history of Islamic-civilisation. Transl. by D. S. Margoliouth. Leyden 1907. XV,

325 S. 8º.

325 S. 80.

Lero y, L., Les synagogues des Juifs (Molse et Elië, d'après les traditions arabes [fin]), s. ROChr o6, 4, S. 371—402.

† Müller, D. H., Die Mehri- u. Soqotri-Sprache. III. Šhauri-Texte. Wien 1907. X, 168 S. (Sädarab. Expedition VIL)

Mžik, H. v., Einiges über Marwäns II. Beinamen: al Ḥimār und al-ǧa'dī, s. WZKM XX, 3 (06), S. 310—313.

Nöldeke, Th., Aus einem Brief von — an J. Hertel, s. WZKM XX, 3 (06), S. 308—310.

S. 308-310.

† Probst-Birabew, L'extase dans le mysticisme Musulman. Les étapes du

† Probst-Birabew, L'extase dans le mysticisme Musulman. Les étapes du Soufi, s. RPh of, 11, S. 490—498.
† Prüfer, C., Ein ägypt. Schattenspiel. (Erlang. Diss., 151 S.)
† Reckendorf, H., Mohammed u. die Seinen. Leipzig 1907. III, 134 S. (Wissenschaft u. Bildung 2.)
Torrey, C. C., The Story of a friend in need. The Arabic text edited from the Vienna manuscript of el-Ghuzüli and translated for the first time, s. JAOS XXVI, S. 296—305.

324

## Bibliographie.

† The Ethiopic version of the book of Enoch. Ed. from 23 Mss. tog. with the fragmentary Greec a. Latin versions by R. H. Charles. Oxford 1906. XXXIII, 238 S. 4°. (Anecdota Oxon. Semit. Series P. XL)
Guidi, I., Textes orientaux inédits du martyre de Judas Cyrique, évêque de. Jérusalem; texte éthiopien, s. ROChr 06, 4, S. 337—351.

† Rerum aethiop. scriptores occidentales a. seculo XVI ad XIX curants C. Beccari. Vol. V. Emanuelis d'Almeida S. J. Historia Aethiopiae liber I—IV. Roma 1907.

# ZEITSCHRIFT

FEG 26 INC.

FÜR DIE

# ALTTESTAMENTLICHE WISSENSCHAFT

(BEGRÜNDET VON BERNHARD STADE)

HERAUSGEGEBEN VON

D. KARL MARTI

PROFESSOR THE TYPINGLOGIC BY MEEN

1908

ACHTUNDZWANZIGSTER JAHRGANG MIT EINER TEXTABBILDUNG

VERLAG VON ALFRED TÖPELMANN (VORMALS J. RICKER) \* GIESSEN \* 1908



Anderweitiger Abdruck der für die Zeitschrift bestimmten Abhandlungen oder ihre Übersetzung innerhalb der gesetzlichen Schutzfrist ist nur mit Genehmigung des Herausgebers und der Verlagsbuchhandlung gestattet.

# Inhaltsverzeichnis

|                                                                                      | Seite       |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Dahse, J., Textkritische Studien. I                                                  | 1           |
| Baumann, E., ידע und seine Derivate. L                                               | 22          |
| Küchler, F., Der Gedanke des Eisers Jahwes im Alten Testament                        | 42          |
| Boehmer, J., Ein alphabetisch-akrostichisches Rätsel und ein Versuch es zu lösen     | 53          |
| Bertholet, A., Eine crux interpretum                                                 | 58          |
| Rahlfs, A., Nachwirkungen der Chronik des Eusebius in Septuaginta-Handschriften      |             |
| "Über das Fehlen der Makkabäerbücher in der äthiopischen Bibelübersetzung            | 63          |
| Spoer, H. H., Psalm 151                                                              | 65          |
| Nestle, E., Miscelle: Hosianna!                                                      | 69          |
| Küchler, F., Jahwe und sein Volk nach Jeremia                                        | 81          |
| Baumann, E., yr und seine Derivate. IL                                               | 110         |
| Rosenberg, H., Notizen aus der tannaltischen Literatur über das Geschlecht der       |             |
| hebräischen Hauptwörter                                                              | 144         |
| Miscellen:                                                                           |             |
| I. Barth, J., Zu "Hosianna"                                                          | 148         |
| Nestle, E., 2. Ein neuer Vers im Leviticus. 3. Dtn 26 17 18 4. Der Richter Elon.     |             |
| 5. Alttestamentliches aus altchristlichen Kalendern. 6. Eine empfindliche Lücke      |             |
| in unsern hebräischen Wörterbüchern. 7. Akzent bei Maqqeph                           | 148         |
| 8. Marti, K., Zur Siloahinschrift                                                    | 152         |
| Dahse, J., Textkritische Studien. II                                                 | 161         |
| König, E., Die letzte Pentateuchschicht und Hesekiel                                 |             |
| Stähelin, F., Elephantine und Leontopolis                                            | 180         |
| Caspari, W., Progressive Assimilation in II Sam 3 25 15 18 (8 18 20 7 23)            | 183         |
| Batten, L. W., David's Destruction of the Syrian Chariots                            | 188         |
| Bertholet, A., Nochmals zu Ps 2 11 f                                                 | 193         |
| Flashar, M., Das Ghain in der Septuaginta. L                                         | 194         |
| Siemens, M., Hat J. G. Eichhorn die Conjectures von J. J. Astruc gekannt, als er     |             |
| 1779 seine Abhandlung über "Mosis Nachrichten von der Noachischen Flut"              |             |
| veröffentlichte?                                                                     | 22 I        |
| Büchler, A., Kirchenkalender                                                         | 224         |
| Katsenstein, J., Akzent vor Maqqeph                                                  | 224         |
| Nestle, E., Miscellen: 1. Zum Text der Königsbücher in der vorlutherischen deutschen |             |
| Bibel. 2. Agag und Samuel in den Sprüchen des Bileam. 3. Num 23 19. 4. Noch          |             |
| einmal Dtn 26 17 18. 5. Die Wasse des Samgar (Jdc 3 31). 6. Zu I (3) Reg 18 27.      |             |
| 7. Nicht nachgewiesene Bibelzitate                                                   | 225         |
| Marti, K., Zu S. 58 f. und 193                                                       | 234         |
| Krauß, S., Städtenamen und Bauwesen                                                  | 241         |
| Spoer, H. H., Versuch einer Erklärung des Zusammenhangs zwischen Dolmen, Mal-        |             |
| und Schalensteinen in Palästina. Mit I Textabbildung                                 |             |
| Herrmann, J., Ägyptische Analogien zum Funde des Deuteronomiums                      | <b>2</b> 91 |
| Flashar, M., Das Ghain in der Septuaginta. II                                        |             |
| Bibliographie vom Herausgeber                                                        | 314         |
|                                                                                      |             |

Umstehend ein nach dem Alphabet der Verfasser geordnetes lahaltsverzeichnis.

# Inhaltsverzeichnis

# nach dem Alphabet der Verfasser

| Barth, J., Zu "Hosianna"                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| Batten, L. W., David's Destruction of the Syrian Chariots                           |
| Baumann, E., דע und seine Derivate                                                  |
| Bertholet, A., Eine crux interpretum                                                |
| " Nochmals zu Ps 2 21 f                                                             |
| Boehmer, J., Ein alphabetisch-akrostichisches Rätsel und ein Versuch es zu lösen 53 |
| Büchler, A., Kirchenkalender                                                        |
| Caspari, W., Progressive Assimilation in II Sam 3 25 15 18 (8 18 20 7 23) 183       |
| Dahse, J, Textkritische Studien                                                     |
| Flashar, M., Das Ghain in der Septuaginta                                           |
| Herrmann, J., Ägyptische Analogien zum Funde des Deuteronomiums 291                 |
| Katzenstein, J., Akzent vor Maqqeph                                                 |
| König, E., Die letzte Pentateuchschicht und Hesekiel                                |
| Krauß, S., Städtenamen und Bauwesen                                                 |
| Küchler, F., Der Gedanke des Eifers Jahwes im Alten Testament 42                    |
| " Jahwe und sein Volk nach Jeremia 81                                               |
| Marti, K., Miscelle: Zur Siloahinschrift                                            |
| " Zu S. 58 f. und 193                                                               |
| Nestle, E., Miscellen: Hosianna! (69) — Ein neuer Vers im Leviticus (149) —         |
| Dtn 26 27 18 (149) — Der Richter Elon (149) — Alttestamentliches aus                |
| altchristlichen Kalendern (150) — Eine empfindliche Lücke in unsern                 |
| hebräischen Wörterbüchern (151) — Akzent bei Maqqeph (151) — Zum                    |
| Text der Königsbücher in der vorlutherischen deutschen Bibel (225) —                |
| Agag und Samuel in den Sprüchen des Bileam (227) — Num 23 19 (228) —                |
| Noch einmal Dtn 26 17 18 (229) — Die Waffe des Samgar (Jdc 3 31) (230) —            |
| Zu I (3) Reg 18 <sub>27</sub> (231) — Nicht nachgewiesene Bibelzitate (232) —       |
| Rahlfs, A., Nachwirkungen der Chronik des Eusebius in Septuaginta-Handschriften 60  |
| "Über das Fehlen der Makkabäerbücher in der äthiopischen Bibelübersetzung 63        |
| Rosenberg, H., Notizen aus der tannaltischen Literatur über das Geschlecht der      |
| hebräischen Hauptwörter                                                             |
| Siemens, M., Hat J. G. Eichhorn die Conjectures von J. J. Astruc gekannt, als er    |
| 1779 seine Abhandlung über "Mosis Nachrichten von der Noachischen Flut"             |
| veröffentlichte?                                                                    |
| Spoer, H. H., Psalm 151                                                             |
| " Versuch einer Erklärung des Zusammenhangs zwischen Dolmen, Mal-                   |
| und Schalensteinen in Palästina. Mit I Textabbildung 271                            |
| Stähelin, F., Elephantine und Leontopolis                                           |

#### Textkritische Studien I.

Von Johannes Dahse, Pfarrvikar in Kervenheim (Kreis Gelders).

#### 1. Die Lage der Quellen von II Chr 32 30 33 14 nach der LXX.

Die Stelle II Chr 32 30 a findet sich in der LXX in vier verschiedenen Textgestaltungen:

| a. | αὐτὸς | Έζεκίας | ἐνέφραξεν | την έ | ξοδον | <b>το</b> ῦ ί | δατο | ς Γειών τὸ ἄνω     |
|----|-------|---------|-----------|-------|-------|---------------|------|--------------------|
| b. | ,,    | ,,      | ,,        | "     | "     | ,,            | ,,   | Σειών τὸ ἄνω       |
| C. | ,,    | "       | "         | ,,    | ,,    | ,,            | ,,   | Γειών την άνω      |
| d. | ,,    | "       | ,,        | ,,    | ,,    | ,,            | ,,   | τῶν πηγῶν τῶν ἄνω. |

Ein "oberer Teich" wird erwähnt Jes 7 3 und 36 2: Τζάτος Τοῦς Τοῦς, beide Male im Hebräischen abhängig von der Wasserleitung Τζάκ. In der LXX lautet die Stelle Jes 7 3: πρὸς τὴν κολυμβήθραν τῆς ἄνω ὁδοῦ ἀγροῦ τοῦ γναφέως, aber Jes 36 2 ἐν τῷ ὑδραγωγῷ τῆς κολυμβήθρας τῆς ἄνω ἐν τῆ ὁδῷ τοῦ ἀγροῦ τοῦ γναφέως. Wenn so an der ersteren Stelle in der LXX auch die Wasserleitung fehlt, so ist doch auch beim griechischen Übersetzer beide Male dieselbe Gegend gemeint, das geht aus der beidermaligen Hinzufügung des Walkerfeldes hervor. Diesem Zeitschrift & d. altest. Wiss. Jahrg. 28, 1908.

"oberen Teiche" von Jes 7 3 362 entspricht "der untere Teich" Jes 229 Hebr. In diesem 22. Kapitel des Jesaia handelt es sich nun um dieselben Verteidigungsmaßregeln, die II Chr 32 unter Anführung der "oberen Quellen" erwähnt sind. Letztere sind demnach mit dem oberen Teiche, der nach Jes mit einer Wasserleitung versehen war, identisch. Über die Lage dieses "oberen Teiches" herrschen Meinungsverschiedenheiten. MARTI zu Jes 7 3 sagt: "Weder der obere Teich noch das Walkerseld ist der Lage nach sicher bestimmt. Doch hat es das Meiste für sich, das der obere Teich in dem von GUTHE im Süden des späteren Käsemachertals aufgegrabenen Teiche, der nordöstlich vom jetzigen Siloahteich liegt, wiedergefunden ist. Von diesem Teiche führt ein Kanal zur Stadt hinaus nach den heutigen Gärten der Silwaner." "Dagegen spricht nichts dafür, daß der obere Teich mit der birket-el-mämilla im Westen der Stadt gleichzusetzen sei, und daß der Angriff von Norden zu erwarten war, zwingt nicht dazu, im Norden den Teich zu suchen; der Wasservorrat war im Süden viel besser geborgen." Und zu Jes 36 2 lesen wir bei MARTI: "Da der Rabsake von Südosten kommt, kann er sehr wohl im Süden vor der Stadt erscheinen." Diese Aussührungen MARTIS richten sich gegen die Auffassung, die GUTHE in der PRE Bd. VIII in dem Artikel "Jerusalem" vertritt, wo er auf S. 681 sagt: "Der obere Teich Jes 7 3 36 2 scheint nach der letzteren Stelle im Norden oder Nordwesten der alten Stadt gelegen zu haben; denn die Soldaten Sanheribs haben sich bei ihm aufgestellt, und feindliche Heere konnten die Stadt nur von Norden oder Nordwesten mit Erfolg bedrohen, weil sie auf allen andem Seiten durch die tiefen Täler geschützt war. Es liegt daher nahe, diesen Teich entweder in dem heutigen Mamillateich westlich vom Jafatore oder in dem sogenannten Hiskiateich (diese Benennung rührt von europäischen Forschern her), der Birket-Hammam Batrak (Patriarchenteich) wiederzufinden. Da der alttestamentliche Name einen unteren Teich voraussetzt (vgl. Jes 229), so hat man häufig den Mamillateich als den oberen und den Hiskiateich als den unteren bezeichnet; jener führt in der Tat diesem seine Wasser durch eine Leitung zu. Die jetzigen Anlagen sind nicht alt. Ein Beweis für diese Vorschläge ist unmöglich."

Zunächst ist es möglich zu zeigen, daß die Aussassung von MARTI falsch ist. Er sagt, daß von seinem "oberen Teich" im Süden des Käsemachertales ein Kanal zur Stadt hinaussührt. Der Kanal des oberen Teiches hatte aber den Zweck, das Wasser in die Stadt hinein-, und nicht es aus ihr hinauszusühren. Das ergibt sich klar, wenn man die Stellen Jes 22 9—11 II Reg 20 20 II Chr 32 2—5 30, die alle, auch nach

MARTI, von den Maßregeln handeln, die Hiskia zum Schutze der Stadt getroffen hat, mit einander vergleicht. Die Parallelstelle in II Reg nämlich sagt: ... ὄσα ἐποίησεν, τὴν κρήνην καὶ τὸν ὑδραγωγόν, καὶ εἰςήνεγκεν τὸ ύδωρ εἰς τὴν πόλιν. Danach kann unmöglich der obere Teich innerhalb der Stadt im Süden des Käsemachertales gelegen haben. muß sich vielmehr um einen Teich handeln, der außerhalb gelegen war und dessen Wasser nun in die Stadt geleitet wurde. Von solch einer Maßregel ist nun aber gerade an der Stelle Jes 22 9-11 genauer die Rede. Da heiût es Jes 22 9 ἀπέστρεψεν τὸ ὕδωρ τῆς ἀρχαίας κολυμβήθρας είς την πόλιν und 22 11 καὶ ἐποιήσατε ἐαυτοῖς ὕδωρ ἀνὰ μέσον των δύο τειχῶν ἐσώτερον τῆς κολυμβήθρας τῆς ἀρχαίας. Auch hier haben wir Differenzen zwischen Hebräer und Griechen. Denn im Hebräischen ist an der ersten Stelle nicht vom "alten", sondern vom "unteren" Teiche die Rede, und als Verbum ist 72p gebraucht, die Stelle lautet wörtlich: ihr sammeltet das Wasser des unteren Teiches, d. h. ihr sammeltet das Wasser in den unteren Teich. Der Grieche gibt nun 229 in seinem Texte nicht, wie der Hebräer, den Endpunkt der Wasserleitung, den unteren Teich, an, sondern den Anfang derselben, den alten Teich außerhalb der Stadt (vgl. 22 11) und fügt dann 22 9 zur Erklärung hinzu eic τὴν πόλιν. Demnach liegt der "untere Teich" innerhalb der Stadt und der "alte Teich" ist der "obere Teich" außerhalb derselben. Wo liegt nun der untere Teich? Er kann nicht im Süden des Käsemachertales seinen Platz gehabt haben, wie man zuerst meinen könnte. Denn dann haben wir keinen Platz für den "oberen Teich" mit dem "Walkerfeld." Wäre etwa die sogenannte Marienquelle der obere Teich und der sogenannte Siloahteich der untere, wo bliebe dann bei diesem oberen Teich Platz für das Walkerseld? Dann spricht aber noch ein zweiter Grund dagegen, daß der untere Teich im Tyropoeon gelegen hat. Denn es heißt II Chr 32 4 in der LXX von Hiskia: ἐνέφραξεν τὰ ΰδατα τῶν πηγῶν καὶ τὸν ποταμόν τὸν διορίζοντα διά τῆς πόλεως. Nach der LXX fliellt der Nachal, der verschüttet wird, nicht wie beim Hebräer "durch das Land" (was heißt das überhaupt? das tut doch jeder Nachal!), sondern durch die Stadt. Dann kann er aber nur durch das Tyropoeontal geflossen sein und demnach ging des Hiskia Bestreben nicht dahin, dort Wasser zu sammeln, sondern zu verschütten. Wir müssen also für den unteren Teich einen anderen Platz suchen. Nun liegt nach Jes 22 11 in Verbindung mit 22 9 der untere Teich, in den das Wasser des alten oder oberen Teiches gesammelt wird, ανά μέσον των δύο τειχών. Nach dem v. 10 esselben Kapitels sind aber zur selben Zeit, als an den Wasseranlagen gebaut wurde, auch an der Stadtmauer Besetsigungen angelegt worden, nämlich die II Chr 32 5 (also auch im Zusammenhang mit der Ordnung der Wasserverhältnisse) erwähnte "andere Mauer" — προτείχισμα άλλο, die sich πριτίς — εξω besindet. Nach Guthe, Artikel Jerusalem S. 679, ist dies die zweite Mauer des Josephus, die bei dem Tor Gennath, das zur ersten Mauer gehörte, begann und in einem Bogen die nördliche Gegend einschloß. Zwischen dieser Mauer und der ersten Mauer liegt nun aber der heutige Hiskiateich. Demnach muß er der untere Teich sein, in den das Wasser des alten oder oberen Teiches, d. h. aber des heutigen Mamillateiches durch eine Wasserleitung geleitet wurde. Es muß daher dort, wo die jetzigen, nach Guthe nicht alten Anlagen sind, schon ältere gegeben haben. Wir haben somit doch einen Beweis sür die Identität des Mamillateiches und des Hiskiateiches mit dem oberen und unteren Teiche des AT. Die LXX hat ihn uns geliesert.

Nun heißt das Gewässer, das in den Handschriften 44 (71) 74 106 120 134 an der Stelle II Chr 32 30 die oberen Quellen genannt wird, im Hebräischen Gichon, muß also zu einer gewissen Zeit diesen Namen getragen haben, dann kann aber der Gichon nicht mit der Marienquelle im Kidrontal identisch sein. Wenn GUTHE S. 670 sagt: "Der Gichon war nach II Chr 33 14, im Tal', d. h. im Kidrontal", so ist dagegen zu erwähnen, daß mit "Nachal" doch auch andere Täler bezeichnet wurden, z. B., wie wir schon sahen, II Chr 324 LXX ein Tal in der Stadt. Der Nachal hier braucht also nicht das Kidrontal zu sein, sondern mit dieser Bezeichnung kann ebensogut auch jenes Tal im Nordwesten der Stadt gemeint sein. Nach Westen weist doch auch der Umstand, daß die dort befindliche Höhe nach GUTHE 691/2 zur Zeit der Kreuzsahrer "Berg Gichon" genannt wurde. Ist aber der Gichon mit dem "oberen Teich" identisch, so muß man außer von einem oberen Gichon auch von einem unteren Gichon sprechen. Das tut z. B. auch THENIUS, Komm. z. d. Königen, S. 400 (vgl. auch seine Karte). Auch nach ihm ist der obere Gichon der Mamillateich. Als unteren Gichon aber bezeichnet er nun nicht den Hiskiateich, sondern den Sultansteich. Daß letzteres aber falsch ist, ergibt sich aus Folgendem. Nach der schon erwähnten Stelle II Chr 3314 baut Hiskia eine Mauer außerhalb der Stadt Davids מַּעֶרְבָה לְנִיחוֹן. Wenn an der Stelle II Chr אַ מַערבָה לְעִיר דָּוְיד heißt "nach der Westseite der Stadt Davids", so ist 33 14 nicht, wie KAUTZSCH übersetzt, durch "westwärts nach dem Gichon", sondern mit BENZINGER durch "westwärts vom Gichon" oder "an der Westseite vom Gichon" wiederzugeben. Wäre nun der untere Gichon der Sultansteich, so müßte Hiskia westlich von ihm eine Mauer gebaut haben; dies ist jedoch unmöglich. Überhaupt ist ja nach GUTHE S. 691 jener Sultansteich erst 1176 durch den Franken Germanus angelegt worden. Dann kann aber der untere Gichon nur der Hiskiateich sein, und westlich von ihm befindet sich ja die zum Fischtor führende Mauer. Ist dies aber richtig, dann kann auch die Stadt Davids, von der II Chr 33 14 die Rede ist, nicht auf dem Osthügel, sondern muß auf dem Westhügel von Jerusalem gelegen haben. πρός λίβα τῆς πόλεως Δαυίδ leitet Hiskia das Gichonwasser und an der Nordwestecke des Westhügels liegt der Hiskiateich. Wenn wir nun an der Stelle 33 14 in den meisten Handschriften der LXX für מַעַרְבָה לְנִיתון lesen ἀπὸ λιβὸς κατὰ νότον, so kann dies nicht ursprünglicher LXX-Text gewesen sein. Denn λίψ bezeichnet dasselbe wie νότος, vgl. Num 2 10, wo die Handschristen X 15 16 29 30 52 55 64 73 77 82 83 131 und Ald. Lips. Cat. N. πρὸς νότον, die übrigen πρὸς λίβα lesen, und VII 85 130 Lips. λίβα als Randlesart zu vóτον bieten; "von Süd-Westen nach Süd-Westen" aber ist Unsinn. So wird hier ἀπὸ λιβός und κατὰ νότον je eine aus verschiedener Auffassung des Hebräischen entspringende Übersetzung des מַּעֶרֶבָה sein. Dann hat aber auch hier in der Vorlage der ursprünglichen LXX die Bezeichnung לְנְיתוֹן gesehlt, wie dieser Name auch 32 30 bei der Handschriftengruppe 44 (71) 74 106 120 134 sich nicht findet. Die Rezension 19 108 121 Compl. hat dann aber in ihrem Hebräer das hier wie 32 30 später eingesetzte Gichon gelesen und fügt es zu der Doppelübersetzung άπὸ λιβὸς κατά νότον mit τοῦ Γειών hinzu, was B\* verkürzt in ἀπὸ λιβὸς κατὰ Γιόν. Demnach kann aus den Himmelsrichtungen ἀπὸ λιβὸς κατὰ νότον kein Grund gegen unsere Auffassung dieser Stelle beigebracht werden. Es bleibt vielmehr dabei, daß die hier erwähnte Mauer sich an der Westseite des Hiskiateiches befand, daß dieser der untere Gichon ist, und daß die Stadt Davids, von der 32 30 33 14 die Rede ist, auf dem Westhügel, und nicht auf dem Osthügel gelegen hat.

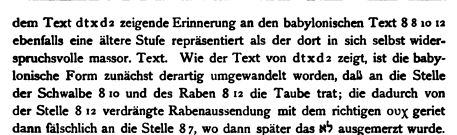
## 2. Die Aussendung der Vögel Gen 86-12.

An der Stelle Gen 87 fehlt auffallenderweise bei der Aussendung des ersten Vogels, des Raben, in unserem massor. Text die Angabe des Motivs, in der LXX finden wir es dagegen hinzugefügt. Mit Recht hat man aus jenem Fehlen des Motivs in 87 geschlossen, daß die Aussendung des Raben hier nicht an richtiger Stelle stehe. Dafür haben wir nun, was bisher nicht beachtet ist, einen urkundlichen Beweis. In dem LXX-Kodex M sind nämlich die fünf Linien von unervende von

κορακα 87 bis απεστειλε 88 mit Obelen versehen. Demnach hat es eine Textgestalt gegeben, die die Aussendung des Raben nicht an dieser Stelle erwähnte. Auf solch' eine Textgestalt geht aber der griechische Text der Handschriften 1 dt x d2 zurück. Bei diesen haben wir zunächst in 88 nicht das auf eine vorhergehende Aussendung des Raben bezügliche οπισω αυτου, sondern das auf Noah sich beziehende παρ' αυτου (dasselbe auch apr Lect.-Pal.; Phil. Chr.). Während dann im massor. Text auf die Aussendung des Raben die Aussendung der ersten Taube ohne Angabe der Zeitdifferenz folgt, und es dann doch 8 10, bei der Aussendung der zweiten Taube, heißt, als ob schon eine ähnliche Zeitangabe vorhergehe: "er wartete noch sieben andere Tage", finden wir in der Textgestalt von dtxd2 nichts von dem hebräischen אחרים und nichts von dem griechischen textus receptus ετερας παλιν, sondern es heißt einfach επισχων ετι επτα ημερας εξαπεστειλεν την περιστεραν (ebenso abw; eine Äthiop. Hdschr. Chr.; das ετερας lassen auch fehlen ehi\*jlmno-Äthiop. Hdschriften, Arm. Lect.-Pal., das παλιν gp). 8 12a lautet dann in der Textgestalt von dtxd2 και επισχων ετι επτα ημερας ετερας εξαπεστειλεν την περιστεραν, also ohne παλιν (ebenso ap w Sahid von 1892 ed. MASPÉRO, Lect. Pal., Chr.; bei x und Äthiop. fehlt auch ετερας; bei ejns Armen. steht παλιν, aber fehlt ετερας<sup>2</sup>). In dieser Textgestalt von dtxd2 ist also 88 8 10 und 8 12 jedesmal von der Aussendung der Taube die Rede, ohne daß in den vv. 10 und 12 sich eine Andeutung von der schon vorangegangenen Taubenaussendung fände. Da kommt doch von selbst die Vermutung, daß dieser Text eine Erinnerung an einen älteren bewahrt hat, in dem an zweiter und dritter Stelle nicht von einer Taube die Rede war, sondern von einem andern Vogel. Daß diese ältere Textgestalt die babylonische ist, bedarf keines Beweises. Denn da ist ja die Reihenfolge: "Als der siebente Tag herankam, ließ ich eine Taube heraus ..... ich ließ eine Schwalbe heraus ..... ich ließ einen Raben heraus ... und er kehrte nicht zurück." Nun haben wir bezüglich des Raben in der gesamten LXX-Überlieferung und in der syrischen Übersetzung die Angabe: er kehrte nicht zurück, also genaue Übereinstimmung mit der babylonischen Form. Liegt hier aber Abhängigkeit vom babylonischen Bericht und also ein älterer Text als der des jetzigen Hebräers vor, so werden wir annehmen dürfen, daß die sich in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier und in der folgenden Studie werden die griechischen Handschriften nach der neuen Cambridger Genesis-Ausgabe zitiert; über die Art der Bezeichnung vgl. die Vorbemerkung zu Studie 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> παλιν steht bei t!



#### 3. Die Dauer der Sintflut.

In betreff der Dauer der Sintflut ist man noch zu keinem übereinstimmenden Ergebnis darüber gekommen, ob es sich um Sonnen- oder Mondjahre, um welche Monatsreihe es sich handelt und wie die Differenzen des hebräischen und griechischen Textes zu erklären sind. Merkwürdigerweise hat man bei der Erörterung dieser Fragen noch gar nicht sämtliche vorhandenen Parallelberichte zur Erklärung herangezogen. Man begnügt sich gewöhnlich mit der Angabe, daß die LXX an den Stellen 7 11 8 4 eine Korrektur biete, erwähnt aber nicht die in der ed. Compl. an der Stelle 8 14 vorliegenden Varianten, trotzdem diese doch durch ihre Übereinstimmung mit dem Buche der Jubilaeen wenigstens einer Erwähnung wohl wert wären. Folgende Tabelle gibt die in Betracht kommenden verschiedenen Lesarten, wobei für die LXX die neue große Cambridger Ausgabe, für das Buch der Jubilaeen LITTMANNS Übersetzung benutzt ist.

| Gen.     |                                                                | Mass.<br>Text |        | Gewöhnl.<br>LXX | Handschriften: Buch der bdgpwd2 Jubilaeen                  |
|----------|----------------------------------------------------------------|---------------|--------|-----------------|------------------------------------------------------------|
|          | (Einzug in die Arche                                           |               |        |                 | 1/II—16/II                                                 |
| 7 11 ff. | Einzug in die Arche<br>Schließung der Arche<br>Anfang der Flut | 17/II         | 17/II  | 2 <b>7/II</b>   | <sup>27/II</sup> } 27/II                                   |
| 8 4      | Landung                                                        | 17/VII        | 17/VII | 27/VII          | 27/VII —                                                   |
| 8 5      | Hervortreten der Gipfel                                        | 1/X           |        | ı/XI            | $I/X \begin{pmatrix} ebenso \\ ai*jkrtx \end{pmatrix} I/X$ |
| 8 13     | Gewässer versiegt                                              |               |        |                 | "Im ersten<br>Monat" Compl.<br>DE bdmo*tw] I/I             |
| 8 14ff.  | Erde ganz trocken<br>Öffnung der Arche<br>Auszug aus der Arche | 27/Il         |        | 27/II           | 17/II (ebenso) 16/II                                       |
|          |                                                                |               |        |                 | (nicht Compl.)                                             |

Irrtümlicherweise geben außerdem 7 11 die Zeugen Eibry Äthiop. das Jahr 601 an und im selben Verse schreibt j fälschlich den o' (anstatt  $\lambda_0$ ) das Datum 17 zu; und endlich übersetzen ILGEN und VATER 8 5 fälschlich "am 11/X." Andere offenbare Schreibfehler übergehe ich.

Ein Blick auf unsere Tabelle zeigt, welch' interessante Varianten die Spalten 4 und 5 bieten. Diese beiden stehen in enger Beziehung zu einander und vertreten eine reichere Tradition, als uns von den andern Zeugen geboten wird. Vielleicht können wir nun aus dem Buche der Jubilaeen näheren Aufschluß über die Art der Jahre und Monate, die in ihm und dann auch in dem Text von bdgpwd2 gemeint sind, gewinnen.

An den Schluß des Sintflutberichtes knüpst das Buch der Jubilaeen die Einsetzung des Wochensestes an. Es heißt dort 617 "in diesem Monat" d. i. aber der dritte Monat, soll man es begehen. Der Monat des Wochensestes ist aber der Monat Sivan, also handelt es sich nach Auffassung des Buchs der Jubilaeen in der Sintflutgeschichte um die Monatsreihe, die mit Nisan beginnt. Der in dem Sintflutbericht vorkommende zweite Monat ist also der Ijjar. Dieselbe Art der Monatsrechnung zeigt sich Jub. 34 18, wo für den Versöhnungstag das Datum 10/VII genannt wird; jener Tag wird dort in Beziehung gesetzt zur Klage Jakobs über Joseph. Was nun die Jahre anlangt, so rechnen die Jubilaeen nach Sonnenjahren von 364 Tagen 6 32 und polemisieren gegen diejenigen, die die Monate, Sabbate, Feste und Jubiläen auflösen, weil sie dem Monde folgen, der die Zeit verdirbt und von Jahr zu Jahr 10 Tage vorgeht 6 36 37. Solch ein Sonnenjahr lang hat nun aber nach den Jubilaeen die Sintflut gedauert. Dieselben Anschauungen haben wir in dem Buche Henoch. Dort heißt es 106 15 in der Noahlegende: "Eine Sintflut und ein großes Verderben wird ein Jahr hindurch kommen." Auch hier ist ein Sonnenjahr gemeint, vgl. 74 10 12 75 2 82 4 6 11. Das Buch Henoch vertritt nun aber ebenso wie das der Jubilaeen palästinensische Tradition. Dann ist es aber nicht erst der griechische Übersetzer gewesen, der "vom ägyptischen Jahr von 365 Tagen ausgehend 7 11 8 4 geradezu den 27. Tag eingesetzt hat" (DILLMANN), sondern es handelt sich bei der Annahme von einem Sonnenjahr um eine ältere Anschauung. Daß auch in unserm Hebräer eine Rechnung nach Sonnenjahren steckt, zeigen doch deutlich die 150 Tage, die sich in dem massor. Text 724 und 83, wie in den Jubilaeen 527 ("fünf Monate, 150 Tage") finden. Es sind hier sogenannte "Sonnenmonate" von 30 Tagen gemeint, wie es auch der Fall ist Henoch 74 11 78 15, nach welchen Stellen "der Überschull der Sonne" über den Mond 6 Tage im Jahr beträgt. Hat aber so, auch nach dem Hebräer, die Flut gerade ein Sonnenjahr gedauert, so muß ursprünglich an den Stellen 711 und 814 dasselbe Datum gestanden haben. Es fragt sich, mit welcher von beiden Stellen nachträglich eine Änderung vorgenommen worden ist. In dem textus recept. der LXX wird an allen in Betracht kommenden Stellen nur der 27. Tag genannt. Dagegen sind dem Buche der Jubiläen und auch dem Texte von bdgpwd2 beide Daten bekannt. Denn in dem letztgenannten heißt es εξηρανθη η γη am 17/II und die Öffnung der Arche erfolgte am 27/II. Und im Buche der Jubiläen sind ebenfalls diese beiden Ereignisse, die im Hebräer auf dasselbe Datum fallen, verschiedenen Tagen zugewiesen: die Erde ist trocken am 16/II und die Arche wird geöffnet am 27/II. Während nun aber der Einzug aller lebenden Wesen in die Arche nach bdgpwd2 (und auch den andern LXX-Handschriften) am 27/II und nach dem Hebräer am 17/II stattgefunden hat, lällt das Buch der Jubiläen ihn vom I/II bis zum 16/II erfolgen. Merkwürdigerweise beginnt dann aber, nach dem LITTMANNS Übersetzung zugrunde liegenden Text, die Flut nicht am 17/II, sondern erst am 27/II. Wenn nun aber der Einzug in die Arche am 16/II beendet ist, so wird doch auch im Jubiläenbuch ursprünglich am 17/II die Flut begonnen haben. RÖNSCH, Das Buch der Jubiläen, S. 241 gibt auch wirklich für unser Buch als Datum für den Eintritt der Flut den 17/II 1308 an, auch ist nach ihm am 17/II 1309 die Erde trocken. Auf welchen Handschriften seine Angaben beruhen, kann ich nicht ausmachen. Daß aber dem Verfasser des Jubiläenbuches der 17/II als Beginn der Sintflut seststand, solgt klar daraus, daß er Kap. 3 17 als den Tag des Sündenfalls ebenfalls den 17/II angibt, offenbar doch als Analogie zum Beginne der Sintflut. Stimmen aber so in dem Anfangsdatum Hebräer und Jubiläenbuch überein, so werden wir für Gen 7 11 das Datum 17/II als gesichert annehmen dürfen. Dann aber folgt, daß das Datum Gen 814 im Hebräer nicht ursprünglich ist, daß hier die Rezension bdgpwd2 das Ursprüngliche 17/II bewahrt hat. Ist dieses Datum hier aber ursprünglich, dann auch die diesem Texte mit dem Jubiläenbuche gemeinsamen Angaben: der Zusatz 814 και εβδομη και εικαδι του μηνος ανεωξεν την κιβωτον und der Zusatz 8 19 εν μια του μηνος του τριτου. Aus diesem Texte ist durch Verkürzung der jetzt im Hebräer vorliegende Text entstanden, von den drei vorliegenden Daten hat er das mittelste genommen und dadurch das Plus von 10 Tagen erreicht.

Bisher haben wir sestgestellt, daß für Gen 7 11 der 17/II, sür Gen 8 14 zwei Daten mit verschiedenen Ereignissen, der 17/II und der 27/II, und

für Gen 8 19 der 1/III als ursprüngliche Daten anzunehmen sind. Buche der Jubiläen ist nun sekundär die Angabe für den Einzug in die Arche 1/II-16/II, da sie offenbar das im Hebräer an einem Tage stattfindende Ereignis durch Verteilung auf einen längeren Zeitraum glaubwürdiger machen will, und ebenfalls das Datum 16/II für das Trockensein der Erde. Sekundär ist bei dem Texte bdgpwd2 Gen 7 11 das Datum 27/II. Es beruht auf einer Anschauung, die die Öffnung der Arche Gen 8 14 als Endtermin der Flut faßte und demgemäß die Schließung der Arche und den direkt darauf folgenden Beginn der Flut genau ein Jahr vorher sein ließ. Auch im Buche der Jubiläen ist nach LITTMANNS Übersetzung die Arche gerade ein Jahr lang geschlossen. Sekundär sind in dem gewöhnlichen Texte der LXX die Angaben 711 84 814 und auch Gen 85 das Datum I/XI, das aus einer unrichtigen Beziehung des Zahlworts zu erklären ist, wie wir sie in etwas anderer Weise noch bei VATER und ILGEN fanden. Ebenfalls aus solch einer Ungenauigkeit erklärt sich die gekürzte Angabe Gen 8 13 bei DE bdmo\*tw. Die Änderung des Datums Gen 84 beim Griechen erfolgte natürlich gleichzeitig mit der von Gen 7 11.

Anmerkung. Ich mache auf folgende Notiz von Holmes zu Gen 7 11 aufmerksam. Codex 64 margo hat excisis reliquis — ιγυπτιους — ων κη. Holmes fragt: Fuitne κατ' αιγυπτιους μην ημερων κη? Gewöhnlich wird der Monat der Ägypter zu 30 Tagen angegeben; ist vielleicht auch sonst noch für ihn eine Dauer von 28 Tagen bezeugt?

#### 4. Zur Reihenfolge der 10 Gebote.

Über die Reihenfolge des 6. 7. und 8. Gebotes in den LXX-Zeugen finden sich in den Erklärungen zu Ex 20 13-15 ungenaue Angaben. HOLZINGER, Exodus S. 6) sagt, es habe LXX B die Reihenfolge VII VIII VI, A und F VI VIII VII, PHILO VII VI VIII. Die Angabe über A und F ist unrichtig. Swete, Introd. to the O. T. in Greek S. 234 verweist für die von B gebotene Reihenfolge auf Lk 18 20 Rm 139 Jak 211 und PHILO; genauer hätte er erwähnen müssen, daß B und die genannten Zeugen in der Voranstellung des Verbotes des Ehebruchs übereinstimmen, daß B sich aber von ihnen dadurch unterscheidet, daß er das Verbot des Tötens am Schlusse hat. Ich gebe im Folgenden das vollständige handschriftliche Material nach HOLMES.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Lesart der Handschriften 15 71 76 läßt sich nach den Angaben von Holmes nicht feststellen.

|       | Mord,<br>Ehebruch, Diebstahl                                            | Ehebruch,<br>Mord, Diebstahl   | Ehebruch,<br>Diebstahl, Mord   |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|
| Ex 20 | 1. AFM 18 19 25 29<br>52 55 58 59 64 72<br>83 85 106 108 128<br>131 134 | 78 130 136                     | B 32 53 56 74 82 84<br>118 129 |
|       | 2. Mt 5 21 27 19 18 (Mk 10 19)                                          | Lk 1820 Rm 139<br>Jak 211      | _                              |
|       | 3. Josephus                                                             | PHILO, CLEM. ALEX.,<br>THEOPH. | _                              |
| Dtn 5 | AF und die neben-<br>stehend nicht ge-<br>nannten Minuskeln             | 76 106 108 118                 |                                |

Die an der Exodus-Stelle mit B übereinstimmenden Minuskeln sind e sil. geschlossen. Von ihnen können aber die Angaben über 53 56 129 auf Glaubwürdigkeit Anspruch erheben, denn diese Zeugen bilden die häufig in der großen Cambridger Genesis-Ausgabe vorkommende Gruppe fir, mit deren Lesarten auch sonst B übereinstimmt. Diejenige Rezension, die im Exodus die Reihenfolge "Ehebruch, Mord, Diebstahl" hat, ist in der Genesis vertreten: in der Oxforder Ausgabe durch die Handschriften 14 16 18 25 32 38 57 64 73 77 78 79 131, in der Cambridger durch egj, bei DE LAGARDE durch mt. Welche Rezensionen bei den verschiedenen Gruppen vorliegen, wird die folgende Studie ergeben.

# 5. Die Rezensionen der griechischen Genesis auf Grund der Varianten zu Cap. 42.

Vorbemerkung. In der neuen Cambridger Genesis entsprechen die für die Minuskeln gebrauchten kleinen Buchstaben folgenden Ziffern bei HOLMES:

$$a = 15$$
  $e = 52$   $i = 56$   $m = 72$   $q = 120$   $u = y = 121$   
 $b = 19$   $f = 53$   $j = 57$   $n = 75$   $r = 129$   $v = a2 = Forts$ .  $v$ .  $E$   
 $c = 38$   $g = 54$   $k = 58$   $o = 82$   $s = [131]$   $w = c2 = 135$   
 $d = 44$   $h = 55$   $l = 59$   $p = 106$   $t = 134$   $x = d2 = 61$   
In der Genesis-Ausgabe von DE LAGARDE ist:  $m = 25$ ,  $t = [130]$ .

Der Cambridger Codex s wird im Vorwort von HOLMES 131, im Apparat aber gewöhnlich 130, und DE LAGARDE's Codex t im Vorwort von HOLMES 130, im Apparat gewöhnlich 131 genannt; ich gebe

mit Absicht immer die Angaben des Apparats. Bei dem Codex c = 38 - Escurial Y II 5 muß den Cambridger Herausgebern ein Versehen passiert sein, denn nach ihnen soll dieser Codex Gen 43 beginnen und 1413—1615 desekt sein, bei HOLMES wird aber Codex 38 sowohl in dem letztgenannten Abschnitt wie in den ersten Kapiteln der Genesis zitiert.

Es ist bisher noch nicht der Versuch gemacht worden, durch Ordnung der Varianten der griechischen Genesis-Handschriften ein Urteil über die in den Handschriften nachzuweisenden Rezensionen der griechischen Genesis zu gewinnen. Ich habe für das letzte Drittel der Genesis den Versuch gemacht und gebe im Folgenden zur Probe für Cap. 42 eine Klassifikation des von der neuen Cambridger Ausgabe gebotenen Variantenmaterials. Auf die sich leider sehr häufig findenden Widersprüche zwischen der großen Oxforder und der neuen Cambridger Ausgabe gehe ich hier nicht ein. Glücklicherweise werden die Lesarten der gefundenen Rezensionen durch die Ungewißheit, in die man dadurch versetzt ist, selten in Frage gestellt, für die Feststellung der Lesart einer einzelnen bestimmten Handschrift ist es aber sehr bedauerlich, daß die Cambridger Herausgeber nicht durch irgend ein Zeichen darauf hingewiesen haben, daß ihre Kollation trotz des Abweichens der Oxforder Ausgabe auf Genauigkeit Anspruch hat. Leider findet sich nämlich nicht immer das Richtige in der neuen Ausgabe.

Zunächst hebt sich nun eine Handschristengruppe ab, die eine aufsallende Übereinstimmung mit unserm Hebräer zeigt, wenn die meisten andern LXX-Handschristen von ihm abweichen. Diese Gruppe wird gebildet aus den Handschristen ackmosxc2, zu denen gelegentlich noch andere treten, die dann jedesmal von mir in Klammern hinzugesügt sind. Gemäß jener Übereinstimmung mit dem Hebräer haben wir bei dieser Gruppe

- 1. Zusätze: 42 1 + Ιακωβ acsxc2 (egijt); v. 2 + και ειπεν ackmxc2; v. 2 + εκειθεν acmoc2 (qu; an anderer Stelle x); v. 4 + Ιακωβ acmosxc2 (D1 Arm sub \*; nach Holmes auch 56 76); v. 11 + ημεις υιοι ενος ανδρος εσμεν c, + ημεις εσμεν  $\mathbf{k}$  x, + ημεις amc2; v. 13 + ημεις υιοι ενος ανδρος  $\mathbf{m}$  xc2, + ήμεις υιοι ενος ανθρωπου  $\mathbf{k}$ , + ημεις ενος ανδρος υιοι c, + υιοι ενος ανδρος ao; v. 18 + Ιωσηφ amosxc2 (DFb 56 76) an anderer Stelle c; v. 26 + αυτων acmosxc2; v. 27 + και ackox (L bw).
- 2. Weglassungen: v. 5 εις Αιγυπτον cmox (A bvw); v.27 αυτου<sup>ε</sup> amoc2 (bvw); v. 33 του οικου aksc2 (A flna2).

- 3. Dem Hebräischen besser entsprechende Stellung: v. 15 μη ελθη ackmoxc2 (dfinp); v. 17 τρεις ημερας acmoxc2; v. 24 απ' αυτων τον Συμεων ackmoxc2; v. 28 απεδοθη το αργυριον μοι [μου] ksxc2[m], απεδοντο αργυριον μου a (απεδοθη μοι το αργυριον μου bc, απεδοθη το αργυριον ο); v. 32 δωδεκα εσμεν αδελφοι acmosxc2; v. 32 σημερον νοτ μετα ackmoxc2 (f); v. 33 αδελφον υμων ενα amox (DFb, al dpt).
- 4. Dem Hebräischen besser entsprechende Übersetzung: v. 16 λαβετω ackoxc2 (Fbl); v. 21 και ειπαν mox (Erv<sup>mg</sup>), και ειπον ac (bw).
- Sonstige Besonderheiten: v. 6 επι προσωπον επι της γης aoxc2 (i\*), v. 38 το γηρας μου ackmoxc2 (egjva2).

Von Besonderheiten einzelner Codices dieser Gruppe sind hervorzuheben:

- I. Bei codex a: v. 11 ανθρωπου ενος; εσμεν ειρηνικοι (0); ουκ εσμεν; v. 19 αδελφοι εις εξ υμων κατασχ.; υμεις δε βαδισατε και αγορασατε (letzteres auch E); v. 21 ναι εν αμαρτιαις (so a allein von unserer Gruppe); v. 27 ελυσε δε . . . . και; v. 33 γνωσομεθα (A); v. 38 εις αδην.
- 2. Bei codex k: v.7 + autous (D1);  $v.10 + \pi pos$  autov; v.13 hmer of particles for adelyoi; + hm here; v.16 havepon general to pha; om ei man (E cf); v.37 + moi.

Neben dieser Gruppe fallen deutlich zwei andere ins Auge, die offenbar besondere Rezensionen darstellen, siehe dafür zunächst v. 6 LXX της γης; r(k) πασης (της) γης; egj της Αιγυπτου; v. 37 LXX αναξω αυτον; ir (Dch) αξω αυτον; ej αυτον αξω.

Es sind dieselben Gruppen, die wir oben schon kennen gelernt haben. Von ihnen zeigt die Gruppe egj, wozu außerdem bei DE LAGARDE mt, bei HOLMES 14 16 18 32 38 64 73 77 78 79 gehören, folgende Besonderheiten:

- I. Häufige Veränderungen hinsichtlich der Pronomina, Präpositionen, Konjunktionen und sonstiger Partikel: v. 7 εις προσωπον 14 16 77 131; v. 10 ου statt ουχι egj; v. 27 τοις ονοις αυτων 14 16 131 (L fi\*); v. 28 τουτο + ο egj (altv<sup>mg</sup>); v. 29 εν statt εις 14 16 77 131 (D<sup>2</sup>m 56 76); v. 33 ει statt οτι 14 16 131 (στι ει j).
- 2. Vertauschungen von sonstigen Synonymen: v. 9 της γης für της χωρας egj (DEi\* 56 76); v. 11 απαντες für παντες egj; v. 12 μαθειν für ιδειν egj; v. 28 διανοια für καρδια egj; v. 37 αναγαγω für αγαγω egj; v. 38 ηξεται für καταξετε gj.
  - 3. Zur Verdeutlichung dienende Abweichungen: v. 5 + kau vor o

λιμος egj; v. 6 της Αιγυπτου statt της γης egj; v. 13 + ημων egj (di\*np); v. 24 + καθως προτερον 14 16 77 131.

- 4. Stilistische Änderungen: v. 35 ιδοντες statt ειδον 14 16 77 130 (bkwa2); v. 36 εγενοντο egj (cla2); v. 37 τους δυο μου υιους 14 16 77 79 131 (fa); αυτον αξω ej.
  - 5. Sonstiges: v. 22 om και ουκ ειζηκουσατε μου egj.

Übereinstimmung mit der zuerst genannten Gruppe haben wir v. : + Ιακωβ; v. 38 το γηρας μου.

Bei der Gruppe fi(ia)r haben wir nach der Cambridger Ausgabe folgende Eigenarten:

- I. Zusätze: v. 5 + σιτον fi²r (= Codex Kenn. 650!); + και να εν fi² (dnptxc²); v. 6 + πασης νοι γης (k); v. 32 + εστιν fir (n; y an anderer Stelle; + υπαρχει a²).
- 2. Vertauschungen von Synonymen: v. 2 αγορασατε statt πριασθε fier.
- 3. Stilistische Änderungen: v. 37 αξω αυτον ir (Dch [55 56 76 129 131 HOLMES]).

Aus dem Apparat von Cambridge gewinnt man jedoch noch kein vollständiges Bild von unserer Rezension. Berücksichtigt man aber dazu die Kollationen von Holmes, so kommen noch folgende Varianten für sie in Betracht.

- v. 4 + εν τη οδω 56 59 76 (31 128), El nach Cambridge;
- v. 5 Ιακωβ statt Ισραηλ 56 59 82, lo;
- v. 10 ηλθον 56 71 75 76, i\*n;
- v. 16 μα statt vη 20 59 84 129 130, M<sup>mg</sup>Ehlr<sup>b</sup>s;
- v. 18 τον γαρ θεον 30 56 59 72 76 79 134, DEM flmtv;
- v. 24 Ιωσηφ εκλαυσεν 59 72 75, lmns;
- v. 35 om autous 25 30 56 76, Dv;
- auch v. 12 της γης ηκατε ιδειν 30 56 71 76, v.

Von den diese Varianten bietenden Codices sind als solche, die häufiger zu unserer Gruppe Beziehungen haben, hervorzuheben die Cambridger l = 59, n = 75 und die Oxforder 30 56 76. Zur Zusammengehörigkeit von 56 76 vergleiche man noch v. 14 om om nach λεγων 56 76; v. 16 απαγαγετε 56 76; v. 20 απαγαγετε 56 76; v. 25 εν τη οδω 56 76; zur Zusammengehörigkeit von 56 (— i) und 53 (— f) v. 19 βαδισαντες 56 fi; v. 21 ειπεν δε 56 fi; v. 22 om και vor ιδου 56 fi. Wie es kommt, daß Holmes so oft Lesarten von 56 bietet an Stellen, wo die Cambridger Ausgabe über i schweigt, bedarf noch der Auf

- klärung <sup>1</sup>. Die Handschriften 30 und 75 n werden wir wieder antreffen bei der letzten von uns zu besprechenden Gruppe. Von sonstigen Sonderlesarten einzelner Handschriften unserer Gruppe sind hervorzuheben:
- 1. Bei codex 1: ν. 1 εσται (εστη 108); ν. 2 οπ και μη αποθανωμεν; ν. 13 Stellung εν γη Χανααν αδελφοι; ν. 16 statt η μην νοι κατασκοποι: υμεις (m); ν. 22 οπ λεγων (b); ν. 24 οπ προσηλθε; οπ απ' αυτων (s); ν. 30 + κυριε (vgl. ν. 31 + κυριε k); ν. 36 απ' εμου (vgl. κατ' εμου 32 M<sup>mg</sup> 128 mg); ν. 38 αυτω μαλακισθηναι at).
- 2. Bei codex f: v. 4 met autwy statt meta  $\tau$ . ad. aut.; v. 5 hldov out; v. 6 om  $I\omega\sigma\eta\phi^{\tau}$  bis  $\gamma\eta\zeta^{2}$ ; v. 7 este statt  $\eta\kappa\alpha\tau\epsilon$ ; v. 10 alla  $\eta$ ld. of paideg sou; v. 14 + legwy; + ou vor touto und am Schlusse nach Holmes;!; v. 15 prog me statt wde (vgl. v. 34, wo wde statt prog me bei s); v. 19 om et vor eirhytikol f (n 16); v. 22 om autou hinter aima; v. 24 +  $I\omega\sigma\eta\phi$  nach apostrageig de f (a); v. 26 om ekeidev (Or-lat, Chrys); v. 27 cortasma; zweimal Form von marsipation; v. 28 om  $\eta\mu\iota\nu$ ; adelpoig nach autou; v. 30 eig wulakhy (a); v. 33 om  $\eta\mu\iota\nu$  f (bw); v. 34 om kai ev  $\tau\eta$   $\gamma\eta$  empa.; v. 35 om  $\eta\nu$  (m); v. 36 om  $I\alpha\kappa\omega\beta$ -autwy; v. 37 om o de eige; v. 38 om  $\eta$  eav por.
- 3. Bei codex E resp. a2, der nach obiger Liste v. 4 16 18 mit unserer Gruppe ging; v. 8 εγνωσαν (fmn 71, ebenso 71 in v. 23); v. 18 σωζεσθε (71); v. 32 + οι vor υιοι (b); + ποτε και vor ο εις; αφανης γεγονεν statt ουχ υπαρχει; υπαρχει statt εστιν bei fir ny; v. 34 om αλλ οτι ειρην. εστε (m).
- 4. v. 37 haben nach HOLMES 20 56 εις τας χειρας, so lesen nach der Cambridger Ausgabe i\* und Chr. Zur Übereinstimmung von 20 und Chrys vgl. v. 31 nach αυτω + οτι 20 Chr; v. 33 φανεισθε 20 Chrys. In v. 38 hat 20 allein ηξει.

Häufig haben wir nun die Erscheinung, daß die LXX-Handschriften sich in Gruppen teilen, die größer sind als die bisher besprochenen. So ist es der Fall:

- 1. v. 9 + αυτου EM egj hlnptv<sup>mg</sup>
- 2. "15 μα DEF\*Mmg egj bchklrstvwyc2; die andern vη

I Man hat gemeint, die holmesianischen Codices 56 und 64 seien identisch; doch führt Omont in seinem Inventaire beide auf (Medic. Reg 2240 u. Font. Reg 1871); 56 wird an Stellen zitiert, wo 64 desekt ist, und beide haben verschiedene Scholien, z. B. Dt 347.

- v. 20 πιστευθησονται ADFM egj bhlqtuvwy; die andern πιστευθησεται<sup>2</sup>
- 4. " 21 ναι εν αμαρτιαις EFM egj abdlnptw; die andern ναι εν αμαρτια
- "21 η θλιψις ADLM egj abcfmoqrsuvwxyc2; die andem πασα η θλ.
- 6. " 23 ερμηνευτης AM egj abhloqrtuvwy; die andern ερμηνευς
- 7. " 32 μικρος F\*L egj ikmquvx; die andern μικροτερος\*
- 8. " 33 om υμων AFLM egj bhilrvwy
- 9. , 34 προς με vor τον αδελφ. AFM egj hlqrtuvy; die andern: nach τον νεωτ.
- 10. " 36 ταυτα παντα FL egj abcdfilnopqrstuwa2 c23; die andem παντα ταυτα.

Von diesen Stellen ist bei Nr. 1, 5 und 6 der Text von F desekt. An den übrigen Stellen sehen wir, daß F (F\*) stets und M sieben Mal (M<sup>mg</sup> einmal) die Lesart von egj teilt. In solchen Fällen gibt dann F<sup>b</sup> die andere Lesart

Nr. 3 πιστευθησεται Fb? ackmosxc2 dfinp

Nr. 8 + vpwv DFb amox dfianpt

Nr. 9 προς με nach νεωτ. DLFb ackmoxc2 bdfinpw.

Einmal haben wir auch den Fall, daß Fb? die Lesart von ackloxce (λαβετω), dagegen Fc? die von dnp (αγαγετω) v. 16 gibt. An folgenden Stellen ist Fb gleich dnp: v. 28 εποιησεν ημιν ο θεος FbL dnpcx; v. 34 εν τη γη Fb dnpt; in v. 18 + Ιωσηφ gleich D acmosxc2 und v. 33 αδελφον ενα ωδε αφετε gleich 30 79. — Zu beachten ist, daß die Lesart von egj und Genossen Nr. 1 8 und 9 vom Hebräer abweicht, dagegen Nr. 5 mit dem Hebräer geht, während die entgegengesetzte Lesart vom Samaritaner geboten wird, und daß Nr. 7 egj eine größere Wörtlichkeit zeigt als die Gegengruppe.

Es bleibt noch zu besprechen Gruppe dnpt. Für sie ist charakteristisch:

1. Vom Hebräer abweichende Stellung: v. 13 εσμεν αδελφοι οι παιδες σου np (75 106 107)4; v. 16 ενα εξ υμων dnpv (30 75 106); v. 25 εκαστω το αργυριον dnp fil bw ([30] 56 75 106 107 19 108);

י r πισθησονται. 2 y ετερος. 3 a2 nach der großen Cambr. ταυτα παντα, dagegen E nach der kleinen παντα ταυτα.

<sup>4</sup> Hier führe ich sämtliche Minuskeln von Holmes, die dieselben Lessarten baben, in Klammern an.

v. 28 εποιησεν ημιν ο θεος dnp cx  $F^bL$  (30 75 105 107); v. 30 προς ημας vorangestellt dnp (30 75 106 107); v. 34 ουκ εστε κατασκοποι dnp bw (75 106 107 19 108); von den übrigen LXX-Handschriften abweichende Stellung auch v. 38 μαλακισθηναι αυτον dnp fi bw (30 75 79 106 107 108).

- 2. Zusätze gegen den Hebräer: v. 1 +  $\sigma$ 1 +  $\sigma$ 1 tou dnpt km; v. 2 +  $\gamma\eta$  dpt; v. 5 +  $\kappa\alpha$ 1 vor  $\varepsilon$ 2 dnpt  $fi^{a}$ 2 xc2; v. 34 +  $\varepsilon$ 4 vor  $\tau\eta$   $\gamma\eta$  dnpt  $F^b$ .
  - 3. Auslassungen: v. 6 της γης dn bw; v. 32 σημερον dnp a2.
- 4. Sonstiges: v. 9 κατασκοπησαι dnp; v. 16 αγαγετω dnp  $F^{c}$  (αγαγετε t); v. 23 αμφοτερων dnp; v. 25 και εγενετο dnp c; v. 30 κατασκοπουντας dnp; v. 35 αυτου dnpt (afm).

Außer den schon oben S. 16 erwähnten Stellen, an denen dn pt die Lesart von fi teilt, haben wir ähnliche Gruppierungen v. 29 τα συμβεβηκοτα .dp A hl (56 59 76 106 107 131); v. 38 μαλακισθηναι αυτον dn p bw fi (30 75 79 106 107 108). Von Sonderlesarten einzelner Handschriften unserer Gruppe seien erwähnt

1. für den Archetypus von d (— 44) p (— 106) und 107: v. 14 om αυτοις dp 107; v. 24 om και ειπεν αυτοις d 107; v. 26 επι τους ωμους [Hörsehler!] dp 107 (ebenso m); v. 33 Stellung von του οικου dp 107; v. 38 υιε [Hörsehler!] dp 107.

Bei d allein findet sich v. 21 πλησιον; v. 24 αποκριβεις (sic!) und gemeinsam mit f om επι προσωπον v. 6.

- 2. für codex n (—75): v.4 vor μη + αυτω; κινδυνος (—Symmach.) statt μαλακια; v. 16 απαχθη δεθησεσθαι, letzteres aus Aq und Symm.; v. 19 ενα αδελφον υμων κατασχω; v. 23 εστιν statt ην; v. 29 οσα συμβεβοικε; v. 30 οπο ανθρωπος; v. 33 εαν τον αδελφον υμων αφηεται (22 εαν τον αδελφον υμων ον φατε φερετε και ενα εξ υμων αφετε, f εαν τον αδελφον υμων τον ενα αφητε).
- 3. Wie die obige Liste der Eigentümlichkeiten von dnpt zeigt, ist mit diesen Zeugen nächstverwandt Gruppe b (= 19), w, 108. Letztere bilden keine besondere Rezension, wie folgende Liste ihrer Sonderlesarten beweist: v. 1 αθυμειτε w 108 118 Schreibsehler statt ραθυμειτε; v. 2 βρωματα και σιτος b = 19 Kodex-Lesart; ζησωμεν Dbw; v. 6 ηλθον ... και bw m 19 108 72; υιοι Ισραηλ bw 19 108; om επι² bw m 19 108 72; v. 6 προσωπου bw 19 108; v. 9 και τα ιχνη της χωρας ηκατε ιδειν bw 19 108 118; v. 17 εθηκεν b Kodex-Lesart; v. 21 παρειδομεν statt υπερειδομεν bw 19 108; v. 22 λεγων ουκ ελαλησα υμιν (λεγων) 46 118 w, durch Homoioteleuton läßt b 19 108 ουκ ελαλησα υμιν sehlen; Zeitsechrift L d. alutest. Wiss. Jahrg. 28. 1908.

v. 24 εδωκεν bw 19 108; v. 25 om αυτου bw i\* 19 108; v. 32 om αδελφοι bw 19 108; v. 33 om ημιν bwf 108; v. 34 om οτι nach αλλ bwn 75 108 128; v. 35 εκαστου nach δεσμος b 19, om w; om και vor εφοβηθησαν bw k 16 19 58 76 108; v. 37 αυτων statt αυτου bwqu. In der ganzen Liste sind von einigem Belang nur die Varianten in den Versen 6 und 9!

Ebenfalls keine besondere Rezension stellen die Eigenarten von qu dar: v. 1 σιτου πρασις; v. 11 + γαρ; v. 16 αναχθητε; v. 25 + αυτων; + εις πλησμονην; v. 25 q allein om και εγενηθη αυτοις ουτως; v. 33  $\varepsilon v\alpha + v\mu\omega v qu c^{a}ksc^{2}; v. 34 \tau \iota \mu \eta qu y^{a}; v. 35 + \alpha v \tau o v.$  Handschrift q gehört zu den Venediger Handschriften, wie auch codex y, der noch folgende Besonderheiten hat: v. 15 ει μη; v. 21 + της φωνης; v. 27 αυτων statt αυτου3; v. 32 ετερος statt μικροτερος. Über die Herkunft der Venediger Handschriften und des Textes der auf Venediger Handschriften ruhenden Aldina werde ich in einem späteren Aufsatz mich äußern. Es bleiben hier noch zu erwähnen folgende Lesarten einzelner Handschriften: v. 2 πρασις 71; v. 9 πολεως statt χωρας v. 30; v. 12 χωρας statt γης ns 32; v. 13 μικροτερος h; om σημερον 32 aldina Äthiop; v. 20 πισθησονται r; v. 27 om ου κατελυσαν r, während dasselbe sub # Armen, hat. Schließlich seien noch folgende Lesarten von Fb erwähnt: ν. 16 αποκλεισθητε; ν. 30 ο ανηρ; ν. 37 θανατωσεις (vgl. αποκτεινης m) und v. 38 ov statt n.

Sämtliche übrigen nicht erwähnten Varianten sind sekundärer Art: Auslassungen, Zusätze, Umstellungen, Verschreibungen, Vertauschungen von Synonymen, von verb. simp. u. comp., von Präpositionen bei comp., der Tempora, der Kasus bei Präpositionen usw.; für die Gewinnung eines Urteils über die Rezensionen sind sie vorläufig belanglos. Doch möchte ich zum Schlusse noch erwähnen: Die Form ειπον (statt ειπαν) v. 7 bei acdfmpxc2; v. 10 bei acdfkmopxc2; v. 13 acdfnopc2; v. 21 abcw und ειπομεν 31 bei Fb acdkm npxc2. Weiter findet sich v. 7 ηκετε dnpc2; v. 9 ηκετε mnc2; v. 12 ηλθετε Mabcdeghbjnpqtuvwc2 und v. 33 απελθετε FbM afgahbjqtuwc2.

Daß der Text der ersten Gruppe, die wir kennen gelernt haben, eine Rezension des ORIGENES darstellt, bedarf keines weiteren Beweises. Die Handschriften ackmosxc2 zeigen genau dieselben Eigentümlichkeiten wie der echt hexaplarische Codex G Kapitel 31 54—36 18 und wie der "kryptohexaplarische" Codex S Kapitel 24 der Genesis.

Für die Bestimmung der Herkunst des Textes von sir kommen folgende Momente in Betracht. 1. Codex i = 56 geht in den Königs-

büchern oft mit den lucianischen Handschriften und, wo es nicht der Fall ist, bietet 56mg die Lesart von 19 82 93 108, wie in der Genesis is die Lesart von fr, vgl. dazu I Sam 924 2535 2824 308. 2. Wie RECKEN-DORF nachgewiesen hat, stimmt mit der Rezension 56 (- i) 129 (- r) in der Genesis die äthiopische Übersetzung überein; Äthiopien hat aber durch syrische Missionare sein Christentum und seine Bibel erhalten. 3. hat NESTLE in der ZDMG 1878 die Nachricht des JAKOB VON EDESSA mitgeteilt, daß Lucian hinsichtlich der Gottesnamen an dem Bibeltexte eine redaktionelle Tätigkeit geübt hat, indem er Text- und Randlesart verband; gerade die Handschristen s (- 53) i (- 56) r (- 129) zeigen nun aber in der Genesis die Eigentümlichkeit, daß sie über 30 Mal für κυριος den Doppelnamen κυριος ο θεος setzen, der doch aus Text- und Randlesart entstanden sein wird. Freilich redet JAKOB VON EDESSA an jener Stelle speziell von der Verbindung αδωναι κυριος, gerade die aber finden wir auch bei unserer Gruppe Jdc 16 28, wo 55 56 63 (- 129) αδωναι κυριε των δυναμεων lesen. Endlich 4. hat nach HOLMES der Wiener Kodex Th. Gr. 23 (- Cambridge "s"), der häufig über die Herkunst seiner Lesarten am Rande Auskunst gibt, Gen 192 am Rande die beiden Buchstaben A. E. zu der Lesart, die die HOLMESianischen Codices 19 56 129 135 und die Cambridger E bfirs mg v mg c2 bieten. Es dürfte nicht zweiselhaft sein, daß jenes A aus A verderbt ist und daß wir in jenen Buchstaben ein direktes Zeugnis für die Λουκιανου Εκδοσις haben, worauf indirekt die drei zuerst angeführten Gründe hinweisen. Nicht also in bw 19 108 118, die überhaupt in der Genesis keine besondere Rezension darstellen, sondern in fir und den oben genannten, ihnen verwandten Handschristen haben wir für das 1. Buch der Bibel die lucia-Natürlich schließt das nicht aus, daß auch bw nische Rezension. manchmal "Lucian" bietet.

Mit dieser Gruppe fir stimmt nun aber, wie wir oben gesehen haben, Ex 20 13—15 der Vaticanus B² überein. Dies ist auch sonst häufig der Fall. Bietet doch sogar von den 7 Fällen, die in den Königsbüchern durch das Lomad als lucianisch gekennzeichnet sind, codex B dreimal die Lesart von 19 82 93 108, nämlich II Reg 9 9 10 24 11 1. Außer dem hexaplarischen Element haben wir also bei B deutliche Anzeichen lucianischer Beeinflussung. Anders ist es im Buche der Richter. Da geht B bekanntlich mit den Minuskeln 16 30 52 53 58 63 77 85 131 144

Näheres äber den "Gebrauch der Gottesnamen in der griechischen Genesit"
 hoffe ich baldigst veröffentlichen zu können. (Vgl. meine Abhandlung im ARW 1903
 305 ff.).
 Über A vgl. jetzt NESTLE, Septuagintastudien V 1907.

209 236 237 und der Catena Nic. Dieser Gruppe entspricht aber in der Genesis egj. GRABE hat jene Rezension des Richterbuches dem HESYCHIUS zugeschrieben; derselben Annahme für die Genesis in Betreff der Gruppe eg j steht nichts entgegen. Nur ist zu beachten, daß codex g zu Zeiten auch mit der vierten von uns jetzt noch zu besprechenden Gruppe dnpt geht. Für die Herkunst dieser können wir auf Folgendes hinweisen. Sie gibt den Text der Lektionarien 37 61 (- d2) 132, mit denen auch der 1833 (1856) von STEININGER veröffentliche Trierer Koder S. Simeonis und die älteren gedruckten Triodia übereinstimmen. Die in jenen Lektionarien enthaltenen Genesis-Perikopen gehören nämlich zu den Lesestücken des Fastentriodiums. Der Texttypus jener Lektionarien ist aber dem CHRYSOSTOMUS bekannt, vgl. z. B. folgende 20 Stellen Gen 24 220 3 13 4 13 6 19 7 4 7 9 12 5 13 12 13 18 14 14 15 1 15 4 15 7 15 8 15 12 18 20 18 28 43 30 46 6. Dieser Text hat nun Lesarten, die wir im Buche der Jubiläen finden. Vergleiche außer den oben S. 7 angeführten Stellen: 11 13 für Kainan 569 Jahre dgp und xc2; 122 + και πολυ dpd2, Trierer Codex, Triodium von 1580; 17 23 om παντας τους d (n om παντας); 22 2 om εκει DM bdefjlpstxtvwd2, Trierer Codex; 25 30 πυρου (statt πυρρου) nach der Oxforder Ausgabe: L 15 30 82 106 128 130 134 (76, 71), die Cambridger Ausgabe schweigt im Apparat und betrachtet πυρου bei E als Schreibfehler!; 26 33 του τοπου ekeivou dp.

Endlich gibt die Lesarten dieses Texttypus auch der Brief an die Hebräer. Hebr 4.4 - Gen 2.2 + ο θεος dgpd2 bw afi\*mogvc2 Chr Hebr 115 - Gen 524 διοτι AE dpd2 bw ahia? morx Chr

Hebr 119 — Gen 13 12 παρωκησεν { 1. M dgptd 2 x Chr 2. dgpd 2 lx

Hebr 11 12 - Gen 22 17 τα αστρα bw nst (vgl. 28 14 dp)

Hebr 12 16 + Eaurou = Gen 25 33 + aurou dpt bw aclx. Damit dürste die Wichtigkeit dieses Texttypus zur Genüge hervorgehoben sein.

Nun birgt dieser Text aber Elemente in sich, die auf redaktionelle Tätigkeit hinweisen. Z. B. 42 16 αγαγετω, wo Hexapla λαβετω und die meisten λαβετε haben. Ferner hat er manchmal mit den hexaplarischen Kodizes gemeinsam die dem Hebräer entsprechende Stellung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebenso ist es manchmal mit dem zu unserer ersten Gruppe gehörenden Codex x. siehe Studie 2.

42 15 μη ελθη oder den dem Hebräischen entsprechenden Zusatz 42 33 αδελφον υμων ενα. Ein anderes Element zeigt sich 42 29 τα συμβεβηκοτα statt τα συμβαντα. Diese Erscheinungen haben Holmes veranlaßt, in den Minuskeln 15 44 75 106 den tetraplarischen Text zu erblicken, und NICKES hat die Handschriften 44 71 74 76 106 236 dem HESYCHIUS zugeschrieben. Nun gibt aber Kodex 37, der ja zu unserm Typus gehört, nach HOLMES das Lektionar von Konstantinopel, Kodex 44 berührt sich nach NEUMANN eigentümlich mit dem Bibeltexte Julians. Nach Konstantinopel sind aber durch EUSEB. von Caesarea 50 Bibeln gekommen. Da möchte ich die Vermutung äußern, daß in unserm Texttypus uns eine Rezension des EUSEBIUS vorliegt. Denn dem mußte bei den im kaiserlichen Auftrag herzustellenden 50 Bibeln daran liegen, einen Ausgleich zwischen den verschiedenen ihm vorliegenden Texten (ORIGENES und LUCIAN resp. κοινη) zu schaffen. ein Kompromiß liegt aber in der Tat bei unserer Gruppe vor. Jedenfalls verdient jede Lesart unsers Textes die allergrößte Beachtung, wie aus den hier gebotenen textkritischen Studien unter Nr. 1 2 3 hervorgegangen sein dürfte.



#### שדע und seine Derivate.

Eine sprachlich-exegetische Studie

Yon

#### Eberhard Baumann.

## Vorbemerkung.

Zu der Studie, deren Ergebnis ich hier vorlege, hat die Beobachtung geführt, daß über den Begriff yr durchaus nicht die Klarheit herrscht. die gegenüber theologisch schwerwiegenden Äußerungen alttestamentlicher Autoren dringend zu wünschen ist. Zeigt sich schon im profanen Gebrauch des Wortes eine mannigfaltige Wandelbarkeit des Begriffs, so erscheint dieser bei der Anwendung auf die Beziehung zwischen menschlichem und göttlichem Subjekt in ganz eigentümlichem Lichte, namentlich bei den epochemachenden Propheten Hosea, Jesaja, Jeremia, Deuterojesaja, die den Ausdruck mit Emphase verwenden. Die Stellen, in denen mit dem Objekt אלהים oder אלהים begegnet, dienen in den theologischen Lehrbüchern und Monographien als Hauptbeleg für die Wertung der Gotteserkenntnis in der atl. Religion, obgleich in kaum einem Fall yr "erkennen" schlechthin bedeutet. Welcher Begriff insonderheit bei Hosea vorliegt, ist in DUHMS (Theol. der Proph., S. 131) Nachfolge schwer verkannt und erst von VALETON, aber nicht konsequent und durchgreifend (vgl. seine Schrift Amos und Hosea S. 147 f. 153 159 [164] und wieder S. 152 160 u. sonst) bemerkt worden, sodaß die Auslegung der hoseanischen Theologie in einem fundamentalen Punkte noch auf dem Holzwege ist.

Die Begriffsbedeutung an einzelner, exegetisch viel umstrittener und theologisch stark angezogener, Stelle kann nicht sichergestellt werden ohne die Grundlage einer systematisch auf den sonstigen Gebrauch des Wortes und auf die ganze Breite des atl. Schrifttums ausgedehnten Untersuchung. Berührt diese auch manches seit langem Ausgemachte, so rückt sie dafür andres in neue, richtigere Beleuchtung. Ihr oben ausgesprochener besondrer Zweck hat die Anordnung ergeben, die in der



Ausführung beobachtet ist, und rechtsertigt die eingehendere Behandlung der einschlägigen Prophetenstellen, auf welche die Untersuchung abzielt.

Ein Stern (\*) hinter Stellenangaben bezeichnet die Stelle bzw. das Schriftstück als literarkritisch angefochten.

### I. Voruntersuchung.

## A. YT im allgemeinen.

## 1. mit Satzobjekt.

Weitaus am häufigsten ist, wie man alsbald bemerkt, die Bedeutung des Innewerdens, Wahrnehmens, Erkennens, Wissens u. s. f. z. Sie läßt sich in der ganzen Länge und Breite der atl. Literatur von den ältesten bis zu den jüngsten, in poetischen so gut wie prosaischen Schriften oder Schriftstücken belegen. Obwohl sie demnach von jeher bestanden hat, soweit wir sprachgeschichtlich zurückgehen können, darf doch behauptet werden, daß diese Bedeutung eine abgeblaßte oder abgeschliffene ist. Denn sie begegnet ganz überwiegend da, wo das Objekt ein Satz, ein Vorgang ist, und im Verhältnis viel seltener da, wo das Objekt konkret ist, ein Gegenstand, eine Person. Zudem ist schon vor abstraktem Objekt die intellektuelle Bedeutung nicht ungemischt zu finden, sondern der Begriff spielt, wenn auch mehr oder weniger leise und schwebend, ins Praktisch-Ethische hinüber, nämlich:

- a. in das Gebiet des Bewußtseins, des Fühlens überhaupt II Sam 1921 I Reg 2 24 Hi 21 19 Jos 23 14 (deuteronomistisch).
- b. in das der Erfahrung und des Erlebnisses, woher das Wissen stammt, Jer 16 21 29 23 44 28 Dtn 29 15 Hi 21 19.
- c. der praktischen Einsicht in das, was zu tun ist, Jdc 18 14 I Sam 25 17 Ex 33 5 (JE). Andrerseits spielt das Willensmoment hinein und führt zur Bedeutung
- d. des wohl Bedenkens, des eifrig und treulich Merkens Gen 38 9 (J) 44 15 (J) 3 5 (J) 20 7 (E) II Sam 11 20 I Reg 2 37 42 Dtn 9 3 6 23 13 Jer 15 15 (ROTHSTEIN bei KAUTZSCH) 26 15 42 19 (ROTHSTEIN bei K.) 44 22 Ps 39 5 (vgl. 6) II Chr 32 13 Koh 11 9 I Reg 22 3 II Sam 2 26.
- e. der dankbaren Anerkennung und ernsten Beherzigung Dtn 439 85 295 Jos 23 14 Jes 42 25 49 26 Ps 100 3 (vgl. 1f. 4) 139 14.
- f. endlich des Interesses, sich Kümmerns I Reg I 11 18 2 32 vgl. II Sam 3 26 15 11 Neh 9 10.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So Jes 5 5 19 12; möglicherweise Hos 9 7.

Besonders interessant ist, daß die in PC und Hes stereotype Formel: "damit ihr (sie) erkennet(n), daß ich (Jahwe) etc." nebst ihren Varianten dort ganz den Sinn der klaren Erkenntnis hat, während das weniger theologisch-lehrmäßig als pädagogisch-praktisch gerichtete Deuteronomium in das 🏋 ein Gefühls- und Willensmoment, das der herzlichen Anerkennung und willentlichen Bewahrung, hineinlegt.

Zu e. nun gehört auch Hos און כי רמאתים Und sie haben nicht anerkannt, daß ich sie geheilt habe. Auf den ersten Blick könnte diese Übersetzung gewaltsam erscheinen, wenn man bedenkt, daß das Nichtmerken und -erkennen des Volkes, mit dem es Hosea zu tun hat, seine Blindheit über den Unterschied von Jahwe und den Götzen offenkundig ist. Indessen fragt sich einzig und allein, was hier Meinung des Propheten ist. Die ganze Stelle aber will nicht Unwissenheit, sondern Undank ins Licht stellen. Das Volk war gerufen, zog sich aber von Jahwe zurück, wollte also nicht hören und folgen (v. 2); hat vielmehr der väterlichen Gängelung (bewußte) Weigerung entgegengesetzt (v. 4f.). Folglich liegt auch in v. 3 eine Anklage: Sie geben nicht zu, was sie doch von Jugend auf erfahren und also gewußt haben.

Zu f. und besonders zu I Reg 1 11 18 vgl. Hos 8 4. David kann, da er altersstumpf ist, über die Masnahmen Adonias in völliger Unkenntnis geblieben sein, wahrscheinlich aber ist das keineswegs angenommen. Wie alle Welt, mußte auch der König, und er vor allen, durch das geschäftige Hofgerede von Adonias Plänen und Schritten hören, nahm aber in der Lethargie des Alters alles ohne Reaktion auf, bis er durch Bathseba und Nathan an sein Versprechen bezüglich Salomos erinnert wurde. gewinnt hier somit den Nebensinn: darum wissen, es veranlassen. Bathseba will v. 11 18 sagen, David habe zu A.s Treiben keinerlei Veranlassung und Erlaubnis gegeben, dieses sei willkürlich und anmaßlich Die Parallele ist v. 27ª in der Frage Nathans gegeben: אם מאת ארני המלך נהיה הדבר הוה. Danach v. 28ff. lesen wir, wie D. um die Einsetzung Salomos "weiß", d. h. sich kümmert, indem er die entscheidenden Anordnungen gibt. — Wenn man Hos 84 ein Nichtwissen Jahwes ausgesprochen findet, so ergibt sich eine anthropopathische Anschauung, die aber unbedenklich ist. Wichtiger ist, daß dem ולא ידעתי die Parallele יולא ממני vorhergeht (vgl. I Reg 1 27ª). Sie fordert nicht, aber legt nahe, im Begriff des אדי das Moment der Veranlassung, der Aktion zu finden: Jahwe hat um die Königswahlen nicht "gewußt", d. h. sich nicht gekümmert,

<sup>1,,</sup>Die Strophe (3b 42a) schildert den Undank der Israeliten etc." (MARTI), nicht die Unkenntnis.

nicht damit zu tun gehabt, eben weil man ihn bei der Wahl nicht angerusen und zugezogen hat 1, sodaß nun die Könige nicht von ihm bestimmt und sanktioniert sind.

Bei Hos 7 9 ist zweiselhast, ob es zu a. oder e. zu rechnen ist, ob es sich um ein bloßes Merken und Erkennen der eingetretenen Altersschwäche oder aber um ein ernstes Beherzigen dieser beängstigenden Erscheinung handelt, ob also Hosea die Sorglosigkeit des Volkes nur klagend seststellen oder unter Anklage stellen will. Ohne über den Begriff PP zu reslektieren, bemerkt NOWACK (Komm. S. 48) z. d. St.: "Die verderblichen Folgen seiner (Israels) verkehrten Richtung treten sür jeden erkennbar hervor, dennoch beharrt es in derselben . . . Dieses Verharren in der verkehrten Richtung, dieses Sichverschließen gegen die verderblichen Folgen ist in Israels Hochmut begründet, der gegen es Zeugnis ablegen wird, nicht minder aber auch seine Unbußsertigkeit." — Dieselbe Frage besteht übrigens bei Jes 9 8 (bedeutet PP dort sühlen — erleben, oder beherzigen?) und, rein der Sache nach, bei Jes 1 5 ff.; Licht gibt Jes 42 25 durch die Parallele

#### 2. mit Sachobjekt.

Viel häufiger noch tritt der rein intellektuelle Sinn da zurück, wo pr sich mit einem konkreten Objekt verbindet. Selbstverständlich ist der Sinn auch hier der Regel nach einfach: wissen, erkennen, kennen lernen etc.

a. Vor allem findet sich die Bedeutung des Erlebens und Fühlens vor. Was Jonathan und seine Leute I Sam 14 12 von den Philistern "erfahren" sollen, sind die Schläge, die man ihnen zu erteilen droht. Man wird nichts mehr von dem Überfluß der sieben setten Jahre "wissen" (Gen 41 31), d. h. nichts mehr davon spüren und haben. Das Weib Babel meint Jes 47 8, sie werde Kinderlosigkeit nicht ersahren; der Gehorsame ersährt kein Übel (Koh 8 5). Die Israeliten haben Schicksal und Empfindung des Fremdlings in Ägypten ersahren (Ex 23 9). Die Edoms "Namen" "kennen", das sind seine Nachbarn, d. h. die mit ihm persönlich zu tun haben (Jer 48 17). Ein Mann der Schmerzen, vertraut mit, d. h. viel heimgesucht von Krankheit Jes 53 3. Man kennt Gottes "Namen", d. h. man hat die Machtwirkung seiner Gegenwart realiter zu spüren bekommen (I Reg 8 43 Jes 64 1 Ps 9 11), seine Rache, wenn man sie zu kosten bekommen hat (Hes 25 14 Ps 79 10); bekommt sein Wort.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. u. a. MARTI z. d. St. (S. 66).

als eine Krast zu fühlen (Jes 98). Gott tut seine Hand kund, wenn er einen mit Gewalt ergreift (Jes 1921 Jer 1621 Jes 6614). Diejenigen kennen seine Macht, an denen er mit Großtaten gehandelt hat (Jes 33 13 Ps 77 15). Die Heiden wie die nachsolgenden Geschlechter wissen wohl von Jahwes Taten, insofern sie von ihm gehört haben, aber es "kennt" sie nur das Geschlecht, das mit seinem Werk zu tun bekommen hat (Jos 24 31 vgl. Jdc 3 1 f. Jes 5 19 Dtn 11 2). Jahwe schickt zur Strase in Länder, die der Betroffene bisher nicht gekannt, d. h. mit denen er nichts zu tun gehabt hat wie mit den Nachbarländern (Jer 14 18 16 13 15 14 17 4). Wenn der Psalmist (1611) hofft, Gott werde ihm den Weg des Lebens kund tun, so bedeutet das, wie der parallele Satz (du wirst mich Freuden und Wonnen schmecken lassen) zeigt, Gott werde ihn auf den Weg bringen, auf dem Leben zu finden ist. Ps 1037, wo von Jahwe gesagt ist, dal er Mose seine Wege kundtat, den Söhnen Israels seine großen Taten, meint, daß er Mose und die Israeliten hat erleben lassen, welche Wege er mit den Seinen geht, wie er sie züchtigt und rettet.3

b. Aus dem Erleben wird ein Erwerben, Besitzen und Haben, z. B. von בשת Zph 3 5, בינה Jes 29 24? Hi 38 4 Prv 4 1 II Chr 2 12, ובינה Neh 10 29, דעה II Chr 2 11, דעה אליון Prv 17 27 Dan 1 4, דעה עליין אנומר 100 Prv 1 2 Koh 1 17 8 16.4

c. Das Erleben einer Sache, das zu tun Bekommen mit ihr braucht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jes 1245 Ps 1051 14512 I Chr 168.

ist hier der Weg, den man geführt wird, das Schicksal.

<sup>3</sup> Die ידעגים, gleichviel, ob sie als die Geister selbst (Lev 20 27 6 19 31 Dtn 18 11 Jes 8 19 19 3) oder als die Geisterbeschwörer zu nehmen sind, bezeichnen ohne Frage die Wissenden, da sie stets als solche eine Rolle spielen, die wahrsagen, also geheimnisvolle Kunde mitteilen konnen. Indessen liegt die Reflexion nahe, daß sie die Wissenden sind, weil sie realen Zusammenhang mit der göttlichen Sphäre haben. Die Geister sind אלהים und haben als solche nicht nur höheres Wissen, sondern höhere Gewalt. Die Zauberer wären "wissend", weil sie mit den Geistern Verkehr haben, die Mittel in der Hand haben, sie zum Erscheinen und Aussagen zu bewegen, oder anders gewandt, weil sie persönlich eins mit dem Geist werden können (durch Inkubation, vgl. Lev 20 27). Der Zauber ist als reale Macht vorgestellt, beruhend auf der Kenntnis und dem Gebrauch der wirksamen Geheimkräfte; ebenso sehr beruhend auf lebendigen Kontakt, wie einen solchen für andre herstellend. - Für die Sternkundigen (Jes 47 13 u. sonst) gilt in gewisser Hinsicht ein Gleiches, da der Himmel mit den Gestirnen als die obere parallele Welt mit lebendigen Mächten vorgestellt wird, die sich in den Gestirnen manifestieren. Die Sternkunde und -deutung ist nicht nur eine Wissenschaft, sondera fast mehr noch ein Verkehr religiöser Art, die Herstellung eines realen Zusammenhangs mit den das ir lische Leben bestimmenden Mächten.

<sup>4</sup> Sobald die Sache personifiziert wird (vgl. Prv 7 4), gewinnt 377 eine entsprechende Bedeutung. S. u. 3 d. Prv 7 4 steht 3710 parallel zu 'NNW und bezeichnet die Freundin, mit der man vertrauten Umgang hat.

nicht stets die Folge des Kennens und Wissens zu haben, sondern kann auch u. a. die des Könnens, umzugehen Wissens nach sich ziehen: daher auch עדר die praktische Kunstsertigkeit bezeichnet, krast deren man sich auf etwas versteht und mit etwas umzugehen weiß. Der שוש ידע מנגן בכנור Der שוש ידע מנגן בכנור (Jes 29 12), der איש ידע מנגן בכנור der "küchtige Jäger" (Gen 25 27 KAUTZSCH), der "kundige Citherspieler" (I Sam 16 18 KITTEL bei K.), die ידע והי (Am 5 16) sind, die das Gewerbe der Totenklage ausüben, die שו (I Reg 9 27 vgl. II Chr 8 18) sind die Schiffer.

- d. Wie beim Satzobjekt, so nimmt PT auch hier vielfach den Sinn von zugeben, anerkennen, beherzigen an, begreift also Gemüts- und Willensbewegung in sich: Ganz deutlich ist das in Dtn 112, wo Israel die Zucht Gottes, die es doch an sich selbst erfahren hat, wie in der Parenthese ausdrücklich festgestellt wird, "erkennen", d. h. herzlich anerkennen soll, um diese Anerkennung alsbald in Gottesliebe und Gehorsam zu betätigen (v. 1). Ebenso handelt es sich Mch 65 (vgl. Ps 107 43) um die dankbare Beherzigung der göttlichen Gnadenerweisungen, Jer 3 13 um das demütige Eingeständnis der eignen Verschuldung, Hos 14 10 um die mit heilsamer Scheu empfundene Beherzigung der Warnungen des Hoseabuches, Hi 31 6 um die Anerkennung der Unschuld Hiobs durch Gott, Hi 5 27 um die demütige Annahme verweisender Lehre (BAETHGEN bei KAUTZSCH: "beherzige es wohl").
- e. Noch viel schärfer tritt hier im Gegensatz zu Nr. 1. f. das Moment der Neigung oder Abneigung, des Interesses oder der Gleichgiltigkeit und der entsprechenden Betätigung hervor, sobald yn die Bedeutung gewinnt: sich um etwas kümmern, für etwas sorgen, wissen wollen von etwas, genießen im Gegensatz zum Verschmähen, wertschätzen, erstreben. Potiphar "kümmerte sich" neben Joseph um nichts in seinem Hause (Gen 3968), Jahwe hat für den Marsch Israels durch die Wüste "Fürsorge getragen" (Dtn 27), der Storch kümmert sich um, achtet auf die

<sup>2</sup> yr ist hier in demselben Satze zweimal verschieden gebraucht, im Sinne von "anerkennen" und (in der Parenthese) im Sinne von "erleben".

<sup>3</sup> Die hier und bei den solgenden Stellen in Ansührungsstrichen gegebenen Überetzungen von Fr sind die bei KAUTZSCH, Die heilige Schrist des AT.

Zeit seiner Wanderung (Jer 8 7, parallel שמר), Jahwe klagt über die Väter Israels: "Sie sind ein Volk irrenden Herzens (תעי לבב); denn sie wollen nichts von meinen Wegen wissen" (Ps 95 10). Dies אי ידעו verursacht bei Gott Ekel (v. 10) und Zorn (v. 11). Die Diebe "wollen nichts wissen vom Licht" (Hi 24 16), hassen und meiden es geslissentlich. Prv 27 23 ergeht die Mahnung: "Habe wohl acht (ידע תדע) auf das Aussehen deiner Schafe, richte deine Aufmerksamkeit (שות לבך) auf die Herden", Prv 24 14: So (wie Honig) schätze wert, achte süß und erstrebe Weisheit für deine Seele. (Daß in דעה das Erstreben enthalten ist, geht aus dem unmittelbar folgenden אם מצאת hervor). Jeremia ist dazu bestellt, sich um das Verhalten des Volkes zu kümmern und es zu prüfen (627; beachte die Wortfolge ותדע ובחגת). Hiob kümmert sich nicht um sein Leben, verachtet sein Dasein (921). Gott kümmert sich um die Geschöpfe Ps 5011. Die Gottlosen zweiseln daran, daß er sich um das Tun und Treiben der Menschen kümmert (Ps 73 11), der Fromme aber erfährts Ps 318 (parall. ראית), 142 4 (vgl. v. 5) 1 6 37 182. Der Fromme hängt an Jahwe (ב משק) und "kennt", d. h. liebt, sucht, verehrt seinen "Namen", seine wirkende Gegenwart Ps 91 14, der Gottessürchtige kümmert sich um Jahwes Zeugnisse Ps 11979 vgl. v. 125. Es ist die Furcht vor Gott, die verlangt, daß man sich um die Stärke seines Zornes und seinen Grimm kümmert (Ps 90 11). Gottes Weisungen im Herzen haben und Gerechtigkeit "kennen", d. h. lieben und erstreben, sind synonyme Bezeichnungen Jes 51 7 (עם תורתי בלבם parall. עם תורתי בלבם). Pflicht der Häupter des Volkes ist es, sich um das heilige Recht zu kümmern (Mch 3 1 vgl. 2). Fromme gelobt Ps 101 4: "Falscher Sinn soll mir fern bleiben (יסור ממני), vom Bösen will ich nichts wissen". Der Fromme kümmert sich darum, wie seinem Vieh zu Mute ist, aber der Gottlosen Herz ist grausam (Prv 12 10); der Fromme kümmert sich um den Rechtshandel der Geringen (Prv 297).

## 3. mit Person-Objekt.

Es ist nur natürlich, daß der Sinn des Umgehens mit und sich Interessierens für noch schärfer hervortritt, wo Subjekt und Objekt Personen sind, die Beziehung also beiderseits persönlich. Schon Stellen wie I Reg 8 43 Jes 64 1 Ps 9 11 91 14 u. a. wiesen in dies Gebiet herüber.

a. Auch hier freilich fehlen die Belege für ausschließlich intellektuelle Bedeutung durchaus nicht, doch ist hier das, was gekannt wird, vor-

<sup>1</sup> Vgl. auch Jes 598, im Gegensatz aber dazu Jer 546.87.

<sup>2</sup> In 16 37 18 liegt geradezu der Sinn: "bestimmen oder versügen über" vor.

wiegend die innere (sittlich-religiöse) Haltung oder Beschaffenheit der Person, nicht diese selbst: Jer 28 9 Hi 11 11 Prv 10 91.

b. Im übrigen tritt hier recht klar die Grundlage des gegenseitigen Kennens hervor, nämlich das einmalig oder dauernd in Berührung und Verkehr Gekommensein<sup>2</sup>: Ex 1 8 redet von einem neuen König in Ägypten, der Joseph nicht mehr gekannt hatte, Dtn 92 von den Enakitern, die Israel ja selber kenne, Dtn 1337 von andern Göttern, die dem Volk und seinen Vätern unbekannt seien, d. h. mit denen es nichts zu tun gehabt habe (vgl. 2864), Dtn 283336 von einem Volk, das ihm und seinen Vätern unbekannt gewesen sei. Vgl. Jer 915 Jes 555 Hes 2819 Sach 714 Rt 211; Dtn 222. — Dtn 924 sagt Mose, seit er die Israeliten kenne, d. h. mit ihnen zu tun habe, seien sie widerspenstig gegen Jahwe gewesen, Gen 295 kennen die Hirten am Brunnen Laban als einen Mann, mit dem sie täglich in Berührung kommen. Vgl. I Sam 1011 II Reg 911 II Sam 2244 (— Ps 1844).

- c. Weiterhin erscheint wiederum besonders deutlich über das Moment der bloßen Anerkennung hinaus (Dtn 33 9) das der Achtung wie der Freundschaft und Liebe: Dtn I 13 15 werden weise, verständige und "angesehene" Leute gefordert, d. h. solche, die Achtung und Vertrauen im Volke genießen, um es zu leiten. Prv 31 23 heißts von dem Ehemann des tugendsamen Weibes, er sei "angesehen" in den Toren, d. h. als Ratsherr und Richter allgemeiner Vertrauens- und Respektsmann. Der "Unbekannte" (Hi 29 16) ist der, mit dem man durch keinerlei Bande der Freundschaft oder Stammesgenossenschaft verknüpft, dem man also zu keinem Hilfsdienst verpflichtet ist. Die Fremden (lies prit) und "Unbekannten", die sich gegen den Sänger scharen (Ps 35 15), bekunden direkt ein feindliches Interesse an seiner Vernichtung und nicht nur Gleichgültigkeit gegen sein Los. Andrerseits schlägt es dem Wesen des prit ins Gesicht, wenn er sich mit Abscheu entfernen kann, statt hilfreich nahe zu bleiben (Ps 31 12 88 9 19).3
  - d. Die Achtung, Liebe und Hilssbereitschaft, die dem yn zukommen,

z Recht deutlich ist das auch in Jes 29 15. Fr bezeichnet hier neben 787 als der äußeren die innere Wahrnehmung und spielt kaum ins Subjektive des sich Kümmerns hinüber.

2 Wie auch in der deutschen Sprache.

<sup>3</sup> Hierher gehört nun auch Hos 9 2, vorausgesetzt daß DDT (WELLH., OORT u. a.) für DDT zu lesen ist und mit Nowack, Guthe (bei Kautzsch) u. a. zu übersetzen ist: "Tenne und Kelter werden nichts von ihnen wissen wollen". Diese Übersetzung empfiehlt sich besonders im Blick auf das parallele AD BAD. Indessen liegt die Sache beim Most anders als bei Tenne und Kelter; jener wie das Getreide bleibt aus, weshalb gesagt werden kann: "er läßt im Stiche", diese aber sind da, nur warten sie vergeblich auf de zum Keltern und Dreschen herbeikommenden Landesbewohner, da es nichts zu

beruhen aber deutlich darauf, daß ידוע den innerhalb einer sehr realen Lebensgemeinschaft Stehenden bezeichnet; es nimmt den Sinn nicht nur von Freund und Stammesgenosse, sondern von Familienglied, Verwandter Im letzten Grunde ist eben (ganz nach antiker Anschauung) nur der Sippengenosse auch der Freund. Und so begegnet der דוע in einer Reihe mit dem Nachbarn oder Lebensgefährten nicht nur (Ps 31 12 5514 (vgl. v. 15 und 13) 88 19 vgl. II Reg 10 11), sondern auch mit dem engsten Verwandten, mit Bruder und Schwester (Hi 1913 14 42 11 Prv 7 4). Ja, es gewinnt selbst ganz eigentlich den Sinn von "Verwandter" (Rt 2 1 32; betrachte von hier aus Dtn 33 9 Jes 63 16). — Man könnte, besonders mit Hinweis darauf, daß die Belegstellen der späteren und spätesten Literatur angehören, diese letzte Bedeutung für ganz abgeleitet erklären. besondre: es beruhe die Bedeutung der "Vertraute" (so KAUTZSCH II Reg 10 11 Ps 55 14) auf der Voraussetzung, daß dem Bekanntesten als solchem die eigensten Geheimnisse und Angelegenheiten am rückhaltlosesten anvertraut werden, daß mit andern Worten die Bekanntschaft das prius, die enge Lebensverbundenheit aber das posterius sei im etymon. Aber ein Blick auf solche frühe Stelle wie Ex 33 12 17 (J) lehrt, daß die umgekehrte Entwicklung stattgehabt hat: Weil Mose Jahwes אדון ist, weil er von ihm zu seinem Dienst angenommen und in eine persönliche Bezogenheit zu ihm getreten ist1, darum darf er erwarten, daß ihm nun auch Gottes Ratschlüsse anvertraut werden, daß er die Ehre erfährt, Gottes Vertrauter zu sein.

Danach bezeichnet ythier im Grunde eine persönliche Verbindung auf Grund deren ein enger Verkehr stattfindet, ein Austausch nicht nur von Wissen, sondern mehr noch von Achtung, Liebe, Fürsorge, Wohltaten, Diensten u. s. f., weshalb der ytt eigentlich der jemand Zugehörige, danach nicht nur der Vertraute, sondern ebenso sehr der Geachtete, Geliebte, Ersehnte, Gepflegte etc. sein kann. Diese Feststellung ist für unsre Untersuchung von grundlegender Wichtigkeit.

Ob nun די irgend ein sonstiges Verkehrsverhältnis (zwischen Herm und Knecht, Herrscher und Untertanen, Nachbarn und Nachbarn, Volk und Volk u. s. f.) bezeichnet, oder gerade das verwandtschaftliche zwischen Vater und Kind, Mann und Weib u. s. f., letztlich bezeichnet es den Schritt oder Akt, der dieses Verkehrsverhältnis eröffnet bzw. aufrecht-

keltern und zu dreschen gibt. Es scheint doch also, daß zu übersetzen ist: Tenne und Kelter werden sie (nie mehr sehen und also bald) nicht mehr kennen. S. o. unter c.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dies ist hier der Sinn von συνή πυση πυση, vgl. unter B ι (S. 33). Vgl. un Sache Joh ι 18 ὁ ὢν είς τὸν κόλπον τοῦ πατρός.

Dafür haben wir gerade in bezug auf das intimste menschliche Verhältnis den unzweiselhasten Beleg: ידע zwischen Mann und Weib bezeichnet den spezifischen sexuellen Umgang als solchen. STADE (Wörterbuch ad voc. דע a, a) meinen, befangen in der gewohnten Auffassung von ירע, es bezeichne nur "den ersten Geschlechtsverkehr", durch welchen eben Mann und Weib sich kennen lernen. Daß dies nicht der Fall ist, lehren Gen 4 25 (vgl. 4 1) I Sam I 19 Gen 38 26. Danach ist klar, daß ידע das coire, concumbere als solches bezeichnet<sup>1</sup>, und zwar. wenn man die Wirkung in Betracht zieht, nicht nach der Richtung hin, daß Mann und Weib die Natur des andern nun kennt, sondern nach dieser, daß das Weib fruchtbar wird und gebiert. Daher die Notiz: - את – את als Angabe der causa, gewöhnlich der Mitteilung von der Geburt eines Kindes vorangestellt wird (Gen 41 17 25 I Sam I 19). stark der Gedanke an das auf dem concumbere beruhende Zugehörigkeitsverhältnis des Weibes zum Manne bei Anwendung des אדן empfunden wird, lehren die Stellen, wo zwischen Frauen und Jungfrauen unterschieden wird; analog den von Menschen in Gebrauch oder noch nicht in Gebrauch genommenen Gegenständen, ist nicht das Weib, nur die Jungfrau zur Gabe an die heilige Gottheit (Jdc 11 39), zur Besitznahme durchs heilige Gottesvolk (Num 31 17f. Jdc 21 11f.) geeignet und von intaktem Charakter, also eine unverkürzte Gabe (Gen 198). — Daß der concubitus eine Zugehörigkeit normalerweise schafft, lehrt die Sitte (Gen 342ff., im Gegensatz dazu II Sam 13f.) und die gesetzliche Regelung in Israel (Ex 22 15) bei Vergewaltigung einer Jungfrau: es folgt die Erwerbung als Eigentum, als Eheweib bzw. Konkubine. Die Zugehörigkeit aber begreift beiderseitige bestimmte Pflichten äußerer und innerer Art in sich, beim Manne Leitung und Fürsorge, beim Weibe Dienst und Willigkeit. Es fragt sich, wie weit innerhalb des Begriffes אידע für diese Reihenfolge von ehelichen Beziehungen Raum ist. Aber wir sahen, daß der Begriff eine ganze Skala von Bedeutungen in sich faßt, die wir auf das Ehe-Verhältnis nur anzuwenden brauchen: zunächst? Anerkennung (der Zugehörigkeit durch Mann und Weib), sodann Betätigung dieser Anerkennung durch gegenseitiges sich Kümmern und für einander

z Dieser Begriff ist freilich in seiner Eigenart und Tiefe nicht immer sestgehalten worden. Das zeigen die Fälle, wo für שיא das Objekt למשכה וכר eingesetzt worden ist, and wo infolgedessen ein Vorgang, den das Weib "erlebt" (פרדי), an Stelle der Person tritt, mit der sie im Verkehr eins wird: Num 3118 35 (R, vgl. dagegen v. 17). Jdc 21 12 (PC) Dublette, v. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Beruhend auf dem grundlegenden Erlebnis oder Erfahren des concumbere, also auf diesem grundlegenden Sinn von דרה.

Sorgen und schließlich die Beteiligung von Gemüt und Wille durch Achtung, Liebe und Treue (auf seiten des Weibes), Güte und Liebe (auf seiten des Mannes). Mithin ist nicht von der Hand zu weisen, daß der Begriff yn auch in Beziehung auf die Ehe sehr dehnbar und bedeutungsreich sein konnte. — Wir werden im Verlauf der weiteren Untersuchung Veranlassung haben, hierauf zurückzukommen. —

In Vorstehendem haben wir die nötige Grundlage gewonnen, auf der wir von dem PT zwischen Gott und Mensch im besondern handeln können. Es muß sich zeigen, welche von den dort festgestellten Schattierungen des Begriffs auch hier begegnen, welche in bevorzugtem Maße. Befremden wird es nicht, wenn auch hier die Bedeutung Wissen und Erkennen neben denen des Anerkennens, der treuen Fürsorge und liebenden Pflege u. s. f. statthat. Doch da es sich um ein ganz konkretes persönliches Objekt handelt, ist von vornherein wahrscheinlich, daß jene vor diesen in den Hintergrund tritt.

4. objektslos, s. u. II B.

## B. yr swischen Gott und Menschen.

#### 1. Subjekt die Gottheit.

Die Untersuchung der "Erkenntnis" von seiten Gottes ist, wie sofort ersichtlich, als vorbereitende sehr wichtig. Was wir hier feststellen, kann als Handhabe dienen, um den Sinn der "Gotteserkenntnis" von seiten des Menschen zu ermitteln. Die Umkehrung des Verhältnisses bildet die willkommenste Analogie. — Wir berücksichtigen hier alle Stellen des AT, in denen Gott als Subjekt und eine Person (oder Personeneinheit) als Objekt erscheint, und ordnen am besten literargeschichtlich:

Da begegnet uns zunächst bei J, nämlich Gen 18 19 Ex 33 12 17, alsbald ein Begriff des אדי, weitab liegend vom gewöhnlichen. Jahwe will Gen 18 19 nichts vor Abraham geheim halten, was er zu tun gedenkt; הביתו אחריו ושמרו דרך "Erkennen" bedeutet hier erküren (KAUTZSCH), erwählen (GUNKEL), genauer: ein näheres Verhältnis mit jemandem anknüpfen (DILLMANN; verweist auf Am 3 2 Hos 13 5), in besondre Beziehung zu sich bringen, behus besondrer Verwendung. Davon, daß dieser Erwählung bei Jahwe eine besondre Einsicht in die Geeignetheit des Betroffenen voranginge, sagt dieses אין nicht das Mindeste. Das intellektuelle Moment fehlt völlig, und das persönliche bzw. Aktionsmoment ist alles. Mose bittes

Ex 33 12 17, Jahwe möge ihn in seine Pläne einweihen; denn Jahwe habe gesagt: ידעתיך כשם ונם־מצאת הן בעיני. Und Jahwe willigt mit der gleichen Begründung ein. Man pflegt hier bei der Übersetzung: "Ich kenne dich mit Namen" stehen zu bleiben, muß aber doch sosort sehen, daß die bloße, wenn auch noch so genaue, persönliche Bekanntschaft als solche kein hinreichender Grund für vertrauliche Mitteilungen ist; sondern es wäre zu ergänzen: die durch die Bekanntschaft erkannte besondre Würdigkeit Moses. Auf solche sich zu berufen, ist M. aber weit entfernt. mehr stützt er sich auf die Huld und Gnade Gottes, die gerade ihn und keinen andern nun einmal, auf freie Wahl hin, angenommen hat. ידעתיך ist so wenig der Grund für מצאת הן בעיני, daß es vielmehr erst umgekehrt als Folge davon recht durchsichtig wird: Ich habe dich huldvoll angesehen, mich für dich interessiert, und so dich "erkannt", d. h. zu mir und meinem Prophetendienst herangezogen.<sup>2</sup> Deuterojesaia braucht dafür den Ausdruck \*77 - zum Dienst- und Eigentumsverhältnis berufen (43 1 45 3 f. 49 ו), auch בחירי (45 3 בחירי). Besonders helles Licht bekommen wir aus Jes 43 I, wo mit den Worten לראתה deutlich das Ergebnis und der Erfolg des קראתי בשמך bezeichnet wird. Wen Gott mit Namen "kennt" oder "ruft", der ist sein eigen, sein Schützling und sein Knecht. Der Sinn von Dud ist freilich keineswegs von vornherein klar. Indessen dürste DILLMANNS Erklärung 3, die Kenntnis des Namens bezeichne die Innigkeit der Bekanntschaft, keinesfalls richtig sein. Jes 43 1 ist die Zugehörigkeit die Folge der Namensnennung, das läßt daran denken, daß die Namengebung das Recht des Herrschers ist (Gen 2 19f. II Reg 23 34 u. sonst) oder des Vaters bzw. der Mutter (vgl. BENZINGER, Hebr. Archäol. S. 150). Der Name aber wird mit bewußter Beziehung auf den Lebensberuf ge-Der Sinn wäre demnach: Jahwe geben bzw. in Erinnerung gebracht. hat Mose mit Namen genannt und damit dokumentiert, daß Mose zu seiner Verfügung wie unter seinem Schutze steht, daß Mose von ihm erwählt und berufen sei zu ganz bestimmtem Beruf. Genaueres läßt sich nicht ausmachen.

An J schließt sich sogleich die prophetische Literatur an, Amos an der Spitze mit der Stelle Am 3 2, auf die wir mit allem Nachdruck den Finger zu legen haben:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Socin (b. Kautzsch); Barntsch, Exodus-Levit.-Num. 1903, S. 277; A. Dillmann, Ex. u. Lev. 1880, S. 346.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. zur Sache Ex 3f., besonders 3 10 f.

<sup>3</sup> Vgl. bei DILLMANN, was KNOBEL (nach ROSENMÜLLER) bemerkt: "ein großer König kennt nicht alle seine Angehörigen beim Namen; bei welchem dies jedoch der Fall, der hat den Vorzug, dem Herrn näher bekannt zu sein."

## רק אתכם ידעתי י מכל־משפחות האדמה על־כן אפקד עליכם יאת כל־עונתיכם:

Wollte man hier FT im gewöhnlichen Sinne nehmen, so wäre gesagt: Nur euch habe ich von allen Geschlechtern der Erde (genauer) kennen gelernt, habe dabei erkannt, daß ihr euch Schweres habt zu Schulden kommen lassen, und werde euch deshalb strafen, und zwar härter als die andern. Bei allen Hilfsgedanken wird doch nicht klar, warum die Kenntnis Israels für Jahwe ein Grund ist, es für seine Sünden, und zwar für alle Sünden ausnahmslos, zu strafen. I Der ganze Tenor des Satzes läßt vielmehr annehmen, daß mit v. 2ª eine Tatsache als Voraussetzung genannt ist, die Israels Verschuldung als besonders schwarze und unentschuldbare erscheinen läßt. In der Tat handelt es sich bei yr auch hier um nichts anderes als die huldreiche Erwählung bzw. Berufung, durch die Jahwe das Volk aus? allen Geschlechtern der Erde zu besonderem Verkehr mit sich ausgesondert hat.3 Das Verhältnis der spezifischen Angehörigkeit bedingt aber, wie wir schon streiften, ein doppeltes: Über die Tatsache der Jahwezugehörigkeit Israels Recht und Pflicht. sind sich Prophet und Volk ganz einig, wie ja ersterer in v. a lediglich eine Behauptung des Volkes akzeptiert, nicht so über die Konsequenz. Das Volk hielt sich auf Grund seiner Jahwezugehörigkeit auf jeden Fall für geborgen in Jahwes Huld und Schutz, es pochte also auf sein vermeintliches Recht, Amos betont dagegen die Pflicht des Jahwe-Erwählten, Jahwe in allem zu gehorsamen, eine Pflicht, die von Israel schnöde versäumt worden sei, somit das Recht des göttlichen Herrn, zu strafen und zu rächen. Das Volk meinte nicht anders, als daß sein besonderes Verhältnis zu Jahwe es gegen alle Schicksalsschläge völlig sicher stelle, daß Jahwe ihm nichts antun lassen und antun dürse, der Prophet aber, daß Israel eben darum Schicksalsschläge fürchten müsse. Fragen wir, nach welcher Analogie das Verhältnis zwischen Jahwe und Israel hier gedacht sei, nach der von Herr und Knecht nur oder der von Vater und Familie, so spricht der an sich auffallende Ausdruck משפחות, also die Bezeichnung des Volkes als einer משפחה, d. h. eines Clans oder einer Familie, für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zudem ist es garnicht die Meinung des Amos und seiner Nachfolger, daß Jahwe nur Israel kenne. Vgl. Am 1 3 6 13 2 1 3 9 5 27 9 7 u. s. f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wie man sieht, behält 30 so seine ursprüngliche partitive Bedeutung statt der sehr gezwungenen komparativen.

<sup>3</sup> Typisch für die Unsicherheit in der Deutung von yn ist Guthe (bei Kautzsch), der wohl übersetzt: "Von allen Völkern der Erde habe ich nur euch erwählt" aber dazu die Anmerkung macht: "Wörtlich: "erkannt", d. h. ich habe nur von ench gennze Kenntnis genommen:"

letztere Annahme. Das Volk denkt sich somit Jahwe als den guten Vater, der für alle seine Familienglieder unbedingt eintritt, Amos als den Hausherrn, der die mißratenen Kinder unter allen Umständen zur Anerkennung seiner Gewalt bringt.

Von J und Amos her fällt wieder willkommenes Licht auf Hos 135: אני ידעתיך במדבר בארץ תלאובת. Jede Textänderung ist vom Übel, sowohl der Einschub von בארץ vor בארץ (NOWACK) wie die Änderung des דעתק in דעתק (MARTI). LXX, auf die die letztere sich stützt, lesen nicht anders, sondern interpretieren. Und diese Interpretation, wonach das yr auf Weiden hinausläuft, trifft den Nagel auf den Kopf. Jahwe betont, daß er es gewesen sei, der sich des Volkes in der Wüste, dem dürren Lande, angenommen, ihm Speise und Trank u. a. m. fürsorglich gegeben habe. Dadurch habe er sich als seinen Gott und Helfer erwiesen, als den, der es an sich herangezogen (VALETON S. 141), angenommen, erwählt habe. Der Gedanke an die Wüste - das ist hier das Besondre - führt auf das Bild des Hirten und der Herde. Jahwe hat sich das in der Wüste herumirrende Volk als seine Herde ausgesucht (פרע) und weidend gepflegt. Danach ist der Anschluß von v. 6ff., ob nun ursprünglich oder nicht3, ganz sachgemäß und glatt. — Wir haben bei dieser Gelegenheit festzustellen, daß Hosea wie J und Amos den Begriff der Erwählung Israels durch Jahwe durchaus kennt und die Tatsache derselben hervorhebt. Nur die Anwendung dieses Hinweises innerhalb der prophetischen Pädagogik ist verschieden, entsprechend dem mehr ethischen Interesse des Amos einerseits und dem mehr religiösen des Hosea andererseits: Amos denkt an die aus der Erwählung für Israel erwachsene, von ihm verabsäumte Pflicht und stellt so seine das Verderben nach sich ziehende Schuld ins Licht. Hosea denkt an die auf der Erwählung beruhenden, unermeßlichen göttlichen Wohltaten und erinnert an sie, um dem Volke seine Undankbarkeit zum Bewußtsein zu bringen, die im Ungehorsam und in der Untreue sich äußert.

Nicht so klar liegen die Dinge bei der andern einschlägigen Hosea-

<sup>1</sup> Vgl. BENZINGER, Hebr. Archäol., S. 148; SMITH-STÜBE, D. Rel der Semiten, S. 42f.

 $<sup>\</sup>kappa$ , alm limbarm lol eacted . Rest can limbarohai and lol 10  $^{14}V$ : slm simi o woithly o kayo?

<sup>3</sup> In v. 6-8 (wie in v. 1-3) steht Israel in 3. ps. pl., v. 4f. in 2. ps. sg. Beachte auch die Spuren deuteronomistischer Überarbeitung (MARTI z. d. St.)

<sup>4</sup> Es ist mir unerfindlich, wie SMEND (Lehrb. der a. t. Religionsgesch., S. 200) sagen kann: "Ein Ausdruck wie der der Erwählung Israels wäre bei ihm (Hoses) an-möglich".

stelle, אני ידעתי אפרים יושראל לא־נכחד ממני . In welcher Hinsicht ist Ephraim-Israel vor Jahwe nicht verborgen? vor seinem prüfenden und richtenden oder vor seinem fürsorglich geöffneten Auge? Worten, bezeichnet ym hier das durchschauende Erkennen Israels nach dem, was in ihm ist, oder die auf besondrer Zuneigung beruhende Fürsorge? v. 3b 4 scheinen das erstere ganz zweifellos zu machen, insofern hier von Israels Hurerei und Befleckung, von seinen Tatsünden und seiner Grundverkehrtheit die Rede ist. Es sieht so aus, als wenn v. 3b den Grund der Wahrnehmung und Erkenntnis Gottes, v. 4 aber ihren Inhalt angibt: Aus den Taten Israels erkennt Jahwe seinen treulosen Geist und Sinn. — Aber der Text ist in einem trostlosen Zustand: v. 2 ist eigentlich nicht übersetzbar und v. 3b erweckt mehrfaches Bedenken durch die Form הונית (2. ps.) vor dem parallelen ממא (3. ps.) und durch das intransitive hiph. Die Variante 6 10b führt auf mit als ursprünglichere Lesart. Wichtiger noch ist diese Tatsache, daß der Satz sich 5 3b und 6 10b findet, woraus die Frage sich ergibt, ob er hier oder dort hingehört. Es ist nun ziemlich leicht zu erkennen, daß 6 10f. wie angehängt erscheint, aber auch 5 3b (und gerade nur der Satz 3b) nimmt sich sekundär aus², da v. 4 als Inhalt von v. 3ª sich glatt an diesen anfügt, und die Erklärung כי רוח ונונים בקרבם ohne vorheriges ועת אפרים wirkungsvoller ist, andrerseits aber das תחה nach v. 3ª seltsam berührt, insofern als Jahwes Einsicht in Israels Verderbtheit sich doch nicht nur auf die gegenwärtigen Versehlungen stützt, sondern auf die von jeher geschehenen (vgl. v. 4a).

Außerdem befremdet die betonte Voranstellung des אני v. 3ª, wenn man in אור die durchdringende Erkenntnis Jahwes sieht, da doch dann allein die Betonung des ידעתי selbst sinngemäß ist. Vgl. dagegen Am 2 9 10 (12) und Hos 13 5 den Gedanken: Ich, gegen den ihr frevelt, habe euch nur Wohltaten erwiesen. Von hier aus wird es doch einigermaßen wahrscheinlich, daß v. 3ª von einer göttlichen Fürsorge geredet hat, für die Israel mit seinen Bedürfnissen nie verborgen geblieben ist. Vgl. Ps 50 11 73 11 139 15 u. a. (s. o. Nr. 2, e). Aber die Unzuverlässigkeit des Textes hindert eine wirkliche Ermittlung des ursprünglichen Sinnes.

Dtn 34 10 und II Sam 7 20 (= I Chr 17 18) führen uns in die deuteronomistische Literatur. Dtn 34 10 wieder zweifellos den Verkehr zwischen Mose und Jahwe als solchen 3, ohne die damit verbundene

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es begegnet freilich auch 4 20 18, aber sonst nirgends.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gestrichen von Wellh., Nowack, Marti u. 2.

<sup>3</sup> MARTI bei KAUTZSCH übersetzt treffend: "Es stand in Israel kein Prophet mehr

gegenseitige Wahrnehmung (vgl. Gen 32 31 31) anzugeben. Wenn JT II Sam 7 20 kennen (vgl. KITTEL bei KAUTZSCH) bedeutete, so würde gesagt sein, daß Jahwes Kenntnis von allen Gefühlen Davids diesen davon entbindet, Gefühlen vor ihm Ausdruck zu geben. Indessen ist Objekt nicht 25 oder MD, sondern TTT selbst als 7 JD. Die Selbstbezeichnung des Redenden als Knecht des Angeredeten ist zwar ganz gewöhnliche orientalische Höflichkeitsformel, aber doch nie inhalts- und absichtslos verwendet. Somit ergibt sich der Sinn: Was soll David noch weiter zu dir sagen? Du selbst hast ihn (als deinen Sklaven) angenommen und weißt daher bereits, was du alles ihm getan hast. Daran schließt sich v. 21 sehr gut der Hinweis auf die Wohltaten, die der Knecht als solcher erfährt, weil der Herr ihn liebt. 2

Bei Jeremia begegnen zwei Stellen. Jer 123 wollen die Tempora wohl beachtet sein. ROTHSTEINS Übersetzung (bei KAUTZSCH): Du aber, Jahwe, kennst mich, durchschaust mich und hast meine Gesinnung gegen dich erprobt, ist geradezu falsch. Eher kann man GIESEBRECHT zustimmen: Du aber, Jahwe, hast mich erkannt, du siehest mich und prüfest mein Herz bei dir. Das Naheliegendste ist doch aber zu übersetzen: Du aber, Jahwe, nachdem (da) du mich "erkannt" hast, sieh mich an und prüfe, wie mein Herz dir zugetan ist. Wozu aber das Ansehen und Prüsen, wenn Jahwe doch bereits erkannt hat? Das ist sinnlos. beachte aber die durch v. 1-3 gehenden Gegensätze. Jeremia rechtet mit Jahwe, daß die Frevler, die בגדי בגד, von deren Innern Jahwe fern ist, die also keine innere Beziehung zu ihm haben und der Pflichten gegen ihn sich entschlagen haben, glücklich leben, während er selbst, dessen Herz bei Jahwe ist, ins Unrecht gesetzt ist. Ebenso verständlich wie die Aufforderung, Jahwe möge die Echtheit seiner Gesinnung durch Prüfung über allen Zweisel stellen, ist die Bitte, er möge sich von den Frevlern dann auch lossagen (v. 3b) und nicht mehr durch Segnungen gleichsam ins Recht ihm gegenüber setzen. Das wichtigste Argument aber sehlt noch: Meine Haltung ist nicht nur untadelhaft, sondern geradezu dadurch provoziert, daß du mich "erkannt", durch Berufung

auf, wie Mose, mit dem Jahwe von Angesicht zu Angesicht verkehrt hätte". DILLMANN aber bemerkt z. d. St. (Komm. S. 434): "den Gott kannte (Gen 18 19), d. h. seiner Freundschaft und Umgangs würdigte, Gesicht zu Gesicht (Ex 33 11 Num 128), in persönlichem Verkehr mit ihm".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Löhr z. d. St. (Komm. S. 145): "Was soll ich weiter von meinen Empfindungen reden? Du kennst dieselben ja, ehe ich sie ausspreche."

בעבור hinter דברך st. בעבור hinter בעבור hinter בעבור

dir verpflichtet hast; ich habe in deinem Auftrag, für dich gestritten. Schütze deinen Knecht gegen deine Feinde!

Von ganz hervorragender Wichtigkeit ist Jer 15:

במרם אצורך בבמן ידעתיך ובמרם תצא מרחם הקדשתיך נביא לנוים נתתיך:

bezeichnen alle dieselbe Sache: die Erwählung Jeremias zum Propheten vor Empfängnis und Geburt, nur nach verschiedenen Gesichtspunkten. Geheiligt aber hat Jahwe den Jeremia eben dadurch, daß er ihn in besondre Beziehung zu sich gebracht, zum Prophetendienst berufen hat. Wir sehen, Jer I 5 setzt die Linie Gen 18 19 Ex 33 12 17 Am 3 2 Hos 13 5 fort, insofern es sich um die spezielle prophetische Berufung handelt. Zur Sache ist Ex 3 f. (besonders 3 10 f., אמר א 7 15 Jes 6 6 ff. (חשר nach der Reinigung bzw. Heiligung), Hes I f. (חשר 2 3) zu vergleichen, nur daß Jeremia die Berufung aus der Zeit in die "Ewigkeit" zurückverlegt. Was den sprachlichen Ausdruck betrifft, so ist חשר (1 7 vgl. Ex 3 10 Jes 6 8 Hes 2 3) genau genommen erst die Folge des איר; die Bestallung geht der Sendung voran. Für איר sagt Am 7 15 חשר 3 Dtjes 43 1 45 3 f. 49 1 (vgl. Jer I 5) איר, Hes 20 5 Dtjes 42 1 43 20 Ps 105 43 106 23 u. s. f.

Den Schluß der Prophetenstellen macht Jes 63 16. Hier erscheint ארץ (parallel הכידו ) seines prägnanten Sinnes bereits entkleidet. Abraham und Israel, die Väter, wissen nichts vom gegenwärtigen Geschlecht, kennen es nicht, weil sie längst tot sind; Jahwe aber achtet auf sie. Dennoch ist wohl zu beachten, in welchem Zusammenhang ארץ hier gebraucht wird: es ist das fürsorgliche Beachten der Kinder, wie es Pflicht und Aufgabe des Vaters ist. Jahwe erscheint als Israels Vater und Erlöser von alters her (vgl. Amos, Hosea, Jesaja), Israel als sein Eigen-

z Das präexistente Erwähltsein in Jer I 5 zeigt, wie frei der Begriff des Fr von dem Moment des Prüfens und (für würdig) Erkennens ist. Siehe oben S. 33 zu Ex 33 12 17.

2 Die Berufsbegabung und der Schutz des Propheten (v. 6 ff.) sind Folgen des

<sup>3</sup> Vgl. Num 186 die Erwählung der Leviten durch Jahwe zu seinem Eigentum und Dienst, Ex 6 20 21 II Sam 5 13 I Reg 78 u. s. die Phrase אלקח לאשה שה Jes 8 11 Jer 20 7 bezieht sich nicht auf grundlegende Berufung, sondern auf einmalige Beeinflussung durch Jahwe.

4 Über Jes 40 14 s. u. II A, 5.

<sup>5</sup> Dahingestellt mag bleiben, wieweit hier noch eine ahnenkultische Anschauung durchschimmert, wonach Abraham und Israel noch fortleben als numina der Stammesheiligtümer, aber sich um das Volk nicht kümmern ("), wie sie sollten, weil es sem von ihren Ruhestätten ist und sie nicht pslegen kann.

<sup>6</sup> Wie der Vater, so hat jeder nächste Verwandte als solcher die Pflicht des 'm'a (vgl. Rt 2, 3, 2).

tum (v. 17). Darum soll er aus seiner Gleichgiltigkeit sich kehren und Israel "erkennen". Der Sinn ist also derselbe, der möglicherweise Hos 5 3 vorliegt.

Es bleiben nur einige Psalmenstellen, von denen Na 17 (v. 2—10 ist das Fragment eines alphabetischen Psalms) und Ps 144 3 עד als das fürsorgliche Beachten nehmen. Na 17 beweist Jahwe durch das עד מר וב יסוח, daß er gütig und ein Schutz in Drangsalszeit ist. Ps 144 3 aber steht parallel שלה, und der Sinn ist zweisellos. — Dagegen hat עד in Ps 138 6 139 1 intellektuellen Charakter. —

Wir fassen das Ergebnis zusammen: In der prophetischen Quellenschrift J wie bei den Propheten Hosea, Amos, Jeremia und in der Literatur des prophetischen Gesetzes begegnet yr subj. Gott in erster Linie in der Bedeutung analog לקח – durch Erwählung aufnehmen und sich zu eigen machen (Gen 1819 Ex 331217 Am 32 Hos 135 Dtn 34 10 II Sam 7 20 Jer 1 5 12 3)2, in zweiter Linie - colere als Bezeichnung für die aus der Erwählung sich ergebende Fürsorge (so bereits mit unverkennbarem Hinüberspielen Hos 135; sodann Hos 53? Jes 6316 Na 17 Ps 1443). — Veranschaulicht erscheint die Bedeutung des Wortes durch die Bilder des Herrn, der den Knecht bzw. Mandatar (Gen 1819 Ex 33 12 17 Dtn 34 10 II Sam 7 20 Jer 1 5 12 3), des Hirten, der die Herde (Hos 135), und des Vaters, der die Familie (Am 32 Jes 63 16) annimmt und sich zu eigen macht. Das Bild der Ehe begegnet hier nicht, was aber bei der oben (Nr. 3, d) festgestellten Verwendung von yr ohne Belang ist. Die bemerkten Bilder lassen an Lebensverhältnisse zwischen Personen denken. Wir gehen nun dazu über, zu untersuchen, ob bei dem Verhältnis zwischen Gott und Menschen der prägnante Sinn von nur auf die pars potior, den spontanen Teil, auf Gott, oder auch auf den receptiven Teil, die menschliche Einzel- oder Sammelpersönlichkeit, bezogen wird.

#### 2. Objekt die Gottheit.

Der erste Eindruck ist, daß pr wieder in viel mannigsaltigerem Gebrauch begegnet als unter 1. Offenbar hängt das damit zusammen, daß das Verhältnis des Menschen zur Gottheit von mehr Voraussetzungen (Erleben, Erkennen) abhängig ist, als das der Gottheit zum Menschen.

a. Nur an zwei Stellen findet sich zweisellos der Sinn des Kennenlernens, Erkennens: Ex 5 2 (JE), doch auch hier nicht ohne den Neben-

Ygl. die assyrische Parallele bei ZIMMERN in SCHRADERS Keilinschriften und d. A. T.<sup>3</sup> S. 403, bes. Anm. 2.

sinn des Erlebens, Begegnens, Beachtens und Fürchtens, und Ex 33 13 (), wo Mose bittet: Weihe mich ein in deine Pläne und laß mich dich erkennen. Hier ist der Text von auffallender Gehäuftheit und Unklarheit.

- b. Deutlicher schon tritt das Moment des Begegnens, Erlebens an andren Stellen hervor. Num 126 (JE). Der Prophet erkennt Jahwe durch Träume und Gesichte, in denen Jahwe mit ihm redet. Vgl. Num 2416, wo naheliegt, אין דעת עליון zu übersetzen: der (schauend und hörend) den Verkehr mit dem Höchsten erlebt. Daß Samuel die Stimme Jahwes nicht von der Elis unterscheidet, wird I Sam 37 (SS) damit erklärt, daß er Jahwe noch nicht kennen gelernt hat (durch Begegnung mit ihm). Um Offenbarung Gottes durch Tat und persönlichen Verkehr handelt es sich Hes 205 35 11 (vgl. v. 12 פרא "הידען" "erkennen" als Folge des "העונה") Jes 4483 Jes 1921\* (מנודע ה) Ps 9 17 484 762, in zweiter Linie Hes 209 38 16 23 Ex 63 (P). Es ist unverkennbar, daß sich hier mit dem Erkennen die Regungen der Furcht oder des Vertrauens verbinden. Vgl. besonders Jes 448 Ps 48 4 9 17.
- c. Weiterhin macht sich die Bedeutung: zu schaffen haben mit Gott, samt der Folge geltend, daß die Gottheit einen etwas angeht, Dtn II 28 13 7 14 28 64 (obj. אלהים אחרים) und 29 25 32 17, sowie Jdc 2 10 (Ri) und Jer 19 44.
- d. Es folgt die Wendung des Verkehrens ins subjektive Wollen und Streben: Ps 87 4 "Ich nenne Rahab und Babel meine Bekenner". Natürlich sind die Tatbekenner, die Verehrer gemeint. Ja, im Blick auf יוֹלוי שוֹ wird es wahrscheinlich, daß die יוֹלוי לוֹ die Angehörigen (Verwandten) Jahwes sind. Ps 36 11 beachte die Parallele אלהים gehört danach ein rechtschaffenes Herz von seiten des Menschen.

י Moses און בעיני אחר begegnet erst als Voraussetzung und sogleich darauf als Folge eines von Mose erbetenen Erkennens. Bei Vergleichung von v. 13 mit v. 12 erscheint יעתה אחרינא הוועני גא אחרירוכן durchaus gesichert, der anstößige Satz אחרין בעיניך משל אור השרעך למען אמצארון בעיניך aber als Auffüllung. Mit der Bitte in v. 18, die dort ganz neu erscheint, hat er nichts zu tun.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. über Hos 13 4 unter II A, 2 2.

<sup>+</sup> Vgl. DILLMANN-KITTEL, Handb. der Alttest. Theol. S. 62.

<sup>5</sup> Vgl. KAUTZSCH, D. heil. Schrift des A. T., hier und im Folg.

Sie ist nichts andres als Gottesverehrung und Gottesdienst. Dan II 32 die Parallele מרשיעי ברית als Gegensatz zu עם ידעי אלהיו. Jene haben Strase, diese Lohn zu gewärtigen. Wir stehen also auf ethischem Gebiet. Es ist Frevel, sich um Gott "nicht zu kümmern", Hi 18 21 (beachte den Parallelismus). Und Grimm muß die Völker überschütten, die von Jahwe nichts "wissen wollen", Ps 796 (Parallele: die Jahwes Namen nicht anrusen). Von welchen Voraussetzungen das " ידע abhängig ist, zeigt in interessanter Weise Ps 73 21-23: "Als mein Herz verbittert war... (v. 21), da war ich אבן und "wußte" nicht, war dir gegenüber ein Vieh (v 22). Aber ich bleibe stets bei dir, denn du hältst mich bei deiner rechten Hand etc." (v. 23). Man sieht: Vertrauen schafft Anhänglichkeit und Gehorsam, Verbitterung aber führt zu Empörung und Abfall: "ich wollte nichts wissen von dir" gleich dem störrischen Vieh. — Und in welche Sphäre es gehört, lassen Prv 25 36 erkennen: "Erkenntnis" Gottes und Furcht Jahwes sind verquickt; herzliches Vertrauen auf Jahwe (35), heilige und demütige Scheu vor Jahwe (37) und דעתו (36; drei parallele Mahnungen) stehen im Bund und reichen sich die Hand. העת ist danach das Festhalten an Jahwe auf allen Wegen. Entsprechend tritt I Chr 28 9 die Aufforderung ועברהו unmittelbar hinter diese דע את אלהי אביך, welche bedeutet: Erwähle ihn, halte dich zu ihm! Was der Inhalt der העתה = der הכמה Prv 30 3 ist, lehrt ein Blick auf v. 1, wenn hier richtig verbessert wird: "ich mühte mich ab um Gott". — Endlich begegnen die א ידעי geradezu als die "Getreuen" oder die Freunde

Ein Rückblick zeigt, daß für PT c. obj. Gott die persönlich-sittliche Bedeutung durchaus überwiegt. Und doch haben wir für Nr. d, während wir unter a-c sämtliche Fälle herangezogen hatten , die prophetische Literatur noch beiseit gelassen, in welcher der prägnante Sinn eine Hauptrolle spielt. Der Zweck unsrer Untersuchung rechtsertigt, daß wir die Prophetenstellen nun für sich folgen lassen, indem wir die äußerst wichtige Stelle I Sam 2 12 (SS) aus der Zeit der ältesten Schriftpropheten ebenfalls erst hier würdigen und voranstellen.

(DILLMANN) Gottes Hi 24 1. Vgl. Ps 91 14 87 4.

[Schluß folgt in Heft 2]

Unter a—c begegnen uns abgesehen von (dem theoretisch gerichteten) Hesekiel und von der Daniel-Apokalypse nur drei Prophetenstellen: Jes 19 21 \*\* Jer 19 4 Jes 44 8.

## Der Gedanke des Eifers Jahwes im Alten Testament.

Von Privatdosent Lic. Dr. Friedrich Küchler in Berlin.

Wenn wir dem Gedanken vom Eifer Jahwes, der im AT eine gewisse Rolle spielt, nachgehen wollen, so müssen wir uns zunächst mit seinem sprachlichen Ausdruck vertraut machen. Es handelt sich dabei lediglich um das Substantivum 如如 und die davon abgeleiteten Verbalformen und Adjektiva. Letztere gehören sämtlich dem Steigerungsstamme, die ersteren diesem und dem Kausativstamme an.

Eine einwandfreie Etymologie für das Wort קנאה gibt es nicht. موندال Lautlich unbedenklich ist zwar seine Zusammenstellung mit aram. الموندال und den davon abgeleiteten Verbalformen, mögen diese Wörter nun mit 🛰 oder mit i geschrieben werden (das 'Ajin geht jedenfalls auf eine bekanntlich häufige Angleichung der Konsonanten eines Stammes untereinander, in unserem Falle Angleichung an das emphat. o, zurück). Aber sie scheitert daran, daß der ganze Stamm im Aram. aus dem Assyrisch-Babylonischen entlehnt zu sein und auf das assyrische Wort uknu zurückzugehen scheint, das den Lapis lazuli und dann die blaue Farbe dieses Steines, sowie weiter jede blaue Farbe bezeichnet (JENSEN). Auf diese Bedeutung scheinen mir auch, soweit ich es zu beurteilen vermag, alle in Betracht kommenden Formen von einem arabischen Stamme Lis zurückzugehen, indem sie sich nicht, wie die Lexica angeben, auf eine rote, sondern auf eine helle oder dunkle blaue Färbung beziehen werden; z auch das griechische κυάνεος wird letztlich von dem assyr. uknu abzuleiten sein. - Daß mit einer solchen Etymologie der Erklärung des hebräischen קנאה und seiner Derivate nicht gedient ist, leuchtet ein. Wir müssen also auf eine Etymologie, die sich auch sonst nicht immer als eine

r Z. B. I. "die Milch wässern" — "blau machen"; "gefärbt sein" (vom Barte) doch wohl blauschwarz, nicht rot. II. "den Bart schwarz färben". I. u. IV. "töten" — "blau machen", vgl. "bleu mourant". عَنْهُ اللهُ "schattiger Ort", vgl. den "blauen" Schatten, und endlich مُعْدَرُ قَانِيُ wohl "blaurot", nicht "rot-rot"!

sichere Führerin bewährt, verzichten und den Inhalt der in Betracht kommenden Wörter aus dem Sprachgebrauch des Hebräischen selbst, zunächst natürlich aus dem profanen, bestimmen.

I.

Das Substantivum אָלָאָד, mit dem wir es in erster Linie zu tun haben, begegnet uns nun in mancherlei Bedeutungen, und mit ihm natürlich auch seine Derivate. Das ursprüngliche Gebiet des Stammes KJP scheint mir das der Liebe der Geschlechter und speziell der Ehe zu sein. Es ist mir wenigstens wahrscheinlicher, daß die Wurzel ursprünglich auf einen ganz bestimmten, eng umgrenzten Ausschnitt des Lebens Anwendung fand, als daß sie von vornherein mit einer ganz allgemeinen Bedeutung, wie etwa "Leidenschaft", behaftet war und deswegen auf alle möglichen Verhältnisse angewandt werden konnte, wie DUHM das nach einer Bemerkung zu Jes 96 anzunehmen scheint. Es fehlt denn auch nicht an Anhaltspunkten für meine eben geäußerte Meinung. Die sehr merkwürdige und gewiß trotz ihrer späten Überlieserung - sie ist Bestandteil der priesterlichen Schrift — uralte הונת הקנאות Num 5 berichtet davon, daß ein Ehemann von einer וות קנאה überfallen werden kann, der zufolge er sein Weib der ehelichen Untreue bezichtigt; die מונה gibt nun das magische Verfahren an, durch das sestgestellt werden soll, ob der Verdacht des Gatten berechtigt oder grundlos ist. - Die Sprüche, die sich mit dem Thema des Einbruches in fremde Ehe ziemlich ausführlich beschäftigen, nennen als eine seiner schlimmsten Folgen die כנאה des hintergangenen Gatten (6 34), die einen unauslöschlichen, aller Schonung und Vergebung abgeneigten Zorn und Haß hervorrust (274). Hier bezeichnet also קְנָאָה die der Liebe von Mann und Weib anhastende, mit ihr auss engste verbundene Sinnesart, die jedes nähere Verhältnis der geliebten Person zu Dritten unerträglich findet; so kommt es, daß im Hohenlied und אָהָבָה als Parallelbegriffe erscheinen können, wenn es dort (86) heißt: stark wie der Tod ist die Liebe, gewaltig wie die Še'ol die Liebesleidenschaft; ihr Brand ist Feuersbrand, eine Jahweflamme.

Kann es so nicht zweiselhast sein, daß in diesen Fällen der Stamm Map zur Bezeichnung von Seelenzuständen verwandt wird, die wir mit dem prägnanten Ausdruck Eisersucht zu benennen pslegen, so ist das Gebiet seiner Anwendbarkeit doch erheblich weiter. So hören wir von Rahel (Gen 301), daß sie wegen des Umstandes, daß ihrer Schwester Lea Kinder beschieden waren, ihr selbst aber nicht, aus ihre Schwester und Mitgattin eine Thap bekam, in der sie ihren Gatten Jakob mit

unverständigen und frevelhaften Forderungen plagte. Die Bedeutung des Wortes Nip ist hier noch ziemlich nahe mit der Eisersucht im engeren Sinne verwandt; sie geht aber doch schon über zur Bedeutung des Neidens oder Milgünstigseins. In dieser findet die Wurzel ebenfalls weitgehenden Gebrauch. Von Isaak wird erzählt: יוֵקנְאוֹ לוֹ מְלְשָׁתִים, weil sein Besitz überaus groß wurde (Gen 26 14), und den Josef traf die seiner Brüder, als sie bemerkten, daß er seinen Sinn zu Höherem erhebe und wohl auch bestimmt sei als sie (Gen 37 11). Daß man den Gottlosen nicht um sein Glück beneiden soll (durch NAP ausgedrückt), ist eine wiederholte Mahnung des Spruchbuches (3 31 23 1). Nach Hes 31 19 beneideten alle Bäume von Eden die von Gott gepflanzte herrliche Zeder wegen ihrer Schönheit und der Fülle ihres Geästes (וֵיקַנְאָהוֹ כֶל שַנִּי עָןן), Hes 35 11 wird der Neid Edoms, in dem er Juda sein Land nicht gönnte, als שנאה bezeichnet und Ps 106 16 die Millgunst Datans und Abirams gegen Mose und Aaron wegen ihrer bevorzugten Stellung ebensalls durch das Verbum אַבָּף ausgedrückt. Endlich erwartet ein später Schriststeller im Buche Jes 11 13, daß in der messianischen Zeit die קנָאָה Ephraims verschwinden und die Dränger Judas ausgetilgt werden, womit entgegen der Meinung eines noch späteren Glossators nur gesagt sein kann, daß in der Endzeit Ephraim unbeneidet und Juda unbeseindet dastehen und sich beständigen Friedens und Wohlergehens erfreuen werden.

Mit dem Neid nahe verwandt ist das Streben, selbst das zu erreichen, was man von einem andern erreicht oder wonach man ihn streben sieht; auch diese Nuance nimmt die Wurzel שוף im Hebräischen an. Es scheint wenigstens, daß man Koh 44 von dem gegenseitigen Wetteiser der Menschen um die Erreichung eines gemeinsamen Zieles verstehen muß, sicherlich ein wertvolles Motiv für einen Menschen, das ihn zur Einsetzung seiner besten Kräfte für die Erfüllung der einmal erkannten Ausgabe anspornen kann; der pessimistische Autor des Buches Kohelet tut es freilich wie so vieles andre als הָבֶל und הַבָּל ab.

Noch weiter abgeblaßt erscheint endlich die Bedeutung unsres Stammes da, wo er nichts weiter als den unmutigen Affekt und das Inaffektgeraten ganz im allgemeinen, sowie das Handeln im Affekt bezeichnet. Auch diese Bedeutungsnuance ist im AT ziemlich häufig. So steht wap in der allgemeinen Bedeutung des Erregtwerdens Ps 37 1, wo es heißt: erhitze dich nicht über die Bösewichter und gerate nicht in Unmut über denen, die unrecht handeln, oder Prv 23 17 und 24 19, wo davor gewarnt wird, sich an den Sündern zu erregen; das solle man vielmehr an der Furcht Jahwes tun. Daß er sich über das Wohlergeben

der Gottlosen aufgeregt habe, beklagt der Dichter von Ps 73 nachträglich (v. 3), und der langatmige Kompilator von Ps 119 erwähnt den Schaden, den seine אָלָאָה über die Gottvergessenheit seiner Feinde ihm gebracht habe (v. 139). Vor dem Affekt überhaupt warnt Prv 14 30, wo die אַלְאָה in Gegensatz zu einem geruhigen Herzen gestellt wird; ganz ähnlich beurteilt der Dichter des Hiob das als אָלָאָה bezeichnete Abweichen von der stoischen Ruhe des Gemüts (5 2) und der Prediger vergißt, wenn er den Zustand der Toten beschreibt, nicht zu erwähnen, daß bei ihnen nun Liebe und Haß und אַלְאָה, d. h. wohl jeglicher Affekt vorbei sind, und daß sie somit keinerlei Anteil mehr haben an allem, was auf Erden geschieht (9 6).

Wir kommen nun noch zu den Stellen, in denen die קְּנְאָה auf eine dritte Person bezogen erscheint, in deren Interesse sie liegt; diese Person wird durch die Präposition יף eingeführt. So hören wir von Saul (II Sam בוב בו בו בו לְבְנֵי יִשְּׁרָאֵל cf. II Reg 10 16), d. h. bei der temperamentvollen Wahrnehmung der israelitischen Interessen. Ebenso bezeichnet das Verbum אַבָּף das Verhalten Josuas, als er versuchte Moses angebliche Interessen gegenüber den geisterfüllten Gliedern der Gemeinde wahrzunehmen (Num 11 29).

Eine entschieden religiöse Bedeutung gewinnt der Begriff der THAP da, wo die Person, in deren Interesse Affekthandlungen unternommen werden, die Gottheit ist. In den drei Fällen, die in dieser Beziehung in Betracht kommen (Pinchas, Elia und Jehu Num 25, I Reg 19 und II Reg 10 16), handelt es sich jedesmal um das Eintreten der genannten Männer für die alleinige Verehrung Jahwes und gegen den Götzendienst, also um die leidenschaftliche Wahrnehmung der Interessen der Gottheit, wenn nicht etwa in diesem Sprachgebrauch erst eine Nachbildung des von der Gottheit selbst ausgesagten Nap vorliegt, das sich, wie wir weiter sehen werden, ursprünglich ganz allein auf den Götzendienst bezieht. Ähnlich ist übrigens in Ps 69 10 von einer Athap des Dichters für den Tempel die Rede, die so groß war, daß er sagen konnte, sie habe ihn ganz verzehrt.

II.

Wie steht es nun in den Fällen, wo im AT von einer קַּנְאָדָּה Jahwes geredet, wo Jahwe als ein אַל מָלָאָ oder אַל bezeichnet, oder wo von ihm gesagt wird, man habe ihn in den Zustand der קַּנְאָה versetzt?

Die ältesten Stellen, in denen die Wurzel MIP sich auf Jahwe anrewendet findet, sind Ex 20 5 34 14 und Jos 24 19. Weiter kommen als vorexilisch noch mehrere Stellen aus dem Deuteronomium und eine aus dem Königsbuche (I Reg 14 22) in Betracht. Andere Stellen, in denen der 河界 Jahwes gedacht wird, die man oft als vorexilisch auffalt, sind mir bei näherer Untersuchung alle ins Exil oder noch tiefer hinab gerückt.

Daß die drei erstgenannten Stellen vorexilisch seien, ist wohl allgemein anerkannt. Die gehören ja der jahwistischen und der elohistischen Quelle des Hexateuchs an. Nur will es das Unglück, daß gerade die Zusammenhänge, in denen sie stehen, nicht den ungetrübten Strom der alten Quelle erkennen lassen, sondern alle mehr oder weniger stark überarbeitet sind. So sind Ex 20 und Jos 24 sicher durch deuteronomistische Hände verändert, was man von Ex 34 nicht sagen kann; aber auch der sogenannte jahwistische Dekalog dieses Kapitels hat doch Erweiterungen erfahren, die WELLHAUSEN "alt" nennt und KUENEN ins 7. Jahrhundert setzt. Zu diesen Zusätzen gehört nun auch der für uns hier in Betracht kommende Teil von v. 14 nebst dem folgenden. Daß v. 15 nicht dem alten jahwistischen Bestande dieses Abschnittes angehören kann, bedarf keines Nachweises. Er setzt in seiner Terminologie zweisellos die Verkündigung Hoseas voraus, der, soviel wir wissen, zuerst die Verehrung anderer Götter als Hurerei und Ehebruch bezeichnet hat. Es ist mir aber nicht unwahrscheinlich, daß dasselbe auch von v. 14b gilt. Denn erstens pallt zu der Art von "Bundesworten", die wir nach v. 27 in unserem Abschnitt zu suchen haben, keine Motivierung dieser Gebote, sondern man erwartet nur kurze, knappe, leicht merkbare Sätze, wie WELLHAUSEN sie in seiner Komposition des Hexateuchs aus unserem Abschnitt herausgeschält Muß aus diesem Grunde jedenfalls der weitschweifige v. 15 als der ursprünglichen Konzeption nicht angehörig gestrichen werden, so trifft das auch auf v. 14b zu, der für ein kurzes Merkwort schon zu lang erscheint. Zweitens aber setzt auch v. 14b, wie v. 15, wo das mehr in die Augen springt, die Wirksamkeit des Propheten Hosea voraus, wie dies auch die beiden andern erstgenannten Stellen tun. Die Einführung des Begriffs der קנאה Jahwes hat an allen drei Stellen denselben Zweck, nämlich den, darauf hinzuweisen, daß mit der Verehrung Jahwes die Verehrung irgendwelcher anderen Götter durch Israel schlechtweg unvereinbar ist; Jahwe will sich eine solche unter keinen Umständen gefallen lassen, er ist ein Gott, der nicht duldet, daß sein Volk sich irgendwie mit anderen Göttern einläßt. Die Idee, die dieser Aussage zugrunde liegt, ist gewiß so alt wie die Jahwereligion in Israel überhaupt. Sie war von Anfang an exklusiv und erhob den Anspruch, die alleinige Religion des Volkes Israel zu sein. Aber die Form des uns hier vorliegenden Ausdrucks für

diesen Anspruch kann nicht ebenso alt sein; sie wäre für das alte Israel schlechtweg unverständlich gewesen, wenn man nicht annehmen will, daß die Verfasser der uns beschäftigenden Stellen das Wort Nap in einer ganz abgeblaßten Bedeutung auf Jahwe angewendet haben sollten, etwa in dem Sinne von "temperamentvoll". Der Gebrauch eines solchen Wortes in solchem Zusammenhang wäre unendlich matt und schwach und zu einer solch eindringlichen Mahnung, wie wir sie Ex 20 und 34 lesen, wenig geeignet. Wie ganz anders lebendig aber werden diese Worte, wenn wir für das hebr. NAD unser "eifersüchtig" in seinem prägnanten Sinne einsetzen dürfen. Da erscheint uns Jahwe als eifersüchtig, wie ein Ehemann auf sein Weib, ein Liebhaber auf die Geliebte eifersüchtig ist. Sowenig diese es ertragen, daß die geliebte Frau sich mit andern Männern abgebe, ja nur mit ihnen tändle, sowenig kann Jahwe es zugeben, daß sein Volk sich mit anderen Göttern einlasse und ihnen Verehrung widme, ja nur nach ihnen schiele. Diese Vorstellung ist aber nur möglich unter der Voraussetzung, daß das Verhältnis Jahwes zu Israel als Ehe aufgefaßt wurde und die Verehrung anderer Götter als Ehebruch. Nun wissen wir aber ganz genau, wo diese Auffassung in der Geschichte des Jahwismus zuerst austritt: Hosea ist es, der sie eingeführt hat, als ihm die traurigen Erlebnisse seiner eigenen Ehe ein Symbol für das wurden, was Jahwe an seinem Volke erfahren maßte. Damit gewinnen wir einen sicheren terminus a quo für die zeitliche Ansetzung des ersten Vorkommens des Gedankens von der קְּנָאָה Jahwes; er ist möglich erst vom letzten Drittel des 8. Jahrhunderts v. Chr. ab.

Solche feine Rücksichtnahme eignete den Überarbeitern der alten

Gesetze und Überlieserungen nicht, sondern sie gebrauchten den Ausdruck ganz unbesangen, und ebenso der Versasser der historischen Einkleidung des Deuteronomiums. Auch bei ihm ist überall der Zusammenhang mit der Warnung vor dem Götzendienst deutlich; nur tritt bei ihm noch mehr als bei jenen Älteren hervor, daß die האיף Jahwes, wenn sie durch Israels Götzendienst wachgerusen wird, Jahwes Zorn zum Ausbruch kommen läßt, der wie ein verzehrendes Feuer das ungetreue Volk vernichtet (Dtn 4 23 f. 6 14 f. 29 19). Hieran sei gleich angeschlossen, daß auch der Versasser des deuteronomistischen Rahmens in den Königsbüchern produktionen dem selben Sinne gebraucht, wenn auch nur ein einziges Mal II Reg 14 22.

Endlich halte ich für eben noch vorexilisch das sogenannte Lied des Mose Dtn 32, das mit deutlicher Anlehnung an Hoseas Gedanken es ganz klar ausspricht, daß der Götzendienst es ist, der Jahwes און gegen sein Volk erweckt.

Bemerkt sei noch, daß schon CALVIN (Reliqui quatuor Mosis libri, in formam Harmoniae redacti) in seiner Auslegung des zweiten Gebotes zu den Worten هِمْ عُلِيَّ bemerkt "hic vero nobis sub mariti persona proponitur Deus, qui rivalem non patitur", ohne natürlich ahnen zu können, daß die Betrachtung Gottes als maritus seines Volkes sicherlich nicht mosaisch ist, und ferner, daß STEUERNAGEL nach einer Klammer in seinem Kommentar zu Dtn 4 23 den Zusammenhang der ursprünglichen Vorstellung von der הששתף Jahwes mit der Gedankenwelt Hoseas auch schon erkannt hat.

#### III.

Die Auswirkung dieser durch den Götzendienst wachgerusenen Jahwes glaubte Juda zu erleben in der Vernichtung seines Staatswesens durch Nebukadnezar, in der Deportation des besten Teiles der Nation und der Zerstörung Jerusalems und seines Tempels. Für die Gedanken, mit denen man jene schreckliche Zeit durchlebte, haben wir nur einen Zeugen, Hesekiel. Bei ihm erleben wir das Merkwürdige, daß er die Wurzel NP in bezug auf Jahwe bis zum Augenblick der Zerstörung Jerusalems ebenso gebraucht wie seine Vorgänger, von da ab aber in ganz anderem Sinne. Es ist bekannt, daß er das Verhältnis Jahwes zu seinem Volke wie Hosea und Jeremia unter dem Bilde der Ehe darstellt, dies Bild dabei aber aller seiner Zartheit beraubt. In diesem Zusammenhang gebraucht er denn auch den Ausdruck von der Ausdruck; sie tobt sich nach ihm in dem fürchterlichen Strafgericht aus, das Jahwe nach c. 16 und 23 über das ehebrecherische Juda bringt. Die alte Beziehung der

ist hier deutlich genug beibehalten und ebenso in dem immer noch nicht aufgeklärten קַּמָּלְלְּ, dem "Eiferbild", das sich nach 8 3 5 im Tempel zu Jerusalem befand. Welchen fremden Gott dies Bild auch dargestellt haben mag, was wir vermutlich nie ergründen werden, soviel ist doch klar, daß es eben ein Gottesbild war, durch das nach Hesekiel Jahwes Eifersucht im höchsten Maße wachgerusen wurde, zumal es sich in seinem eigenen Hause besand. Auch in 5 13 ist die Beziehung der אַבְּאָרְ Jahwes auf den Götzendienst und die durch ihn ersolgte Entweihung des Heiligtums Jahwes evident.

Soweit stimmt also Hesekiels Sprachgebrauch ganz mit dem vorexilischen überein. Nun aber erfolgt eine scharfe Wendung, und zwar mit dem Augenblicke, in dem durch den Fall Jerusalems und die Zerstörung des Tempels das Strafgericht über Juda vollendet ist. In allen Stücken, die aus späterer Zeit stammen, hat bei Hesekiel die קנאה Jahwes eine völlig veränderte Beziehung. Sie wendet sich nun nicht mehr gegen das ungetreue Israel-Juda, sondern gegen dessen Feinde. In c. 36 ist es "der Überrest der Völker" und besonders Edom, denen die אָנָאָה Jahwes gilt, ohne daß aber die Erinnerung an den ursprünglichen Sinn des Ausdrucks schon völlig verloren wäre. Die קְנָאָה Jahwes wird nämlich deshalb rege, weil das Land Kanaan die Schmach der Völker hat tragen müssen. indem es von ihnen erobert und vergewaltigt wurde, während es doch Jahwe gehörte. Es scheint demnach, daß hier noch ein Nachklang von Hoseas ursprünglichem Gedanken vorliegt, nach dem eigentlich das Land Palästina Jahwes Eheweib war, während das Volk Israel durch die Kinder repräsentiert wurde, die dieser Ehe entstammen. Nun ist das Land, also die Gattin, von Fremden mißhandelt; da erwacht die Liebe Jahwes zu seinem Weibe wieder und sie tritt in die Erscheinung als קנָאָה gegen die, die sich an ihm vergangen haben. Ebenso steht es in c. 38: in dem Augenblicke, wo Gog mit seinen Scharen Jahwes Land betritt, lodert Jahwes Grimm und auf und erregt ein gewaltiges Erdbeben, das. mit allerlei furchtbaren Naturerscheinungen verbunden, Gog den Garaus macht in dem Lande, an das er freventlich sich gewagt hat. Damit geschieht zugleich der Liebe Jahwes zu seinem Volke und seiner eigenen Ehre genug, indem dadurch die Völker von ferneren Angriffen auf das von Jahwe geliebte Land und Volk abgeschreckt und zur Anerkennung von Jahwes übergewaltiger Macht gezwungen werden. So wird am Schlusse des Gog-Abschnittes denn auch in c. 39 dessen Sinn zusammengefalt; und auch hier tritt der Gedanke der קַנְאָדָ Jahwes noch einmal hervor, nun aber zusammengestellt mit Jahwes Erbarmen gegen sein Volk Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 28. 1908.

und bezogen auf Jahwes heiligen Namen, dem er durch sein Eintreten für Israel zu seinem Rechte verhilft.

Durch seine Einfügung in diesen eschatologisch-apokalyptischen Vorstellungskomplex hat nun auch der Gedanke von der האוף Jahwes eine eschatologische Färbung bekommen, die ihm von nun an ziemlich kon-Nur wenige mit Hesekiel ungefähr gleichzeitige oder stant anhastet. spätere Stücke verwenden den Ausdruck קנאת יהוה und die zugehörigen Verbalformen und Adjektiva ohne Beziehung auf die Betätigung Gottes zur Herbeiführung der messianischen Zeit. Es sind dies Num 25 11, Ps 78 58 und Ps 79 5. Die erstgenannte Stelle gehört der Pinchaserzählung des PC an, in der berichtet wird, wie Pinchas dadurch, daß er die न्यू Jahwes ausübte, als die Israeliten sich durch den mit Götzendienst verbundenen Umgang mit heidnischen Weibern versündigten, die drohende Vernichtung Israels durch Jahwe abwendete. Hier ist also von der Jahwes in ganz demselben Sinne die Rede, in dem der Ausdruck in der Zeit vor Hesekiel allein gebraucht wurde. Damit ist aber nicht gesagt, daß man diesem Teil von PC ein über Hesekiel hinaufreichendes Alter vindizieren müsse. Denn in den beiden sicher nachexilischen Psalmen 78 und 79 wird die Wurzel & in bezug auf Jahwes Verhalten gegen Israel gerade so verwendet. Man hat diesen späten Sprachgebrauch eben auf bewußte oder unbewußte Nachahmung des früheren zurückzuführen.

Alle anderen Stellen, in denen sonst nach Hesekiel die Wurzel mit bezug auf Gott gebraucht wird, verwenden sie in dem Sinne, den sie in der späteren Zeit von Hesekiels Wirksamkeit angenommen hat. So gebraucht Deuterojesaja den Gedanken der קַּנְאָה, wenn er Jahwes Auftreten zur Herbeiführung der Heilszeit schildert, in 42 13. Da wird Jahwe mit einem heldenhaften Krieger verglichen, der mit lautem Schlachtruf sich selbst anseuert zur Vernichtung seiner Feinde, an denen er seine שנאוד, indem er sie überwältigt. In den Schlußkapiteln des Buches Jesaja kehrt der Vergleich Jahwes, der sich zur Aufrichtung seiner Herrschaft anschickt, mit einem Kriegshelden wieder (59 15 ff.), und in der Schilderung seiner Rüstung wird als Kriegsmantel seine קנאה erwähnt, die sich auch hier wieder gegen die Feinde des wahren Israel richtet, die von Jahwe nun den Lohn ihrer Taten empfangen. Sehnsüchtig schaut der Vers. von 63 15 nach dem Tage aus, wo Jahwes קנאה in die Erscheinung tritt, um seinem elenden und gedrückten Volke aus seinen Nöten zu helsen. - Aber auch im ersten Teile des Buches Jesaja finden sich mehrere Stellen, an denen von der קַּנְאָּה Jahwes in eschatologischen Sinne die Rede ist, vor allem, wie nicht anders zu erwarten, in des

kleinen Apokalypse c. 24-27; hier wird in 26 11 die 744 Jahwes sogar direkt als eine "für sein Volk" wirkende bezeichnet, durch deren Anblick allein die Feinde Israels zu Schanden gemacht werden. In Beziehung zur Aufrichtung des messianischen Reiches steht die אַאָּד Jahwes ferner in 96, was mir neben anderen Gründen doch sehr stark gegen jesajanische Herkunst dieses Stückes zu sprechen scheint. Denn sür Jesaja wäre, wie schon MARTI richtig bemerkt, der Gedanke an die חַנְאָד Jahwes kein Grund zur Freude und Zuversicht, sondern zur Furcht und Besorgnis gewesen. Dasselbe Urteil gilt auch für 37 32 - II Reg 19 31, nur daß für diese Stelle die Herkunst von Jesaja schon durch ihre ganze Umgebung, die zweifellos späte Arbeit ist, noch weit sicherer ausgeschlossen wird. -Rein eschatologisch ist weiter der Zusammenhang, in dem die האוף Jahwes bei Sacharja I 14f. und 82f. erwähnt wird; es handelt sich in beiden Stellen um das endzeitliche Gericht über die Völkerwelt und die herrliche Aufrichtung der Gottesherrschaft in Zion. Jahwes wirkt hier zugunsten Jerusalems und gegen die Heiden, und ist mit Jahwes Grimm und Zorn nahezu synonym. Im Buche Joel 2 18 begegnen wir noch einmal der schon bei Hesekiel bemerkten Verbindung der সঞ্চা Jahwes mit dem Lande; sie regt sich auf die flehentliche Vorstellung des bedrängten Volkes hin, daß durch die Herrschaft der Heiden über Jahwes Land und Volk dieses der Schande preisgegeben und die Macht seines Gottes in Frage gestellt werde, und sie bedeutet dasselbe wie Jahwes Einschreiten zugunsten seines Volkes; dies Einschreiten richtet sich in Joels speziellem Falle auf die Beseitigung der durch eine den Tag Jahwes ankündigende Heuschreckenplage hervorgerusenen Hungersnot. In dieser Heuschreckenplage wird man aber wohl eine symbolische Darstellung des Ansturms der feindlichen Weltmächte zu erblicken haben, der dem Unternehmen Gogs bei Hesekiel entspricht; 2 20 und besonders das in c. 4 in Aussicht genommene Völkergericht im Tale Josafat sprechen wenigstens stark dafür, und damit würde der eschatologische Bezug der नाइक्ट Jahwes auch bei Joel noch deutlicher hervortreten. Stark eschatologisch ist auch der Zusammenhang, in dem die קַּנְאָה Jahwes im Buche Zephanja auftritt, so stark eschatologisch, daß dies allein zu erheblichen Zweiseln an der Authentie der betreffenden Stellen führen muß. Es erscheint mir wenigstens höchst unwahrscheinlich, daß ein Schüler Jesajas, der sich sonst ungefähr in denselben Gedanken wie sein größerer Meister bewegte, ein Gericht über die Bewohner der ganzen Erde einschließlich der Säugetiere, Vögel und Fische sollte in Aussicht genommen haben. Vielmehr werden die Verse 2 und 3, sowie 17 und 18 des 1. Kapitels, in denen dieser

Gedanke ausgeführt wird, einem anderen Autor angehören, vielleicht demselben, der im 2. Kapitel seine Drohungen gegen die Juda umgebenden Völker laut werden läßt; auch 3 8ff. könnte man wohl demselben Verfasser zuschreiben, der jedenfalls einer weit späteren Zeit angehören muß als der echte Zephanja. Daß auch Nahum 12, wo ebenfalls von einer קאָת Jahwes die Rede ist, einem späten eschatologischen Zusammenhang angehört, hat GUNKEL, wie mir scheint, durchaus überzeugend nachgewiesen. Hier wie in den beiden Zephanjastellen ist nun auch jede Beziehung der קנאה Jahwes auf Israels Götzendienst oder auf die Vergewaltigung des gottgeliebten Volkes durch die Heiden geschwunden, und es steht so, daß einfach da, wo von den "letzten Dingen", vom Weltgericht und von der Aufrichtung des Gottesreichs auf der Erde die Rede ist, unwillkürlich der Ausdruck און sich einstellt. Man hat eben gänzlich vergessen, was mit diesem Terminus ursprünglich gemeint war, und sucht nur noch nach Worten, die geeignet sind die Gewißheit, daß Jahwe die eschatologischen Wünsche Israels erfüllen werde, recht energisch auszudrücken.

Damit haben wir unseren Gang durch die Geschichte des Gedankens von der AND Jahwes vollendet und gesehen, wie er aus einem ursprünglich für Israel höchst bedrohlichen allmählich zu einem Heil verheißenden geworden ist, der schließlich auch noch fast jede Beziehung auf das Volk Israel allein verloren hat und in eine universalistische Gedankengruppe eingetreten ist. Ganz ist er aber doch nicht von dem Geschick des jüdischen Volkes losgelöst worden: denn auch das Weltgericht hat für das Judentum schließlich nur den Sinn, daß in ihm sich seine Herrschaft über die Welt vollende. So endet der Gedanke vom Eifer Jahwes, der ursprünglich Ansprüche Jahwes an sein Volk stark und knapp zusammenfaßte, damit, daß er zum Inbegriff der Ansprüche Israels an die Welt und an seinen Gott wurde und es zum Ausdruck brachte, daß wenigstens einem Teil des Judentums Gott nicht mehr das Ziel ist, nach dem der Mensch sich sehnt und streckt, sondern ein Mittel, wenn auch das höchste, zur Erreichung von irdischen Zwecken.

# Ein alphabetisch-akrostichisches Rätsel und ein Versuch es zu lösen.

Von Julius Boehmer.

LÖHR in seinem soeben in zweiter Auslage erschienenen Kommentar zu den Klageliedern (auf der Titelseite steht 1906, auf dem Umschlag 1907 als Jahreszahl des Erscheinens — wozu diese Unterscheidung?) widmet unter der Überschrift "Kunstsorm" dem alphabetisch-akrostichischen Charakter von Thr I—4 eine verhältnismäßig ausgedehnte (über den Rahmen eines "Handkommentars" jedensalls hinausgehende) Erörterung. Besonders betont er die aussallige Auseinandersolge von D und P in Kap. 2—4, deren Erklärung bis jetzt dem Scharssinn (soll wohl heißen: des Scharssinns) der Ausleger gespottet habe.

Mit Recht findet er, daß alle bisher in der Hinsicht gegebenen Antworten nicht ganz befriedigen. Daher erwähnt er z. B nichts von De-LITZSCH' Bemerkungen zu Ps. IX in seinem Kommentar S. 117, der auf Ennius' akrostichische Dichtungen hinweist (vgl. CICERO, de divin. II 54 111) und den "volksmäßigen" Charakter der alphabetischen Form betont (aus AUGUSTINUS, retract. I 20 erkennbar). Diese Form "ist nicht ein kleinliches Ersatzmittel für den entflohenen Geist der Poesie, nicht bloß eine Zugabe für das Auge, ein äußerer Zierrat — sie ist sinnig in sich selber. Der Lehrdichter betrachtet die Reihe der Sprachelemente wie die Treppe, auf welcher er den Schüler zum Heiligtum der Weisheit hinaufführt, oder als den vielfächerigen Schrein, in den er die Perlen seiner Weisheitslehren hineinlegt, und der Lyriker als die Klaviatur, auf welcher er alle Empfindungen erschöpfend auszudrücken; so-Tasten greift, um s gar der Prophet 🙀 🕦 🕿 nicht"... Man kann hier die poetische Form . **Auffassungsweis** ht zu werden unternimmt,

wundern, um
vissen, da t
tur der Re
tin guter

zu werden unternimmt, svermögen unbefriedigt nicht alle Tasten der ungen auszudrücken le Tasten in An-

## J. Boehmer, Ein alphabetisch-akrostichisches Rätsel u. ein Versuch es zu lösen.

spruch nimmt. Da scheint denn doch v. ORELLI sachlicher und klarer zu urteilen, wenn er in HAUCKS Real-Enzyklopädie X 505 im Artikel "Klagelieder" wiederholt den "mnemotechnischen" Charakter jener Erscheinung erkennt. "Was den unser Gefühl befremdenden Gebrauch des alphabetischen Schemas in der Lyrik anlangt, so ist zu bedenken, daß derselbe bei dem stärkeren Hervortreten der Konsonanten in der hebräischen Sprache ein mnemotechnisches Hilfsmittel bot, welches um so willkommner sein mochte, da die hebräische Dichtungsart sonst an solchen Mitteln weit ärmer war als z. B. die unsrige. Aber allerdings liegt in der Natur der Sache, daß die Anwendung eines solchen Schemas auch dem Hebräer bei unmittelbarer lyrischer Begeisterung ferner lag als bei musivischem Dichten, welchem der Inhalt objektiver gegenüberstand. Diese Klagelieder sind denn auch, wie sie vorliegen, nicht unmittelbar der Not und Angst jener Unglückstage entsprungen, wohl aber der allgemeinen Trauerstimmung, die sie zurückließen und die sich das Erlittene immer wieder zu vergegenwärtigen bemühte. Sie wollen der Gemeinde dafür einen würdigen Ausdruck schaffen. Der Gegenstand ist ein so unerschöpflicher und jene Stimmung eine so anhaltende, daß dem Dichter trotz jenes Schemas ungesucht die Verse fließen und er in einer einzelnen alphabetischen Reihe sich gar nicht genug tun kann." Schade nur, daß hier das mnemotechnische Erklärungsprinzip plötzlich wieder zu gunsten einer Annäherung an DELITZSCH mit seiner Auffassung der alphabetischen Anordnung als eines Ausdrucks der Vollständigkeit verlassen oder mit ihm konfundiert wird. Zum Schluß heißt es aber dann doch wieder: "die vorliegenden formvollendeten . . . Lieder gemahnen uns in ihrer systematischen, mnemotechnischen Gestalt eher an das Werk einer Schule oder Gruppe von Jüngern, welche gegebene Klageweisen sammelnd und ergänzend sie zu solchen Kränzen zusammenflochten" (S. 508).

Die meisten Neueren aber sind dem Problem, das mit der alphabetisch-akrostichischen Anordnung hebräischer Lieder gegeben ist, behutsam aus dem Wege gegangen. So lassen sich, um einige der neueren Psalmen-Erklärer zu nennen, BAETHGEN, DUHM, KESSLER auf keinen Erklärungsversuch ein, sondern registrieren nur die Tatsache. Auch BUHL, Dichtkunst bei den Israeliten (in HAUCKS Enzykl. IV 636f.) gleitet unvermerkt von den alphabetischen Liedern zur Stichen- und Strophensrage hinüber, ohne eine Erklärung der Eigenart jener versucht zu haben. Von hier aus versteht man schließlich, wie LÖHR a. a. O. so ausführlich werden konnte.

Das alphabetische Schema, so fragt er, hatte es einen besonderen Sinn? oder war es schon vielbenutzte Kunstform geworden? Er weist ihm dann mit DIETERICH u. a. seinen Ursprung im Gebiet des Zauberwesens zu und betont besonders: "Die rätselhafte Umstellung von D und y läßt es sehr verführerisch erscheinen, an ein Zauberalphabet zu denken." Später sei es dann auf andere Gebiete dichterischer Produktion übertragen und hier zur bloßen Kunstform geworden.

Ich meine, daß man nach dem gegenwärtigen Stand unserer Erkenntnis LÖHR im Prinzip durchaus zustimmen muß und daß man auch seine nachfolgenden Einzel-Darlegungen nur billigen kann. Nur hätte er vielleicht außer den kunstmäßigen assyrischen Akrosticha aus dem achten vorchristlichen Jahrhundert auch die altrömischen (s. o.), etwa auch noch die synagogalen, samaritanischen, syrisch- und griechisch-christlichen erwähnen können.

Doch mit dem allen ist erst ein Weg gewiesen. Es gilt nun ihn beschreiten. Das mag vorerst eine gefährliche Sache sein, bei dem Verirrung und Verunglücken nicht ausgeschlossen sind. Was schadets aber? Einer muß den Anfang machen und Lehrgeld zahlen: andere mögen nach ihm kommen und es besser machen!

Hier wie in ähnlichen Fällen dürste es geraten sein, von einem so sicheren Datum wie dem der Umstellung von y und b in b und y, wie sie in Thr 2—4, übrigens auch in Ps 34 und Prv 31 vorliegt, auszugehen. Wir stehen hier überall vor der merkwürdigen Tatsache, daß beide Reihensolgen mit einander im Kampse liegen. Nur Thr 2—4 ist die Anordnung b—y unverhüllt erhalten. Dagegen in Prv 31 ist sie nur bei den LXX, die v. 25 und 26 des MT umgestellt haben, zu erkennen, und in Ps 34 wird sie vom Sinn gebieterisch gesordert, während unser Text sie in das übliche y—b gewandelt hat. Letzteres erkennen auch die Kommentatoren, ein jeder in seiner Weise, an: BAETHGEN hat im Text selbst die Umstellung von v. 16 17 vollzogen, KESSLER sie in der Anmerkung angedeutet aber nicht in den Text ausgenommen, Duhm dagegen, der auch hier seine eignen Wege geht, sich auf andere Weise geholsen, auf eine Weise, die er jedensalls nicht erwählt haben würde, wenn er die Sache aus größerem Hintergrund geschaut hätte.

Der angezeigte Tatbestand führt zu der Frage, ob nicht auch in den übrigen alphabetischen Liedern die Folge D-y anzusetzen ist. In der Tat könnte, um Na I, wo die alphabetische Anordnung höchstens bis D v. 8 reicht, und Ps 9 10, wo die beiden fraglichen Buchstaben wegen vorhandener Textstörung überhaupt nicht in Betracht kommen, in Psalm 25.

wo überdies das alphabetische Schema an mehreren Stellen gestört ist, v. 15 und 16 leicht umgestellt erscheinen. Auch in Ps 37 könnte die V-Gruppe v. 28b 29 und die D-Gruppe v. 30 31 verwechselt werden, wobei übrigens noch auffällt, daß gerade 37 28 da wo V stehen sollte eine Textstörung vorliegt. Ähnlich ist es in Ps 119, wo die vv. 121-128 und 129-136, und in Thr 1, wo v. 16 und 17 vielleicht zu vertauschen wären. Allein in Ps 111 112 145 sind derartige Experimente durch Sinn und Zusammenhang unmöglich gemacht, und damit die Tatsache erhärtet, daß V vor D gestanden hat. Dann aber muß diese Folge auch für die anderen Lieder, wosern nicht ein zwing ender Gegengrund vorliegt, anerkannt werden

Wodurch ist nun die Änderung der Reihe D-y in y-D veranlagt zu denken? Ganz einfach: die Zaubertexte hatten D-y; als aber das alphabetische Schema reine Kunstsorm wurde und das Bewußtsein von seinem Ursprung zurücktrat, da ist die gewöhnliche alphabetische Folge wieder eingetreten. Es ist nicht möglich oder nicht befriedigend, sich mit v. Oreelli auf die Deutung zurückzuziehen, daß "die Reihenfolge an dieser Stelle des Alphabets zeitweilig schwankend gewesen zu sein scheine" (a. a. O. 505).

Aber warum sollten die Zaubertexte gerade an dieser Stelle und nur an dieser die Reihensolge verkehrt haben? Man ist zunächst versucht zu vermuten, daß während mit der Folge אף kein Sinn zu verbinden war, mit אף etwa פעה stöhnen, unartikulierte Laute ausstoßen (Jes 42 14) angedeutet werden sollte, da ein solches שו im Zauberwesen, Orakelsprechen u. dgl. eine gewisse Rolle spielte. Aber diese um ihres isolierenden Versahrens willen immerhin singuläre Erklärung würde als solche kaum viel sür sich haben. Etwas anderes, mehr auf das Ganze gerichtet, hilft uns vielleicht weiter.

Ich möchte dabei an das mnemotechnische Moment v. ORELLIS anknüpfen. Hatte die alphabetische Folge der Buchstaben im Zauberwesen Bedeutung, dann wird man so oder so versucht haben, in die Folge der Buchstaben einen (doch nicht bloß mnemotechnisch orientierten) Sinn hineinzubringen. Also etwa so:

אכ Vater, אכן Glück(sgott), און זה Wehe (Amos 5 16), און (ar. בי) oder און און (ar. בי) oder און און (mit און (mit און (mit און און 13 Jes 14 23 verwandt; assyrisch titu, jedenfalls ein Reduplikationsstamm, im Hebräischen zu מים geworden) Lehm, Kot; מון alle.

Manna.

. . . . . .

עץ Baum, Holz.

P entweder: Kälte, oder: brüllen, knurren.

entweder: der Eigenname Seth, oder: Pfeiler, Gesäß u. dgl. (schwerlich dagegen \( \mathbb{R} \) = Erhebung).

An der mit..... bezeichneten Stelle ergab sich nun eine eigene Schwierigkeit. In der Weise der übrigen Bildungen hätte hier nach dem üblichen alphabetischen Schema PD stehen müssen, was aber keinen Sinn, wenigstens kein uns bekanntes Wort ergibt. Auch wenn man D auslassend P mit D verband und PP konstruierte (s. o.), war damit nichts anzufangen. Dagegen waren alle Schwierigkeiten beseitigt, wenn man, nach Umstellung von P und D das D mit D und das P mit P verband: in diesem Fall hatte man PP, in jenem:

ባው Schwelle, Pfoste (auch: Becken, Schale).

Wer in dem Gebiet des Zaubers einigermaßen Bescheid weiß, wird zugeben, daß analoge Bildungen und Manipulationen dort etwas ganz Gewöhnliches sind, und daß mindestens die Möglichkeit dieser Auffassung von der Umkehrung des y und b nicht wohl zu bestreiten ist. Wollte man nun den für einen Unkundigen naheliegenden Einwand erheben, auf diesem Wege lasse sich alles beweisen, da er jeder Willkür Tür und Tor öffne und noch viele andere Möglichkeiten nach der Richtung hin vorliegen dürften, so bitte ich ihn, erst einmal darauf die Probe zu machen. Möchte er z. B. es mit dreiradikaligen Wörtern versuchen, also lesen:

אבנ so wird er bald finden, daß er in lauter Unmöglichtrusw.) keiten hineingerät. Oder will er etwa ausprobieren:

also eine Folge, die den ersten Buchstaben des Alphabets ausläßt, so wird er entdecken, daß auch diese Kombinationen keinen Sinn ergeben. Dagegen die

Teilung von 22 in 11×2 Buchstaben hat vieles für sich und entspricht in ihrer Weise etwa der Einteilung von Thr 1 in 2×11 Verse, da hier v. 1-11 der Dichter, v. 12-22 Zion spricht (wobei dann v. 11c, wo schon Zion redet, als Übergang vom ersten zum zweiten Abschnitt gelten darf.)—

Natürlich halte ich meinen Erklärungsversuch nicht für unsehlbar. Im Gegenteil: nur eine Möglichkeit wollte ich vorlegen. Mögen andere kommen, ihn zu prüsen, und — salls sie es vermögen — es besser machen!

## Eine crux interpretum.

Ps 2 11f.

#### Von Alfred Bertholet.

Von dem Vielen, was über die beiden berühmten Worte קַּשְּׁלָּבְּּ geschrieben worden ist, ist das Einleuchtendste, daß in ihnen der Text nicht in seiner ursprünglichen Form erhalten sei (so z. B. schon Ols-HAUSEN 1853). Aber auch, daß das unmittelbar vorangehende יוֹלָי בּוְעָלָה unhaltbar sei, hat man mit Recht erkannt (vgl. Duhm z. St.); denn wo herrscht, hat der Jubel ein Ende. Somit ist es die ganze Konsonantengruppe

### ונילו ברעדה נשקו בר

welche einer Herstellung bedarf. Was aber an Lösungsversuchen bisher vorgebracht worden ist, macht einen neuen, wie mir scheint, nicht überflüssig. Wenn ich dabei von babylonischem Sprachgebrauch ausgehe, so darf ich mich wohl von vornherein vor dem Verdachte des Panbabylonismus geschützt wissen.

In einem Mardukhymnus (zitiert bei JASTROW, die Religion Babyloniens und Assyriens I, 514) finde ich die Worte:

"Mächtig bist du und unter den Göttern hat Er dich glänzend erschaffen, und . . . .

Die dir anvertraute Bestimmung der Geschicke der großen Götter bestätigt,

Das Küssen deiner Füße befohlen und Huldigung [angeordnet (?)]".
Und in einem der bekanntesten babylonischen Bußpsalmen (a. a. 0.
II, 103) heißt es:

"Zu meinem barmherzigen Gott wende ich mich, mein Flehn verkündend,

Die Füße meiner Göttin küsse ich, rühre ich an."

Das "Füße küssen" ist, wie JASTROW (I 514 A 3) unter Hinweis auf DELITZSCH, Handw. S. 486b bemerkt, die gewöhnliche Redensart für Unterwerfung in den historischen Inschriften, und DELITZSCH (L. e) führt.

ונשקו ברנל(י)ו ברעדה

"und küsset seine Füße mit Zittern."

Man wird zugestehen müssen, daß sich auf diese Weise ein trefflicher Parallelismus in v. 11 12a ergibt:

> "Dienet Jahwe mit Furcht Und küsset seine Füße mit Zittern."

Am Anthropomorphismus ist, zumal wenn es sich um einen feststehenden Ausdruck handeln sollte, nicht Anstoß zu nehmen in einem Psalm, der Jahwe ein אול יו zutraut. Auch die Verbindung von שוו ביו ביו Einführung des geküßten Körpergliedes statt mit למנ למנ mit ביו zur Einführung des geküßten Körpergliedes statt mit לום das sonst, wo nicht der blose Akkusativ steht, zur Einführung des (fast durchweg persönlichen) Objektes dient, hat schwerlich etwas Auffälliges, sobald man an die Verwendung von ביו הובע הוא (vgl. II Sam 20 9!) usw. denkt. Durch was für ein Mißgeschick der ursprüngliche Text auseinandergerissen worden wäre, läßt sich hier so wenig wie in andern ähnlichen Fällen mit einiger Bestimmtheit sagen; nur daß die jetzige Umstellung schon frühe vorhanden gewesen ist, bezeugen die Versionen.

\_\_\_\_

Als interessante Parallele sei noch der Ausspruch des Paschas von Mosul Muhammed erwähnt, der 1845 am Tage nach seiner sowohl von der einheimischen Bevölkerung als auch von den fremden Forschern, welche in der Nachbarschaft von Mosul Ausgrabungen leiteten, mit Freude begrüssten Absetzung klagte: "So geht es mit den Geschöpfen Allahs. Gestern küssten mir alle diese Hunde die Füsse, heute fallen alle und alles, bis auf den Regen selbst, über mich her". [K. M.]

## Nachwirkungen der Chronik des Eusebius in Septuaginta-Handschriften.

Von Alfred Rahlfa.

I. Korrekturen chronologischer Daten nach Eusebius.

Eusebius hat das chronologische System im zweiten Teile seiner Chronik, soweit es die Könige von Juda und Israel betrifft, nicht ohne gewisse Gewaltsamkeiten aufstellen können, da die chronologischen Angaben der Königsbücher manchmal miteinander im Widerspruch stehen. Daher weicht er zuweilen sowohl vom hebräischen, als vom griechischen Texte der Königsbücher ab und geht seine eigenen Wege. Diese spezifisch eusebianischen Berechnungen sind aber an einigen Stellen auch in einzelne Septuaginta-Handschriften eingedrungen. Dabei handelt es sich nicht etwa um systematische Korrektur, sondern nur um gelegentliche Beeinflussung, denn an anderen Stellen weichen dieselben Handschriften mehr oder minder von Eusebius ab. Folgende Fälle lassen sich aus HOLMES-PARSONS mit Sicherheit nachweisen.

In Kön I (— Regn. γ) 15 25 28 33 geben der hebräische und griechische Text übereinstimmend an: Nadab wird König von Israel im 2. Jahre des Königs Asa von Juda und regiert zwei Jahre, im 3. Jahre Asas wird er von Baasa getötet, und in demselben Jahre besteigt Baasa den Thron. Bei Eusebius ed. Schoene II 65 67 entsprechen aber die beiden Jahre Nadabs dem 3. und 4. Jahre Asas und das erste Jahr Baasas dem 5. Jahre Asas. Daraus erklären sich folgende Septuaginta-Varianten:

- v. 25 Nadab wird König im dritten Jahre Asas nach 246 und Arm. 11,
- v. 28 Nadab wird getötet im vierten Jahre Asas nach 246, Arm. I und den zur Rezension Lucians gehörigen Handschriften 19 108.
- v. 33 Baasa wird König im fünften Jahre Asas nach 246 und 19 108.

<sup>1</sup> Arabische Ziffern bezeichnen die Septuaginta-Minuskeln. Arm. 1 ist eine Handschrift der armenischen Übersetzung der Septuaginta.

In Kön II 8 16 heißt es im Hebräischen und Griechischen übereinstimmend: Joram wurde König von Juda im 5. Jahre des Königs Joram von Israel. Bei Eusebius II 68 f. aber beginnen beide Joram in demselben Jahre. Daher lesen die Septuaginta-Handschriften 56 246 das erste Jahr statt des fünften.

Alle vier Korrekturen finden sich also in 246 und ursprünglich wohl auch in der mit 246 nächstverwandten älteren Handschrift 56, die jetzt in Kön I 15 wegen Ausfalls mehrerer Blätter ganz sehlt. Zwei Korrekturen finden sich in Arm. I und zwei in den Lucianhandschristen 19 108, die hier im Widerspruch mit den Lucianhandschristen 82 93 stehen und natürlich einen sekundären Text repräsentieren, da Lucian älter als Eusebius ist und von ihm nicht beeinslußt sein kann (vgl. meine Septuaginta-Studien I 44—46, wo schon auf die Minderwertigkeit der Gruppe 19 108 hingewiesen ist).

## 2. Exzerpte aus Eusebius in der Septuaginta-Handschrift 158.

Die im 1. Heft meiner Septuaginta-Studien S. 18f. beschriebene Handschrift 158 hat bei der Geschichte des jüdischen Königs Manasse in Kön II 21 zwei kurze Randnoten, die ich hier in der Orthographie der Handschrift mit Auflösung der Abkürzungen wiedergebe:

- 1) bei v. 3 νικομηδ(ια) εκτησθ(η),
- 2) bei v. 5f. χαλκιδον και κυζος (so!) εκτησθ(ησαν).

Sie stammen aus Eusebius, der die Gründung von Nikomedia in den Anfang, die von Chalkedon und Kyzikos in die spätere Zeit Manasses setzt. Nach der lateinischen Übersetzung des Hieronymus fällt die Gründung von Nikomedia ins 2., die von Chalkedon ins 28., die von Kyzikos ins 33. oder 34. Jahr Manasses. Die armenische Übersetzung hat nur die Gründung von Nikomedia im 7. und Kyzikos im 37. Jahre Manasses; Chalkedon fehlt. Aber sie ist hier offenbar unvollständig, denn auch der syrische Auszug des Dionysius Telmaharensis hat alle drei Gründungen: Nikomedia am Anfang der Regierung Manasses, Chalkedon im 26, Kyzikos im 38. Jahre.

Dieselbe Handschrift hat in Kön II 14 29 im Bibeltexte selbst hinter den Worten και εκοιμηθη Ιεροβοαμ μετα των πατερων αυτου den Zusatz: ο και οζιας πεντικοστω ετι του αζαριου η πρωτη ολυμπιας ετεθη.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So nach Schoene II 85 87 und The Bodleian manuscript of Jerome's version of the Chronicle of Eusebius reproduced in collotype (Oxf. 1905), fol. 70—72. Daneben finden sich bei Schoene die Varianten: Nikomedia im 1., Kyzikos im 30. Jahr Manasses.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schoene II 84 86.

<sup>3</sup> Eusebii canonum epitome ex Dionysii Telmaharensis chronico petita, sociata opera verterunt notisque illustrarunt C. SIEGFRIED et H. GELZER, S. 22f.

Dieser Zusatz stand ursprünglich natürlich auch am Rande und ist erst später in den Text selbst eingesetzt und zwar an falscher Stelle, dem er gehört zu der mit dem folgenden Verse (151) beginnenden Regierung des Königs Azarias — קוף, der auch Ozias — אור heißt. Der Zusatz ist in zwei Teile zu zerlegen, die in richtiger Orthographie lauten:

- ι) ο και Οζιας
- 2) πεντηκοστω ετει του Αζαριου η πρωτη ολυμπιας ετεθη. (Αζαριας) ο και Οζιας findet sich wörtlich so bei Eusebius II 72 f. Die Angabe über den Beginn der ersten Olympiade findet sich nicht wörtlich bei Eusebius, entspricht aber seinem chronologischen System und ist besonders interessant als Bestätigung für Hieronymus, bei dem das 1. Jahr der 1. Olympiade in der Tat dem 50. Jahre des Azarias entspricht, gegen den Armenier und Dionysius Telmaharensis, welche die 1. Olympiade schon ein Jahr früher beginnen lassen. 1 Die Richtigkeit der lateinischen Überlieferung steht übrigens auch aus vielen anderen Gründen fest; auch rechnet Eusebius in der nur bei Hieronymus, nicht beim Armenier erhaltenen Vorrede zum zweiten Teile der Chronik (SCHOENE II 6, Zeile 5ff.) ausdrücklich das 50. Jahr des Ozias als Beginn der 1. Olympiade heraus, und dies wird durch eine Parallelstelle der Praepar. evang., welche SCHOENE neben dem lateinischen Texte abdruckt, und durch einen syrischen Auszug aus jener Vorrede bei SCHOENE II 203 bestätigt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schoene II 78 f. Dionysius (vgl. vorige Anm.) S. 20.



## Über das Fehlen der Makkabäerbücher in der äthiopischen Bibelübersetzung.

Von Alfred Rabifs.

Während die Abessinier manche Apokryphen und Pseudepigraphen besitzen, die der Griechisch redenden Kirche abhanden gekommen sind, fehlen ihnen merkwürdigerweise die Makkabäerbücher gänzlich. Man schwankt, ob sie gar nicht übersetzt sind, oder ob die Übersetzung in der dunklen Zeit vor dem 13. Jahrhundert wieder verloren gegangen ist. Littmann hält ersteres für das wahrscheinlichste, und es wäre in der Tat höchst verwunderlich, wenn jede Spur einer ursprünglich vorhanden gewesenen Übersetzung verschwunden wäre, während doch so viele obskurere Werke geblieben sind. Gegen zufälligen Verlust spricht außerdem folgende Erwägung.

Die äthiopische Bibelübersetzung ist, wie ich in den beiden ersten Heften meiner Septuaginta-Studien (I 79 84 ff. II 54 56) gezeigt habe, in den Königsbüchern und im Psalter mit B auss engste verwandt. Obgleich daraus nicht folgt, daß sie auch sonst überall ebenso eng mit B verwandt sein müsse — denn die verschiedenen Bücher haben oft ihre verschiedene Geschichte gehabt —, so werden wir doch, wo sich sonst auffällige Übereinstimmungen zwischen Aeth und B zeigen, darin kein Spiel des Zusalls sehen können. Nun sehlen die Makkabäerbücher in B ebenso vollständig wie in Aeth, und sie sind, wie NESTLE in der Theol. Literaturzeitung 1895, Kol. 148s. aus der Lagenbildung der Handschrift bewiesen hat, in B auch niemals vorhanden gewesen. Sind sie aber in B absichtlich ausgelassen, so werden sie auch in Aeth nicht zusällig sehlen, sondern gleichfalls absichtlich ausgelassen sein.

Die gänzliche Auslassung der Makkabäerbücher geht, wie ich in

<sup>&</sup>lt;sup>z</sup> Vgl. Fz. Prätorius, Artikel "Bibelübersetzungen, äthiopische" in der Realencykl. f. prot. Theol. u. Kirche<sup>3</sup>, letzter Absatz.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Litteraturen des Ostens in Einzeldarstellungen, 7. Bd., 2. Abt.: Geschichte der christlichen Litteraturen des Orients, S. 228.

meinem Aufsatz über "Alter und Heimat der vaticanischen Bibelhandschrift" in den Nachrichten der Ges. d. Wiss. zu Göttingen, Philol.-hist. Kl. 1899, S. 72 gezeigt habe, auf Athanasius zurück. Es ist eine Haupteigentümlichkeit des von Athanasius im 39. Festbriefe aufgestellten Bibelkanons, daß er die Makkabäerbücher weder unter den eigentlich kanonischen Büchern, noch unter den "Vorlesebüchern" nennt, also ganz ausschließt, während alle übrigen Kanonsverzeichnisse, soweit sie sich nicht auf den bloßen Kanon der Juden beschränken, wenigstens zwei Makkabäerbücher einschließen. Athanasius steht aber auch zu der ältesten Kirche Äthiopiens in unmittelbarster Beziehung. Er hat, wie wir von ihm selbst erfahren (Apologia ad Constantium § 29-31), den Frumentius zum Bischof von Axum geweiht, s. DILLMANN, Zur Geschichte des Axumitischen Reichs im vierten bis sechsten Jahrhundert (in den Abhandlungen der Akad. d. Wiss. zu Berlin 1880), S. 10f. So kann es uns nicht wundernehmen, wenn athanasianische Tradition den ältesten Bibelkanon der Äthiopen bestimmt hat, und es ist ein merkwürdiges Zeugnis für die Zähigkeit, mit der eine solche Tradition, schließlich gewiß ganz unbewußt, nachwirken kann, daß der äthiopische Bibelkanon trotz der vielen Änderungen, die er im Lause der Zeit erlitten, und trotz der Pseudepigraphen, die er ganz gegen die Praxis des Athanasius aufgenommen hat, doch hinsichtlich der Makkabäerbücher auf dem alten Standpunkte stehen geblieben ist. 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über junge Versuche, diese Lücke auszufüllen, s. PRÄTORIUS und LITTMANN a. a. O.

### Psalm 151.

Von Dr. Hans H. Spoer. American School of Archaeology, Jerusalem.

Im Jahre 1887 veröffentlichte WRIGHT den syrischen Text des 151. Psalmes. Beim Durchsehen alter Handschriften im hiesigen syrischen Kloster stieß ich auf diesen Ps. in einer älteren Handschrift als WRIGHT's. Außerdem habe ich in meinem Besitz noch ein anderes Psalmenmanuskript von ungefähr gleichem Alter. Beide Handschriften haben interessante arabische Übersetzungen, die von einander ziemlich abweichen, obgleich die syrischen Texte übereinstimmen. Ich bezeichne im folgenden meine Handschrift mit Sp., während ich die Klosterhandschrift dieser Arbeit zugrunde lege.

Nach der Aufzeichnung wurde die Klosterhandschrift im Jahre griechischer Zeitrechnung versertigt, d. h. im Jahre 1472 AD. Bei der Handschrift Sp. fehlen leider einige Seiten zu Anfang und zu Ende des Buches, so daß das Datum nicht mehr genau bestimmbar ist; iedoch läßt alles darauf schließen, daß dieses Ms. eher älter denn jünger als die Klosterhandschrift ist.

| رحواا انك ١٥٥٠ حانسه            | 1 |
|---------------------------------|---|
| هکمار حصداره واحد ÷             | 2 |
| تحل به کیا داحد."               | 3 |
| ن رصينا ورجة مينا               | 4 |
| من المحمد منه المحتى منه المحتى | 5 |
| وهده عشوا كميد ٠                | 6 |
| مربد و هدا اهم المحدد           | 7 |
| وه محب حصالمه ٠                 | 8 |
| والمجس مع حنظر واحل وكسا        | 9 |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Proceedings of Biblical Archaeology 1887 Vol. IX S. 257 ff. Das Manuskript ist jetzt in der Bibliothek der Universität zu Cambridge. Vgl. auch Codex Vat. Syr. CLXXXIII fol. 1176 ff. Für die Literatur, mir leider nicht zugänglich, vgl. Fabricius-HARLESS III p. 749 und FABRICIUS Cod. pseudepigr. v. 72 S. 905 ff. Für den griech. Text vgl. Swete, Introduction to the OT. in Greek 2 1902 S. 253. Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 28. 1908.

```
ومعسب حصمها ومعسماره ا
                                                                                                                                                                                                                                        10
                                                                                                                  اتب ععنزا وافاحله
                                                                                                                                                                                                                                        11
                                                                                                   والرائهجب حوون معنارة
                                                                                                                                                                                                                                       12
                                                                                             نجمط لاهنده بعدماله
                                                                                                                                                                                                                                       13
                                                                                                           وحهب حغفونهم
                                                                                                                                                                                                                                       14
انا بب م عضها صعا بحده عضما نعده."
                                                                                                                                                                                                                                      15

 النصد بنا به انهد المعنال ا
                                                                                                                                                                                                                                      16
                                                                                                 عدم عمالا
                                                      Arabische Übersetzung:
                                                                                                   1 -tapl we kis the
                                                                                                          ورصل عدد احدا
                                                                                                   مفعظ افحل ليعام احدد
                                                                                                                        ارسة عمل سيا
                                                                                 وأراحت نقدة حل الحوزا
                                                                                                                                  مع ماد حصم
                                                                                                              المن الحب مامن الالما
                                                                                                                          وه انصلا محافرة
                                                                                                   ه نعد مع السام احد ا
                                                                                                                                                                                                                                     9
                                                                                                                   إهد حزم منهدا
                                                                                                            المعنا المعنى ومحاة
                                                                                                                 مكند مد اجدادهم:
                                                                                                 منهد الاما المهالمها
                                                                                                                                                                                                                                    13
                                                                                                                     هملامس حاربامده ١
                                                                                                                                                                                                                                    14
                                                         الا هسحة صعبه ممهلاة العبه
                                                                                                                                                                                                                                   15
```

ثب المعالمة المعالمعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة الم

واقعم الاحلاد مع حس عمالاً ا

16

Ich war der Jüngste unter meinen Brüdern Und ein Jüngling im Hause meines Vaters. Ich weidete die Schafherde meines Vaters. Meine Hände machten eine Orgel, Und meine Finger verfertigten eine Harfe. Und wer wird meinen Herrn zeigen? Er ist der Herr, er ist mein Gott. Er sandte seinen Engel, Und er nahm mich fort von der Herde meines Vaters. Und er salbte mich mit dem Öle seiner Salbung. Meine Brüder sind schön und groß, Aber der Herr fand nicht Gefallen an ihnen. Ich ging hinaus dem Philister entgegen zu treten Und er fluchte mir bei seinen Idolen. Aber ich zog sein Schwert, schlug sein Haupt ab Und nahm die Schmach fort von den Kindern Israel.

Die Handschrift des syrischen Klosters hat keine Überschrift für den r. Ps., jedoch hat sie eine Anmerkung am Ende der arabischen Überstzung. Meine Handschrift hat folgende Überschrift: المعامد الم

Uberschrift bei WRIGHT: عَبِيهُ اللَّهِ بِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

- Z. 3. WRIGHT'S Handschrift hat noch: كُوْرُو وَهُوْرِهُ وَاللَّهُ وَالْحُلِّمُ اللَّهُ وَالْحُوا وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا
- Z. 6. W. o, + محنده, Cod. Ambr. wie Handschrift nd LXX B, Cod. N wie W. +  $\mu$ ov.
- Z. 7. W. المحدد المحدد
  - Z. g. W. und Cod. Ambr. عادل بعث statt المادية على المادية على المادية على المادية على المادية المادي
  - Z. 10. W. Laurey, Cod. Ambr. wie Handschrift.
  - Z. 12. W. o, Cod. Ambr. wie Handschrift und LXX.
  - Z. 13. W. + o, Cod. Ambr. wie Handschrift und LXX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Den Cod. Ambr., der mir nicht zugänglich ist, habe ich nur nach Walderra lationen benutzen können.

- Z. 15. W. , Cod. Ambr. wie Handschrift; jedoch Cod. Ambr.

  - W. + o vor Acces Cod. Ambr. wie Handschrift und LXX.
- Z. 16. Cod. Ambr. hat gegen W. und Handschrift LXX ab:
  - Z. 3. LXX<sup>B</sup> e, findet sich aber in  $R^a$ .

  - Z. 13. LXX τῷ ἀλλοφύλφ statt Lhang vgl. LXX IK. 17<sup>8.10.11</sup> etc.

Es ergibt sich aus Obigem, daß diese Handschriften mit dem Cod. Ambr. gegen W. übereinstimmen. Sie schließen sich auch im allgemeinen an den Text der LXX an, jedoch lassen die zwei Lesarten der LXX zu ZZ. 7 und 13 darauf schließen, daß der Syrer keine Übersetzung der LXX ist, wie auch die Überschriften des syrischen Psalmes von der LXX verschieden sind.

Nestle, Miscelle.

## Miscelle.

#### Hosianna!

Ich wollte meine Anfänger die hebräische Form von Hosianna auswendig lernen lassen, greife nach KITTEL'S Biblia Hebraica und finde da das Wort mit Metheg unter dem ersten Buchstaben, Cinnorith bei Schin und Mercha bei Ajin; ebenso bei GINSBURG mit der Bemerkung, daß so viele Ausgaben hätten, und der weiteren, daß aber

- 2) andere Ausgaben nur Metheg und Mercha bei Ajin und
- wieder andere nur Munach bei Schin hätten.
   Sehe ich weiter nach, so hat
- 4) HAHN Cinnorith und Mercha wie KITTEL-GINSBURG, aber ohne Metheg, und in der Anmerkung
- 5) Metheg bei Schin und den postpositiven Trenner Cinnor. Die verbreitetste hebr. Bibel, die von LETTERIS, hat
- 6) Cinnorith beim ersten Buchstaben und Mercha bei Schin (ohne Variante); ebenso MICHAELIS von 1720.

THEILE hat wie HAHN, bemerkt zu haslicha, daß es milra sei, nichts aber zu dem nach ihm ganz ebenso zu betonenden und ebenso ungewöhnlichen hosi a.

Die Grammatik von GESENIUS-KAUTZSCH läßt im Stich, sofern sie § 53<sup>m</sup> die Betonung auf der letzten Silbe nur für den zweiten Imperativ anerkennt und in § 20 beim Dageš forte euphonicum für die KITTEL'sche Betonung keinen Raum hat; ebenso STADE § 595 b; KÖNIG.

Daß unsere neuesten Kommentare alle im Stich lassen, wundert mich nicht mehr. Schon HUPFELD-NOWACK gibt weniger als HUPFELD-RIEHM (1871). Über ein Wort, das eine Geschichte hat, wie dieses, sollte man doch nicht weggehen, wie es selbst DELITZSCH zu dieser Stelle getan hat. Wer schreibt eine Monographie über das Wort und erzählt auch seine Geschichte in der Kirche (Glocken! Poesie!)?

EB. NESTLE.

## Bibliographie

#### vom Herausgeber.

#### I. Einleitung in das Alte Testament.

† König, Ed., Die Poesie des Alten Testaments (Wissenschaft und Bildung 11. Bd.) Leipzig 1907. III, 160 S. 80.
LOFTHOUSE, W. F., The Old Testament Books and their Redactors, s. ET XIX, 2

(Nov. 07), 63-67.

ARR, B., Altjüdische Sprache. Metrik und Lunartheosophie. MARR, B., Altjüdische Sprache. Metrik und Lunartheosophie. I. Teil: Betonung; Metrik; Einzelbeispiele; Psalm I bis 6; Exodus 15; Deborahlied; Lied der Sulamith. Dux 1907. 117 S. Gr.-8°.

MÜLLER, DAV. HEINE., Komposition und Strophenbau. Alte und neue Beiträge. Biblische Studien III. Wien 1907. IX, 144 S. Gr.-8°.

† ORR, J., The Problem of the Old Testament restated, s. Contemp. Rev. aug. 1907, 200—212.

200-212.

† ORR, J., Het Oude Testament beschouwd met betrekking tot de nieuwere critiek. Bewerkt door J. C. DE MOOR. Met een vorrede van H. BAVINCK. Deel I. Kampen 1907. 8, 198 S. Gr.-8.

HOTTEIN, Zur Rhythmik der hebräischen Poesie, s. ZER 07, 4/5, S. 188—204.
WILDEBORR, G., De tegenwoordige stand van het oud-testamentisch vraagstak. Rede gehouden bij de aanvaarding van het hoegleeraarsambt in de faculteit der letteren en wijsbegeerte aan de Rijks Universiteit te Leiden. Groningen 07. 32 S. Gr.-80.

### 2. Text und Übersetzungen.

† Deissmann, A., The Philology of the Greek Bible, s. Exp oct. 07, 289—302. HALÉNY, J., La massore judéo-alexandrine et la massore gréco-babylonienne, s. RS

juillet 1907 S. 351-353.

HELBING, R., Grammatik der Septuaginta. Laut- u. Wortlehre. Göttingen 1907. 149 S. 8°.

KÖHLER, L., Kleine Beiträge zur Septuagintaforschung II, s. SchThZ 07, 2 S. 93f.; 3 S.

KOHLER, L., Kleine Beiträge zur Septuagintaforschung II, s. SchThZ 07, 2 S. 93f.; 3 S. 140f.; 5 S. 232 f.

MALLON, R. P. A., Un manuscrit du psautier copte-boḥairique, s. RB 07, 557—559.

MARGOLIS, MAX L., The Character of the Anonymous Greek Version of Habakkuk 3, s. AJSL XXIV, 1 (Oct. 07), S. 76—85.

NESTLE, EB., Septuagintastudien V. Wissensch. Beilage z. Progr. des Königlich Württemb. Ev.-theol. Sem. Maulbronn. Stuttgart 07. 23 S. 4°.

OESTERLEY, W. O. E., Codex Taurinensis (Y). IX, s. JThSt VIII, 32 (July 07), S. 515—525.

† SCHRÖDER, A., De Philonis Alexandrini vetere Testamento. Diss. Greifswald 1907. 50 S. 8°. 50 S. 80.

THACKERAY, H. St. J., The Bisection of Books in Primitive Septuagint MSS., s. JThSt IX No. 33 (October 07), 88-98.

# 3. Altes Testament und Altertum.

DÄHNHARDT, OSKAR, Natursagen, eine Sammlung naturdeutender Sagen, Märchen, Fabeln u. Legenden mit Beiträgen von V. Armhaus, M. Boehm, J. Bolte, K. Dieterich, H. F. Feilberg, O. Hackman, M. Hiecke, W. Hnatjuk, B. Ilg, K. Krohn, A. von Löwis of Menar, G. Polivka, E. Rona-Sklarek, St. Zdziarski u. anderen hrsg. Bd. I:

Sagen zum alten Testament. Leipzig u. Berlin 1907. XIV, 376 S. Gr.-8°.

DELITZSCH, FRIEDRICH, Mehr Licht. Die bedeutsamsten Ergebnisse der babyl.-assyr.

Grabungen für Geschichte, Kultur u. Religion. Ein Vortrag. Mit 50 Abbildungen.

Leipzig 07. 64 S. 8°.

† FRUHSTORFER, Ein assyr.-babyl. Gedicht u. d. bibl. Buch Job, s. ZKTh 1907, 4, S. 755-762.

HEJCL, JOHANN, Das alttestamentliche Zinsverbot im Lichte der ethnologischen Jurispru-

dens sowie des altorientalischen Zinswesens. Freiburg i. B. 1907, VIII, 98 S. BSt

GRIMME, HUBERT, Das israelitische Pfingstfest und der Plejadenkult. Paderborn 1907.
VIII, 124 S. Gr.-80. Heft I von Bd. I der Studien zur Geschichte und Kultur des Altertums im Auftrage und mit Unterstützung der Görresgesellschaft heausgegeben von Dr. E. DRERUP, Dr. H. GRIMME und Dr. J. P. KIRSCH.
MAHLER, ED., Der Mond als Symbol der Auferstehung und Unsterblichkeit auf pannosiechen Grabsteinen (Einfluß orientalischer Weltanschauung auf den Okzident),

s. OLZ X (07), 8 Sp. 412—421.

MOFFATT, JAMES, Some Parallels from Plautus, s. ET XIX, I (oct. 07) S. 42 f.

OFFORD, J., Les découvertes babyloniennes et l'Ancien Testament, s. AlM 1907 No. 8

OFFORD, J., Les decouvertes Dady. S. 337—342.

S. 337—342.

SCHRADER, O., Sprachvergleichung und Urgeschichte. Linguistisch-historische Beiträge zur Erforschung des indogermanischen Altertums. Dritte neubearbeitete Auflage. II. Teil, II. Abschnitt: Die Urzeit. Jena 1907. S. 121—559. XIL Gr.-80.

SPIEGELBERG, W., Ein demotisches Ostrakon mit jüdischen Eigennamen, s. OLZ 1907 (No. 11), S. 595 f.

† VIGOUROUX, F., Dictionnaire de la Bible. Fasc. XXVIII: Namsi-Oie. Paris 1907. 40.

WERDER OTTO. Eine Dublette zum "Zwiegespräch zwischen Marduk und Ea"— Sabätu

Weber, Otto, Eine Dublette zum "Zwiegespräch zwischen Marduk und Ea" — Sabätu und Samädu. — BE — bit. — Die "Hörner" des Wagens, s. OLZ X (07), 1 Sp. 8—12. Weber, Otto, Miscellen zur Geschichte der bab.-ass. Literatur: 1) Zum Gilgamesch-Epos.

2) Das Alter der babylonischen Heldensage, s. OLZ X (07), 4 Sp. 185-188.
 † WINCKLER, H., Die babyl. Geisteskultur in ihren Beziehungen zur Kulturentwicklung der Menschheit (Wissenschaft u. Bildung, Einzeldarstellungen aus allen Gebieten des Wissens, hrsg. von PAUL HERRE, No. 15). Leipzig 1907. III, 152 S. m. 1 Tafel.

#### 4. Exegese.

† CHILD, T., The Bible: its rational principle of interpretation. London 1907. 99 S. 12°.

HALÉVY, J., Les manipulations de la critique arc-en-ciel [Kritik von P. HAUPT's Publikationen über Ps 68, die semitischen Wurzeln QR, KR, XR und den assyr. Namen des Potwals], s. RS juillet 1907 S. 358-376.

† JACOB, B., Eine neue Wendung in der Pentateuchkritik. Eine Erwiderung, s. ZER

7 JACOB, B., Eine neue Wendung in der Pentateuchkritik. Eine Erwiderung, s. ZER 1907, 301-308.

† KÖNIG, E., Keine neue Wendung in der Pentateuchkritik, s. ZER 1907, 308-312.

LIBER, M., Le commentaire du Pentateuque attribué à Ascher b. Yehiel et le manuscrit hébreu No. 399 de Dresde, s. RÉJ LIV, juillet 1907, 64-101.

MERX, ADALBERT, Moses und Josua. Eine Einführung für Laien. (Religionsgesch. Volksbb. II, 3). Tübingen 07. 160 S. 80.

SAYCE, A. H., The Archaeology of the Book of Genesis, s. ET XIX, No. 3 (Dec. 07), S. 137-120.

S. 137-139.
THOMAS, W. H. G., Genesis I-XXV, 10: a devotional commentary. London 1907,

† THOMAS, W. H. G., Genesis I—AAV, 10. 2
308 S. 80.
† GEIGER, G., Zum biblischen Schöpfungsberichte, s. Th.-prakt. Monatschrift 1907, 23—32.
† GOCKEL, A., Schöpfungsgeschichtliche Theorien. Köln 1907. 148 S. (mit 4 Abbildungen). Gr.-80.

1 Jan und Oain im Lichte der vergleichenden Mythenforschung. I. Bd.,

BÖKLEN, E., Schopfungsgeschichtliche Ineorien. Koln 1907. 140 S. (mit 4 Abbildungen). Gr.-80.

BÖKLEN, E., Adam und Qain im Lichte der vergleichenden Mythenforschung. I. Bd., Heft 2/3 aus Mytholog. Bibliothek. Leipzig 1907. IV, 148 S. Gr.-80.

FOX, RACHEL J., Cain-Abel-Seth, s. ET XVIII, 11 (August 07) S. 522—524.

† KÖBERLE, J., Die bleibende Bedeutung der bibl. Urgeschichte. Ein Vortrag. Wismar 1907. 35 S. Gr.-80.

ENGEL, M., Wirklichkeit und Dichtung. Aufschlüsse in und zu 1. Mose 2—4; 6, 1—14; 0. 18—27; II. und 12. 1—6. Mit zwei Karten. Dresden 1907. X. 201 S. 80.

ENGEL, M., Wirklichkeit und Dichtung. Aufschlüsse in und zu 1. Mose 2-4; 6, 1-14; 9, 18-27; 11 und 12, 1-6. Mit zwei Karten. Dresden 1907. X, 301 S. 8°.

NESTLE, En., Genesis IV, 7, s. ET XIX, No. 3 (Dec. 07), S. 139.

APTOWITZER, V., Sur la légende de la chute de Satan et des anges, s. RÉJ LIV, juillet

APTOWITZER, V., Sur la légende de la chute de Satan et des anges, s. REJ LIV, Juinet 1907, S. 59-63.

† WHITLEY, D. G., Noahs flood in the light of modern science, s. BS july 1907, 519-541.

\*ALGYOGYI-HIRSCH, HERMANN, Noch einmal zur Erklärung von DYINDI Gen. X, 13, s. VB

III. Jahrg. Heft 1 (Sept. 07), S. 77-87. [DYINDI == DYINDI d. i. "Bewohner von Nw(t)-Ptah" d. h. von Memphis resp. von dessen Gau. K. M].

BALL, C. J., Note on the name Chedor-laomer (Kudur-Lagamar), Gen. XIV, s. ET XIX, 1 (Oct. 07) S. 41 f.

MAHLER, ED., Zu Genesis XLI, s. ZDMG 1907, 625-629.

OESTERLEY, W. O. E., The Burning Bush, s. ET XVIII, 11 (August 07) S. 510-512.

GIBSON, MARGARET D., Numbers XII, 14, s. ET XVIII, 10 (July 07) S. 478. [Das Apspucken soll nicht wörtlich verstanden werden, sondern nur "verächtlich behanden bedeuten! — K. M.].

NAVILLE, E., Egyptian Writings in Foundation Walls, and the Age of the Book of Description.

spucken soll nicht worden verstanden werden, soulden pedeuten! — K. M.].

NAVILLE, E., Egyptian Writings in Foundation Walls, and the Age of the Book of Deteronomy, s. PSBA June 12 07, S. 232—242.

NESTLE, EB., Deut. XXXII, 10, s. ET XVIII, 11 (August 07) S. 526.

† WIENER, H. M., Deuteronomy and the argument from style, s. PThR oct. 1907, S. 605—630.

FROST, K. T., The Siege of Jericho and the Strategy of the Exodus, s. ET XVIII, 10 (July 07), S. 464—467. [Die Mauern Jerichos fielen nach sechstägiger Unterminierung am siebenten Tag, als durch die Posaunen das Signal zur Entfernung oder Verbrennung der Stätzen gegeben wurde! — K. M.]. der Stützen gegeben wurde! — K. M.].

SIEVERS, ED., Metrische Studien. III. Samuel. Metrisch herausgegeben. Erster Teil:

Text. Leipzig 1907. 118 S. (ASG XXIII No. IV).

DHORME, FR. P., Le cantique d'Anne (I Sam. II, 1—10), s. RB, N. S. IV, 3 (juillet 07).

S. 386-397.

+ SCHÄFERS, J., I. Sam. 1-15 literarkritisch untersucht. 3: Kap. 13 u. 14, s. BZ 1907, 3 S. 235-256.

APTOWITZER, V., Les additions de la Septante dans I Samuel, V, 6, 9, s. RÉJ LIV, juillet 1907, S. 56 f.

VINCENT, R. P., La description du temple du Salomon. Notes exégétiques sur I Rois VI,

s. RB 07, 515—542.

† BRISSET, J. P., Les prophéties accomolies. Paris 1907, 313 S. 180.

† FINDLAY, G. G., The Books of the Prophets in their Historical Succession. Vol. 2: The First Isaiah to Nahum. London 1907. 216 S. Vol. 3: Jeremiah and his grosp. London 1907. 260 S. 80.

MINOCCHI, SALV., Le profezie d'Isaia tradotte e commentate. Con una Lettera del Cardinale Svampa. Bologna 07. LIII, 302 S. Gr.-8°.

KÖNIG, N. A., Lucifer [in Jes 14, 12], s. ET XVIII, 10 (Juli 07) S. 479.

† FULLERTON, K., Shebna and Eliakim: a reply, s. AJTh 1907 No. 3.

† LAUR, E., Textstudie zum Canticum des Ezechias, s. Stud. u. Mitt. a. d. Benedict.

Orden 1907, 167-176.
FELDMANN, F., Der Knecht Gottes in Isaias Kap. 40-55. Freiburg i. Br. 1907.
VIII, 206 S. Gr. 80. + FELDMANN,

KÖBERLE, J., Der Prophet Jeremia. Sein Leben und Wirken dargestellt für die Gemeinde (Erläuterungen zum AT, 2. Teil). Calw u. Stuttgart 1908. 280 S. 80. † The Century Bible: Ezekiel. Introd., rev. version with notes and index by W. F.

LOFTHOUSE, London 1907. 347 S. 120.

\*\* KNABENBAUER, J., Commentarius in Ezechielem prophetam. Paris 1907. 548 S. 80. SAYCE, A. H., Ezekiel XXVII, 23, s. OLZ 07 (No. 10), Sp. 546 f.

SIEVERS, ED., Alttestamentliche Miscellen 6 bis 10 [Zu Joel, Obadja, Zephanja, Haggai, Micha], s. Berichte der philol.-hist. Klasse der kön. sächs. Gesellsch. der Wissensch. LIX. Band, 109 S. 80.

† BRUSTON, CH. Les plus angiene prophètes 2 Joel, 2 Zekerie IV. VI. BETTON. † BRUSTON, CH., Les plus anciens prophètes 2, Joel. 3, Zakarie IX—XI, s. RThQR 1907,

218—238.

† BRUSTON, C., Les plus anciens prophètes. Etude critique (Abdiah; Joël; Zakarie IX—XI; Amos; Hosée). Paris 1907. 48 S. 80.
† DÖLLER, J., Versumstellungen im Buche Jona, s. Kath 1907, 313—317.
HAUPT, PAUL, The Book of Nahum, s. JBL XXVI, 1, 1907, S. 1—53.
HAUPT, PAUL, Eine alttestamentliche Festliturgie für den Nikanortag, s. ZDMG 1907,

275-297.
CHEYNE, T. K., An appeal for a more complete criticisme of the Book of Habakkuk, s. JQR Oct. 1907, 30 S.
† BOEHMER, J., Das Buch der Psalmen ausgelegt für Bibelfreunde. Leipzig 1907, VIII,

Berkowicz, M., Strophenbau u. Responsion in den Psalmen (Nach D. H. MÜLLERS Strophentheorie). Ps III XVIII XLIV, s. WZKM XXI, 2 (07) S. 178—190.
† ZENNER, J. K., Die Psalmen nach dem Urtext. Ergänzt u. hrsg. von HERM. WIESMANN.
2. Teil: Sprachlicher Kommentar. Münster i. W. 1907. IV, 63 S. Gr.-8.

HAUPT, PAUL, Psalm 137, s. OLZ X (07), 2 Sp. 63—70.

† KANTOROWSKY, G., Ein anonymer hebräischer Commentar zu den Proverbien. Nach
e. Frankfurter Handschr. z. ersten Mal hrsg. Mit aussührl. Einl. nebst Ann. Die
Heidelberg 1907. XXIII, 41 S. 80.

APTOWITZER, V., La traduction du tétragramme dans le Targoum des Proverbes, s. RÉJ LIV, juillet 1907, S. 57 f.
OETTLI, S., Das Buch Hiob erläutert für Bibelleser (Erläuterungen zum AT, 1. Teil).
Calw u. Stuttgart 1907. 126 S. 80.

† BACHER, W., Aus einem anonymen arabischen Hiobkommentar, s. JQR oct. 1907, S. 31—49. POTTEN, H. T., Job II. 9, s. ET XIX, No. 3 (Dec. 07), S. 143. † BRUSTON, C., Le caractère dramatique du Cantique des cantiques, s. RThQR 1907, 5,

396-404. EPPENSTEIN, S., Fragment d'un commentaire anonyme du Cantique des Cantiques tiré d'un ms. de la Bibliothèque de l'Université de Turin, s. RÉJ LIII No. 106, 1. avril 07, S. 242-254.

S. 242—254.

HAUPT, PAUL, Biblische Liebeslieder. Leipzig 1907. LVI, 135 S. 80.

ZAPLETAL, V., Das Hohelied, Freiburg (Schweiz) 1907. IX, 152 S. 80.

STOPFORD, J. T. S., Note on Lamentations I, 12, s. ET XVIII, 11 (August 07) S. 526.

† DÖLLEE, J., Altorientalisches Weltbild in Kohelet, s. Kath. Bd. 35, 5 (07) S. 361—365.

DANON, ABR., Quelques Pourim locaux, s. RÉJ LIV, juillet 1907. S. 113—137.

† STREANE, A. W., The Book of Esther. With Introduction and Notes (the Cambridge Bible). Cambridge 1907. XXXIV, 80 S. 80.

† KNABENBAUER, J., Commentarius in Danielem prophetam, lamentationes et Baruch. Paris 1907. 530 S. 80.

† NETELER, B., Die Bücher Esdras u. Nehemias der Vulgata u. des hebräischen Textes, übers. u. erklärt. Münster i. W. 1907. VI, 105 S. Gr.-80.

TORREY, C. C., The First Chapter of Ezra in its Original Form and Setting, s. AJSL XXIV, 1 (Oct. 07), S. 7—33.

XXIV, 1 (Oct. 07), S. 7-33. † Cornely, R., J. Knabenbauer, F. de Hummelauer, Cursus Scripturae Sacrae.

mentariorum in vet. test. pars I—XI: duo libri Machabaeorum. Paris 1907. 448 S. 80. † HENDERSON, H. F., The Age of the Maccabees. Philadelphia 1907. VI, 96 S. 240. LÉVI, I., Le martyre des sept Macchabées dans la Pesikta Rabbati, s. RÉJ LIV juillet 1907, S. 138—141.

STEINMETZER, F., Neue Untersuchungen über die Geschichtlichkeit der Juditherzählung. Ein Beitrag zur Erklärung des Buches Judith. Leipzig 1907. VII, 158 S. Gr.-80. FUCHS A., Textkritische Untersuchungen zum hebräischen Ekklesiastikus. Das Plus des hebraischen Textes des Ekkl. gegenüber der griech. Uebersetzung (Biblische Studien XII, 5). Freiburg 1907. XII, 124 S. Gr.-8.
MARGOLIOUTH, D. S., Ecclesiasticus in Arabic Literature, s. ET XVIII, 10 (July 07) S. 476 f.

† MOFFAT, J., Literary Illustrations of the Book of Ecclesiasticus, s. Exp sept. 1907, 279—288; nov. 1907, 473—480.

PERLES, F., Ein übersehenes Verbum im hebr. Sirach [תלוב] "spotten" JSir 30, 13],

s. Hakedem I. Jahrg. No. 2 (07), 74.
SCHWAB, MoISE, Version espagnole des alphabets de Ben-Sira, s. RÉJ LIV, juillet 1907,

S. 107-112. † RZACH, A., Analekta zur Kritik u. Exegese der sibyllinischen Orakel, aus SAW, Wien 1907. 58 S. Gr.-80.

5. Hebr. Grammatik, Lexicon und Verwandtes.

BACHER, W., Aus einem alten Werke hebräisch-arabischer Sprachvergleichung, s. ZDMG

1907, 700—704.

BARTH, J., Sprachwissenschaftliche Untersuchungen zum Semitischen. Erster Teil. Leipzig 07. 54 S. Gr.-80.

BROCKELMANN, C., Grundriß der vergleichenden Grammatik der semitischen Sprachen.

I. Band: Laut- u. Formenlehre. Berlin 1907. 2. Lief. S. 129-240; 3. Lief. S. 241-384. Gr.-80.

—384. Gr.-80. CASPARI, W., Die Bedeutungen der Wortsippe III im Hebräischen. Leipzig 1908. XI, 171 S. 8º.

FISCHER, A., Başīr "blind", s. ZDMG 1907, 751—754. FUCHS, HUGO, Pěsīq ein Glossenzeichen, s. VB III. Jahrg. Heft 1 (Sept. 07), S. 1—67 u. 97-181. HAUPT, PAUL, Scriptio plena des emphatischen la im Hebräischen, s. OLZ X (07), 6

Sp. 305-309.

HAUPT, PAUL, The Etymology of Cabinet [die Ableitung von semitischem hanaun (vgl. hebr. המה) wird verteidigt. — K. M.], s. JAMOS Bd. 28, Heft 1 (1907), S. 108-111.

HENSLOW, GEORGE, Almug or Algum, s. ET XVIII, 11 (August 07), S. 527. (Soll identisch sein mit dem griechischen smilax! - K. M.]

HÜSING, G., Zum Lautwerte des ¥, s. OLZ X (07), 9 Sp. 467—470.

KATZ, A., Christen und Juden als Förderer der hebräischen Sprache und Literatuz.

Berlin 1907. 29 S. 8°.

KÖNIG, ED., Zu DUD niānas, s. ZDMG 1907, 500.

LÖW, IMM., Zwei biblische Pflanzennamen, 1. 'atad (¬pķ); 2. kussemet (¬pp), s. Ha-LOW, IMM., Zwei biblische Pfianzennamen, 1. 'atad (הַבְּאָנִי); 2. kussemet (הַבְּאָנִי), s. Hakedem I, 07, 47—54.

Meißner, Bruno, Kurzgefaßte Assyrische Grammatik (Hilfsbücher sur Kunde des Aken Orients. 3. Band), Leipzig 1907. V, 80 S. Gr.-80.

MOULTON, JAMES HOPE, Almug, s. ET XVIII, 12 (Sept. 07) S. 567.

MÜLLER, W. MAX, Ägyptische und semitische Umschreibungsfragen, s. OLZ X (07), 6
Sp. 299—305, 7 Sp. 358—360.

† NORDITZIJ, A., Beknopte Hebreeuwsche spraakkunst met ceseningen en woordealijsten.

Kampen 1907. 127 u. 71 S.

PRAETORIUS, F., Zu den hebräischen Caritativen auf 7, s. ZDMG 1907, 759. [Mit ル 🏋 ist Throng und namentlich aram Throng und namentlich und namentlich und namentlich aram Throng und namentlich aram Throng und namentlich aram Throng und namentlich aram Throng und nament ist אַבְישוּב und namentlich aram. אבישוב zu vergleichen]. PRAETORIUS, FR., Äthiopische Etymologien, s. ZDMG 1907, 615-624. SARSOWSKY, ABRAHAM, Babylonisch-biblische Notizen, s. Hakedem 1. Jahrg. No. 1 (07), S. 23—27; No. 2 (07), S. 67—73.
ALLQVIST, KNUT, Typen der assyrischen Bildersprache, s. Hakedem (Vierteljahrsschrift für die Kunde des alten Orients u. Wissenschaft des Judentums). 1. Jahrg. No. 1 (07). TALLQVIST, St. Petersburg, S. 1—13; No. 2 (07), S. 55—62.

UNGNAD, A., Der hebräische Artikel, s. OLZ X (07), 4 Sp. 210 f.

UNGNAD, A., Zum hebräischen Verbalsystem, s. BAS VI. Bd., Heft 3 (1907), S. 55—62.

UNGNAD, A., Zur südarabischen Grammatik, s. OLZ X (07), 9 Sp. 495—497. Israelitische Religionsgeschichte, alttestamentliche Theologie und Zugehöriges. † AMALRIC, J., La condition de la femme dans le code d'Hammourabi et le code de Moïse (thèse). Montauban 1907. 75 S. 80.

ANASTASE, P., Dragon ou Typhon, s. AlM 1907 No. 13 S. 590—603.

ANASTASE, P., La secte des Mariamites ou des Collyridiens, s. AlM 1907 No. 12 S. 546—549.

BRANDT, W., Jesus en de messianische verwachting, s. TThT 1907, 4 S. 461—518.

† CASPARI, W., Studien zur Lehre von der Herrlichkeit Gottes im Alten Testament. Die Wortbedeutung der lautlichen Verwandten von קבוד, dessen Wortform, Sprachgebrauch und vorherrschende Auffassungen. Diss. Erlangen 1907. 106 S. 80.
† CHUDZINSKI, A., Tod und Totenkultus bei den alten Griechen. Gymnasial-Bibliothek. 44. Hest. Gütersloh 1907. 83 S. 80.
† CLAVEL, F. T. B., Geschiedenis der Godsdiensten van alle volken der aarde. 3. druk, geheel omgewirkt en belangrijk uitgebreid door J. KUIPER. Met 10 platen. Rotterdam 1907. 8, 576 S. Gr. 80. CLAY, A. T., Ellil, the God of Nippur, s. AJSL XXIII (July 1907), 269—279. CLAY, A. T., The Origin and real Name of NIN-IB, s. JAMOS Bd. 28, Heft 1 (1907), S. 135—144.
COUARD, LUDWIG, Die religiösen und sittlichen Anschauungen der alttestamentlichen Apokryphen und Pseudepigraphen. Gütersloh 1907. VIII, 248 S. Gr.-80.
EERDMANS, B. D., De Kenieten en het Jahwisme, s. ThT 07, 492—507.
† ERMAN, A., La religion égyptienne. Trad. franç. par Ch. VIDAL. Paris 1907. 360 S. avec 165 grav. 8°. † FLACH, J., Le code de Hammourabi, s. RH 1907, 272—289. GIBSON, MARGARET D., Folk-lore in the Old Testament, s. ET XIX, No. 3 (Dec. 07). S. 140 f.

HALÉVY, J., Sinai et Hôrêb, s. RS juillet 1907, S. 353-358.
† HART, J. H. A., Corban, s. JQR july 1907, 615-650.
HAUPT, PAUL, The name Istar, s. JAmOS Bd. 28, Heft 1 (1907), S. 112-119.
HOLTZMANN, OSKAR, Religionsgeschichtliches aus den Monuments Judaica, s. ARW 1907, 485-509.
HOMMEL, FRITZ, Ekimmu und Utukku - Igigi und Anunnaki, s. OLZ X (07) 5 Sp. 2601.

† GIRDLESTONE, R. B., Monotheism, Hebrew and Christian. London 1907.
† GOLDSCHMIDT, J., Das Wesen des Judentums. Nach Bibel, Talmud, Tradition u. relig.
Praxis kritisch dargestellt (Religionswissensch. Biblioth. des Judentums 2. u. 3. Heft)

Frankfurt a. M. 1907. VIII, 223 S. GRESSMANN, HUGO, Mythische Reste in der Paradieserzählung, s. ARW 1907, 345-367.

HÖSING, G., Miscellen: 8. Besa als Meergott, s. OLZ X (07), 3 Sp. 129 f.
† JACOB, Son of Aaron, Mount Gerizim the one true sanctuary. Transl. from the arabic by Abd. ben Kori, s. BS july 1907, 489—518.

JASTROW, MORRIS, jr., Die Religion Babyloniens und Assyriens.

11. Lieferung. Gießen 1907. II. S. 225-304. Gr.-80. KAUTZSCH, E., Der alttestamentliche Ausdruck nephesch met, s. Philotesia für PAUL KAUTZSCH, E., Der alttestamentliche Ausdruck nepnesch met, s. Philotesia iur Faul Kleinert, Berlin 1907. 17 S.

LAGRANGE, M.-J., Encore le nom de Jahvé, s. RB, N. S. IV, 3 (juillet 07), S. 383-386.

LANGDON, STEPHEN, An early Babylonian Tablet of Warnings for the King, s. JAmOS Bd. 28, Heft 1 (1907), S. 145-154.

LOTZ, WILHELM, Die biblische Urgeschichte in ihrem Verhältnis zu den Urzeitsagen anderer Völker, zu den israelitischen Volkserzählungen und zum Ganzen der Heiligen Schrift. Vorträge. Leipzig 1907. IV, 73 S. 80.

MATTHES, J. C., Jahvisme en Monotheisme, s. TThT 1907, 303-335.

MEINHOLD, JOH., Moses und die Propheten, s. Unsere religiösen Erzieher. Leipzig 1908. MEINHOLD, JOH., Moses und die Propheten, s. Unsere religiösen Erzieher. Leipzig 1908. S. 1—42 MEIBNER, BRUNO, Lipit-Ištar, s. OLZ X (07), 3 Sp. 113—115.
† NISSEN, H., Orientation. Studien zur Geschichte der Religion. 2. Heft. Berlin 1907. IV, S. 109-260. Gr.-8°. † Obbink, H. Th., Worden in het O. T. de dooden "zielen" genoemd?, s. Th\$t 1907, 238-260. † OESTERLEY, W. O. E., The Demonology of the Old Testament illustr. by Ps. XCI, s. Exp aug. 1907, 132-151.

OFFORD, J., L'identité d'Astaroth ou Ichtar et Vénus, s. AlM 1907 No. 13 S 603-605.

PERRY, E. GUTHRIE, Hymnen und Gebete an Sin. Mit 4 Tafeln in Autographie. Leipziger Semit. Studien II, 4. Leipzig 1907. VI, 50 S. Gr.-80.

PETTERMAND, A. C. Geisteskrankheit und Dämonologie in der Bibel, s. SchThZ 07, 4 S. 145-161. 145-161.

POOLER, L. A., The Name 'Jahweh', s. ET XVIII, 11 (August 07) S. 525.

PRINCE, J. DYNELEY, A Hymn to the Goddess Bau, s. AJSL XXIV, 1 (Oct. 07), S. 62-75.

PRINCE, J. D., A Hymn to Nergal, s. JAmOS Bd. 28, Heft 1 (1907), S. 168-182.

† ROHDE, ERWIN, Psyche, Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen. 2 Bde.

Tübingen 1907. XV, 320 u. III, 448 S. Gr.-8.

SALKINOWITZ, G., Pessimistische Strömungen im Judentum (bis zum Abschluß des Talmuds). Ein Beitrag zur Geschichte des Pessimismus. Berlin 1907. 67 S. Gr.-8.

SAMTER, ERNST, Der Ursprung des Larenkultes, s. ARW 1907, 368-392.

† SCHMIDT, H., Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus (Religionsgesch. Versuche u. Vorarbeiten, hrsg. von A. Dieferich u. R. Wünsch III, 1). Gießen 1907. 74 S. Gr.-80.

SELLIN, E., Die alttestamentliche Religion im Rahmen der andern altorientalischen. SELLIN, E., Die alttestamentliche Religion im Rahmen der andern altorientalischen. Leipzig 1908. IV, 82 S. 80.
† SKIPWITH, G. H., 'The Lord of Heaven', s. JQR july 1907, 688—703.
SMITH, DAVID, The Nickname 'Son of Man', s. ET VIII, 12 (Sept. 07), S. 553—555.
SMITH, HENRY PRESERVED. Theophorous Proper Names in the Old Testament, s. AJSL SMITH, HENRY PRESERVED. Theophorous Proper Names in the Old Testament, S. 1952 XXIV, 1 (Oct. 07), 34-61.
TSTENGEL, PAUL, Zu den griechischen Sakralaltertümern (Aus: Novae symbolae Joachimicae). Halle 1907. 19 S. Gr.-80.
STOSCH, G., Die Prophetie Israels in religionsgeschichtlicher Würdigung. Gütersloh 1907. VII, 569 S. 80.
STRUNCK, H., Das alttestamentliche Oberpriestertum, s. ThStK 1908, 1, S. 1-26.
STUCKEN, EDUARD, Astralmythen. Religionsgeschichtliche Untersuchungen. 1896-1907. Usinzio 1007. 667 S. Lex.-80.

STUCKEN, EDUARD, Astralmythen. Religionsgeschichtliche Untersuchungen. 1896—1907.
Leipzig 1907. 657 S. Lex.-8°.
THOMPSON, R. CAMPBELL, Assyrian Prescriptions for Diseases of the Head, s. AJSL XXIV, 1 (Oct. 07), S 1—6.
TURAJEFF, B., Zu den Kulten des Sinai (russisch), s. Hakedem I 07, 63—66.
VOLZ, PAUL, Mose. Ein Beitrag zur Untersuchung über die Ursprünge der israelitischen Religion. Tübingen 1907. VII, 115 S. 8°.
VUILLEUMIER, H., — ROGER HOLLARD — H. TRABAUD — J. BARRELET — LUCIEN GAUTIER, Les étapes de la révélation en Israël. Cinq conférences. Saint-Blaise 1908. 131 S. 8°.
WALTHER, J., Der Menschensohn. Wismar 1907. VII, 117 S. 8°.
WEINREICH, OTTO, Antike Himmelsbriefe, s. ARW 1907, 566 f.
WENDLAND, PAUL, Die hellenistisch-römische Kultur in ihren Beziehungen zu Judentum und Christentum. Tübingen 1907. IV, 190 S. Gr.-8°.
WIDE, S., Chthonische und himmlische Götter, s. ARW 1907, 257—268.

WIENER, H. M., Notes on Hebrew Religion. London 1907. IV, 32 S. Gr.-8°.

† WIENER, H. M., Hebrew Monotheism, s. BS oct. 07, S. 600—637.

WILKE, FRITZ, Das Frauenideal und die Schätzung des Weibes im Alten Testament.

Leipzig 1907. 62 S. 8°.

† WOLF, H., Die Religion der alten Römer. Gymnasial-Bibliothek. 42. Heft. Gätenloh 1907. 184 S. mit Titelbild. 8°.

#### 7. Geschichte Israels.

† ABBOTT, G. F., Israel in Egypt. London 1907. 554 S. 80. APTOWITZER, V., Sur le nombre des peuples de la Bible, s. RÉJ LIV, juillet 1907, S. 54-56.

BERTHOLET, ALFRED, Daniel und die griechische Gefahr (Religionsgesch. Volksbächer II, 17). Tübingen 07. 64 S. II, 17).

† BAMBERGER, S., Sadducäer und Pharisäer in ihren Beziehungen zu Alexander Jannai u. Salome. Frankfurt a. M. 1907. 26 S. Gr.-80.

BAENTSCH, B., David und sein Zeitalter (Wissenschaft u. Bildung 16). Leipzig 1907. IV, 172 S. 80.

BRANDENBURG, E., Phrygien und seine Stellung im kleinasiatischen Kulturkreis. Mit 15 Abbildungen. S. AO 9. Jahrg. Heft 2 (1907), 31 S. 80. † CARUS, P., The story of Samson, its place in the religious developement of mankind.

London 1907.

London 1907.

† Cook, St. A., Critical Notes on Old Testament History. The Traditions of Saul and David. London 1907. \*XXVIII, 160 S. Gr.-80.

Die bildlichen Darstellungen auf vorderasiatischen Denkmälern der königlichen Msseen zu Berlin. Beiheft zu Vorderasiatische Schriftdenkmäler Heft I. Leipzig 1907. II, 8 Tafeln. Gr.-40.

DHORME, P., Les noms propres babyloniens à l'époque de Sargon l'ancien et de Narim-Sin, s. BAS VI. Bd., Heft 3 (1907), S. 63-88. † EISELEN, F. C., Sidon. A Study in Oriental History. New York 1907. VII, 172 S.

Gr.-8.

HAUPT, PAUL, Xenophon's Account of the Fall of Niniveh, s. JAmOS 28. Bd., I. Hälfte (1907), S. 99—107.

† HERNER, S., Israels historia i kort sammendrag. Lund 1907. 92 S.

HOMMEL, FRITZ, Der vermeintliche Assyrer-König Sulili — Sumu-la-ilu von Babel, s-OLZ X (07), 9 Sp. 485.

† JAWITZ, W., Die Geschichte Israels, nach den Urquellen neu u. selbständig bearb. (In hebr. Sprache). VI. Bd. Von dem Untergange des jud. Staates bis zum Tod. des Rabbi Jehuda II Nessiah. Krakau 1907. XI. 349 S. Lex.-80.

† KENT, C. F., Israel's laws and legal precedents, with plans a. diagrams. London 1907. 338 S. 8°.

338 S. 80.

KNUDTZON, J. A., Die El-Amarna-Tafeln. (Vorderasiat, Biblioth.). Leipzig 07. 1. bis 5. Lief. S. 1—480, 80.

LEHMANN-HAUPT, C. F., Materialien zur älteren Geschichte Armeniens und Mesopotamiens. Mit einem Beitrage Arabische Inschriften aus Armenien und Diyarbekr von Max von Berchem. Berlin 1907. AGG IX, 3. 183 S.

Lévy, I., Moïse en Éthiopie, s. RÉJ LIII No. 106, 1. avril 07, S. 201—211.

LUCKENBILL, D. D., A Study of the Temple Documents from the Cassite Period, s. AJSL XXII (July 1007). 280—222.

XXII (July 1907), 280—322.

† MELANDER, H., Jerusalems dolda tempelskatter och deras gömställe. En undersökning. Stockholm 1907. 133 S. 8°.

† MONTGOMERY, J. A., The Samaritans, the earliest Jewish Sect. Their History, Theology and Literature. Philadelphia 1907. XIV, 358 S. Gr.-8°.

MÜLLER, W. MAX, Der Ausgang der Perserherrschaft in Ägypten, s. OLZ X (07), 8 Sp.

421-425.

121-425.

Nestle, Eb., "Die weißen Syrer", s. OLZ of (No. 10), Sp. 547 f.

Ranke, Hermann, Zur Königsliste aus Nippur, s. OLZ X (07), 3 Sp. 109-113.

† Reiner, J., Moses u. sein Werk. Berlin 1907. 78 S. Gr.-80.

Salzberger, G., Die Salomo-Sage in der semitischen Literatur. Ein Beitrag zur vergleich. Sagenkunde. Berlin 1907. 129 S. Gr.-80.

† Sanders, F. K., and Fowler, H. T., Outlines for the Study of Biblical History and Literature. London 1907. XI, 233 S. 120.

Sarsowsky, A., למו שלור ובכל אשור ובכל האשור ובכ

Samaria und Juda nach den Berichten der assyrischen Könige | Texte in hebräischer Umschrift und Übersetzung]), s. Hakedem 1. Jahrg. No. 1 (07), S. 5—19.

† Schiffer, S., Keilinschriftliche Spuren der in der 2. Hälfte des 8. Jahrh. von den

† Schiffer, S., Keilinschriftliche Spuren der in der 2. Hälfte des 8. Jahrh. von den Assyrern nach Mesopotamien deportierten Samarier (10 Stämme). Beiheft No. I der OIZ. Berlin 1907. IV, 44 S.
Vorderasiatische Schriftdenkmäler der Königlichen Museen zu Berlin. Hrsg. von der vorderasiatischen Abteilung. Heft 3. Leipzig 1907. IV, 68 S. Gr.-4°. [Naturalien betreffende Geschäftsurkunden aus der Zeit von Nabopolassar bis Darius II.]
Schürer, Emil, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi. Zweiter Band: Die inneren Zustände. Leipzig 1907. VIII, 680 S. Gr.-8°.
Stähelin, Fellik, Probleme der israelitischen Geschichte. Habilitationsvorlesung. Basel 1907. 34 S. 8°.
Ulmer, Fr., Hammurabi, sein Land und seine Zeit. Mit drei Abbildungen, s. AO 9. Jahrg. Heft 1 1907. 36 S. 8°.
UNGNAD, A., Die Chronologie der Regierung Ammiditana's und Ammisaduga's. Mit elf Seiten autographierter Texte, s. BAS VI. Bd., Heft 3 (1907), S. 3-53.
Weber, Otto, Der Name Hammurabi in einer südarabischen Inschrift, s. OLZ X (07), 3 Sp. 146-149.

3 Sp. 146-149. † Wellhausen, J., Israelitische u. jüdische Geschichte. 6. Ausg. Berlin 1907. V, 386 S. Gr.-8.

† WHITHAM, A. R., Readings in Old Testament history. London 1907. 374 S. 120.

#### 8. Geographie Palästinas.

8. Geographie Palästinas.

MNDPV 07, Nr. 4. Mitteilungen: HÖLSCHER. G., Die administrative Einteilung des heutigen Syriens, — DÜCK, G., Eine Regenböe in Jerusalem. — BLANCKENHORN, M., Meteorologische Beobachtungen auf der Tempelkolonie Wilhelma 1906, Beobachter Ch. Zacher. — DÜCK, G., Wetterbericht vom Monat Januar 1907. — Kurze Mitteilungen. — II. Nachrichten.

— 07, Nr. 5. Mitteilungen: SELLIN, Prof. Dr. Ernst, Kurzer vorläufiger Bericht über eine Probeausgrabung in Jericho. — BLANCKENHORN, M., Meteorologische Beobachtungen auf der Tempelkolonie Wilhelma (Seehöhe + 48 m) von Januar bis Dezember 1906, Beobachter Lehrer Ch. Zacher. — DÜCK, G., Witterungsbericht vom Monat Januar 1907, vom Monat Februar 1907. — Kurze Mitteilungen. — Nachrichten.

— 07, Nr. 6. I. Kurze Mitteilungen. — II. Nachrichten: Rechenschaftsbericht für 1906. — Nachruf. — Personalnachrichten. — Mitgliederverzeichnis. — Rechnungsauszug für 1906.

auszug für 1906.

auszug für 1906.

Palästinajahrbuch des Deutschen evgl. Instituts für Altertumswissenschaft des hl. Landes zu Jerusalem, hrsg. v. G. Dalman, III. Jahrg. Berlin 1907. IV, 176 S. — Dalman, Jahresbericht für das Arbeitsjahr 1906/07. — Appel, Die Stätten der Kreusigung u. Auferstehung Christi. — Dalman, Die Grabeskirche in Jerusalem (mit Plan u. 5 Abbild.). — Volz, Das Jerusalem der Kreuzsahrer (mit Plan). — Greßmann, Ein prähistorisches Grab auf dem Grundstück der Kaiserin Augusta Viktoria-Stiftung bei Jerusalem (m. Grundriß). — Schwößel, Die geographischen Verhältnisse des Menschen in der Wüste Juda. — Jeremias, Fr., Nach Petra! (mit 6 Abbild.).

PEF apr. 07. — Notes a. News. — Macalister, R. A. St., Diary of a Visit to Safed. With Travel-notes of the Journey from Nåblus to Safed, viä Beisän, by Dr. E. W. G. Masterman. — Jennings-Bramley, W. E., The Bedouin of the Sinaitic Peninsula (continued). — Spyridonidis, C. K., The Church of St. Stephen. — Birch, W. F., Golgotha on Mount Zion. — Dickson, Miss Gladys, Notes on Palestinian Folk-Lore (continued from April, 1906, p. 132). — Cook, St. A., Ancient Palestine. — Dowling, Archdeacon, Coinage of Ptolemais and Sycaminum. — Datzi, A., Meteorological Observations taken in Jerusalem. — Notes a. Queries. servations taken in Jerusalem. - Notes a. Queries.

servations taken in Jerusalem. — Notes a. Queries.

july 07. — Notes a. News. — Annual Meeting of the Palestine Exploration Fund. —
MACALISTER, R. A. ST., Fourteenth Quarterly Report on the Excavation of Gezer. —
WATSON, CH., The Site of the Acra. — CRAWLY-BOEVEY, A. W., The Churches of
Constantine. — MASTERMAN, E. W. G., The Site of Capernaum. — MACALISTER, R. A. ST.,
The "Garden Tomb"; Some New Inscriptions from Jerusalem and its Neighbourhood.

— MYRES, J. I., The "Philistine" Graves Found at Gezer. — Notes a. Queries.

— oct. 07. — Notes a. News. — MACALISTER, R. A. ST., Fifteenth Quarterly Report
on the Excavation of Gezer. — BALDENSPERGER, Ph. J., The Immovable East (continued). — MACALISTER, R. A. ST., Some Specimens of Fellah. Wit and Humour, translated. — Jennings-Bramley, W. E., The Bedouin of the Sinaitic Peninsula (continued).

— HAUSER, CALEB, Notes on the Geography of Palestine. — TENZ, J. M., The Acra

```
of the Greeks. — Macalister, R. A. St., A Mosaic Newly Discovered at Jerusalea. — Dowling, Interesting Coins of Pella and Bittir. — An Ancient Gate Rast of the Holy Sepulchre. — Masterman, E. W. G., Dead Sea Observations. — Nassar, R.
 Holy Sepulchre. — MASTERMAN, E. W. G., Dead Sea Observations. — NASSAR, R. Meteorological Observations taken at Tiberias in the Years 1904—1906. — Notices on New Books and Foreign Publications. — Notes and Queries.

AYOUB, T., Choix de proverbes usités à Alep, s. AlM 1907, No. 18 S. 827—632; No. 19 S. 874—879; No. 20 S. 925—929.

BACON, B. W., A new inscription from upper Galilee, s. AJA (— American Joura. of Archaeology) XI, 3 (july-september 1907), S. 315—320.

ECKARDT, R., ZICKERMANN, E., FENNER, F., Palästinensische Kulturbilder. Beiträge sur Palästinakunde. Mit 64 Abbildungen und 2 Stadtplänen. Leipzig 1907. X, 260 S. 9.

† DUSSAUD, R., Les Arabes en Syrie avant l'Islam. Avec 32 Figures. Paris 1907. V, 178 S. Gr.-80.

GRÜNHUT, L., WIPDIT DIDD T'D (Zur Frage: Wo 242-3-3-20.
    GRUNHUT, L., ש"ר מקום המקדש (Zur Frage: Wo stand der Tempel?), s. Hakedem 1. Jakrg.
   No. 2 (07), S. 86-88.

HARFOUCHE, I., Une tournée pastorale dans la Ht<sup>0</sup> Galilée, s. AlM 1907, No. 18 S. 817-824; No. 19 S. 897-901; No. 20 S. 949-954; No. 21 S. 989-995; No. 22
S. 1032—1038.

HÜSING, G., Miscellen: 7. Die Ebenholz-Inseln, s. OLZ X (07), 3 Sp. 126—129.

JERERIAS, FRIEDR., Nibiru-ma'(a)bārā-'abar, s. OLZ X (07), 2 Sp. 53—64.

KHACHO, EM., Monographie du Liban, s. AlM 1907, No. 5 S. 192—203; No. 6 S. 278—282; No. 7 S. 319—323; No. 8 S. 372—376; No. 9 S. 394—400.

LAMMENS, H., Causeries géographiques sur la Syrie (suite), s. AlM 1907, No. 6 S. 265—273; No. 10 S. 458—462.

I AMMENS, H., Les merveilles du pays de Moab, s. AlM 1907, No. 13 S. 577—58L.

IÉVY, I.. Notes sur la géographie biblique de Josèphe, s. RÉJ LIV, juillet 1907, S. 45—53.

LÖHR, M., Volksleben im Lande der Bibel (Wissenschaft und Bildung. 7). Leipzig 1907. IV, 134 S. 80.

METHENY, J. R., Road Notes from Cilicia and North Syria, s. JAmOS Bd. 28, Heft 1 (1907), S. 155—163.

MUSIL, ALOIS, Bemerkungen zur Karte von Arabia Petraea, s. WZKM XXI, 2 (07 S. 163—168.

MÜLLER, W. MAX, Die Palästinaliste Thutmosis III. Mit 3 Tafeln. MVAG 1907, I.
               S. 1032-1038.
 S. 103—105.

MÜLLER, W. MAX, Die Palästinaliste Thutmosis III. Mit 3 Tafeln. MVAG 1907, I. 40 S. Gr.-8°.

† TRIETSCH, D., Palästina-Handbuch. I. Die allgemeinen Landesverhältnisse. Hrsg. v. der Kommission zur Erforschg. Palästinas, Berlin. Berlin 1907. 169 S. Kl.-8°.

WINCKLER, HUGO, Suri, s. OLZ X (07), 6 Sp. 281—299, 7 Sp. 345—357, 8 Sp. 401—412.
                                                                                                                                                                                                        Archaologie.
9. Archāologie.

Benzinger, I., Hebrāische Archāologie. 2. vollstāndig neu bearbeitete Aufl. (Grundriß der Theol. Wissenschaften 6. Abteilung). Mit 253 Abbild. im Text u. einem Plan von Jerusalem. Tübingen 1907. XX, 450 S. Gr. 8°.

Furtwängler, A., Zwei griechische Terrakotten, s. ARW 1907, 321—332.

Greßmann, H., Ein biblisch-archāologisches Desiderium, s. SS 1907 (Okt.), 545—552.

Gutesmann, S., Sur le calendrier en usage chez les Israélites au Ve siècle avant notre ère, s. RÉJ LIII No. 106, I. avril 07, S. 194—200.

Kittel, R., Der Schlangenstein im Kidrontal bei Jerusalem. Mit 8 Abbildungen. Zur Feier des Reformationsfestes. Leipzig 1907. IV, 31 S. 4°.

† Köberle, J., Soziale Probleme im alten Israel u. in der Gegenwart. Rin Vortrag. Wismar 1907. 37 S. Gr. 8°.
```

† KÖBERLE, J., Soziale Probleme im alten Israel u. in der Gegenwart. Kin Vortrag. Wismar 1907. 37 S. Gr.-80.

LAGRANGE, R. P., La Crète ancienne (suite), s. RB 07, 489—514.

PEISER, F. E., Zum Prozeßwesen der alten Babylonier, s. OLZ X (07), 9 Sp. 457—461.

RANKE, H., Zur altbabylonischen Datierungsweise, s. OLZ X (07), 5 Sp. 231—234.

SAVIGNAC, FR. M. R., Monuments funéraires de la péninsule sinaltique, s. RB., N. S. IV, 3 (juillet 07), S. 398—408.

SAYCE, A. H., Recent Biblical Archaeology, s. ET XVIII, 11 (August 07) S. 496—499.

† SCHORR, M., Altbabylonische Rechtsurkunden aus d. Zeit der I. babyl. Dynastie, s. SAW 155. Bd. 2. Abh. Wien 07. 210 S. Gr.-80.

STAHR, HERMANN, Die Rassenfrage im antiken Ägypten. Kraniologische Untersuchungen an Mumienköpfen aus Theben. Mit 71 Aufnahmen von Mumienköpfen u. Schädeln in Lichtdruck. Leipzig 1907. X., 164 S., 40.

TONKS, OLIVER S., An interpretation of the so-called Harpy Tomb, s. NIA — American Journ. of Archaeology) XI, 3 (july-september 1907), S. 321—338.

Journ. of Archaeology) XI, 3 (july-september 1907), S. 321-338.

Ungnad, A., Babylonische Miszellen: 1. Bassi in Eigennamen. 2. TUM. KAD - "Rest".

UNGNAD, A., Badylonische Miszellen: 1. Daw in Eigennamen. 2. 1UM. RAD = ,, Rest".

3. Menimzir = Bêlit. 4. Eine Bürgschaftserklärung aus der Regierung des Burnaburiaš, s. OLZ X (07), 3 Sp. 140-145.

VINCENT H., Ossuaires juifs, s. RB, N. S. IV, 3 (juillet 07), S. 410-414.

WALTON, A., An Unpublished Amphora and an Eye Cylix signed by Amasis in the Boston Museum, s. AJA XI, 2 (07), S. 150-159.

WEISSBACH, F. H., Über die babylonischen, assyrischen und altpersischen Gewichte, s. ZDMC 1007. ZDMG 1907, 379-402.

#### 10. Aramaica.

BARTH, S., Bemerkungen su den aramäischen Papyri von Assuan, s. RS septembre [sic!

statt octobre] 1907, S. 522-524.

COOKE, G. A., The Assuan Papyri, s. JThSt VIII, 32 (July 07), S. 615-624.

† DÖLLER, J., Der Papyrifund von Assuan, s. ThQ 07, 4, S. 497-507.

FREUND, L., Bemerkungen zu Papyrus G. des Fundes von Assuan, s. WZKM XXI, 2 (07)

S. 169-177.

† HONTHEIM, J., Die neu entdeckten jüdisch-aramäischen Papyri von Assuan, s. BZ 1907, 3 S. 225—234.

JAMPEL, S., Der Papyrusfund von Assuan, s. MGWJ Sept./Okt. 1907 S. 617—634.

† JOHNS, C. H. W., The Assuan Aramaic papyri, s. Exp 1907 (june), 544—551.

LÉVI, I., La colonie juve d'Assouan au V° siècle avant l'ère chrétienne, s. RÉJ LIV,

juillet 1907, S. 35-44. † LEWIS, A. S., Supplement to a Palestinian Syriac Lectionary (Studia Sinaitica No. VI)

† LEWIS, A. S., Supplement to a Palestinian Syriac Lectionary (Studia Sinaitica No. VI) Cambridge 1907. 8 S. 4°.

Montgomery, J. A., Report on an Aramaic Boundary Inscription in Cilicia, s. JAmOS Bd. 28, Heft I (1907), S. 164—167.

MÜLLER, W. MAX, Ein aramäischer Siegelstein, s. OLZ X (07), 3 Sp. 151 f.

POGNON, H., Lettre au P. Lagrange [über eine aramäische Inschrift mit dem Namen Bar-Hadad, Sohn Hazaels, König von Aram], s. RB 07, 555—557.

RONZEVALLE, S., Papyrus araméens d'Egypte, s. AlM 1907 No. 15 S. 673—683.
† SACHAU, Ed., Drei aramäische Papyrusurkunden aus Elephantine (Aus ABA). Berlin 1907. 46 S. m. I Taf. Lex.-8°.

† Stark, W., Die jüdisch-aramäischen Papyri von Assuan, sprachlich u. sachlich erklärt (Kleine Texte f. theol. Vorles. u. Übungen. Hrsg. v. H. Lietzmann. 22. 23). Bonn 1907. 39 S. 8º.

## II. Judaica.

RS 15e année. — April 07. HALÉVY, J., Recherches bibliques: Le Livre d'Obadia S. 165 et Halévy, J., Opinions et Observations sur le sumérien (suite) S. 226—245. — Halévy, J., Opinions et Observations sur le sumérien (suite) S. 226—245. — Halévy, J., J., Bibliographie S. 246—262; Nécrologie : Jules Perruchon S. 262. — HALÉVY, J., Supplément: La Guerre de Sarșa-Děngěl contre les Falachas, traduction hébraique S. 263—287.

S. 263-287.

RS 15e année. — Juillet 07. Halévy, J., Recherches bibliques: Le prophète Aggée S. 288-309. — BRÜNNOW, R., et Halévy, J., Correspondance sumérologique S. 310-333. — Halévy, J., Notes sumériennes (suite), S. 334-350. — Halévy, J., Notes bibliques S. 351-376. — Halévy, J., Bibliographie S. 376-381. — Halévy, J., Supplément bibliographique S. 381-411.

RS 15° année. — Septembre [sic! statt octobre] 07. Halévy, J., Recherches bibliques: le prophète Zacharie S. 412-454. — BRÜNNOW, R., et Halévy, J., Correspondance sumérologique S. 455-581. — Halevy, J., Notes sumériennes (suite) S. 482-498. — Halévy, J., Le sumérisme de M. Delitzsch S. 499-520. — Thureau-Dangin, S. 521. — BARTH, J., Bemerkungen zu den aramäischen Papyri von Assuan S. 522-524. — Halévy, J., Bibliographie S. 525-540.

Aptowitzer, V., Notes d'histoire littéraire. 1. Sur la prononciation du nom YIDP. 2. R. Salomen b. Adret a-t-il écrit un Commentaire du Pentateuque?, s. RÉJ LIV, juillet 1907, S. 63.

1907, S. 63.
BACHER, W., Zwei jüdisch-persische Dichter Schahin und Imrani. Erste Hälfte. Straßburg i. E. 1907. IV, 124 S. 8°.
BACHER, W., חלמור ירושלמי על מסכת חולין ומסכת בכורות, (Der jerusalemische Talmud zu den Traktaten Hullin und Bechôrôth), s. Hakedem 1. Jahrg. No. 1 (07) S. 20—40; No. 2 (07), S. 70—85.

BLAU, LUDWIG, Das Alte Testament in der Mischna, s. MGWJ Sept. Okt. 1907, S. 569-589.

BLAU, LUDWIG, Talmudische Aufschlüsse zu Inschriften, s. Hakedem 1. Jahrg. No. 1 (07), S. 14-22.

Genizah in der Kaiserl. Offentlichen Bibliothek zu St. Petersburg), s. Hakedem 1. Jahrg. No. 2 (07), 63-69. LÉVI, I., Fragments de rituels de prières provenant de la Gueniza du Caire, s. RÉJ LIII

T RABINSOHN, M., Le Messianisme dans le l'almud et les Midraschim. Paris 1907. 108 S. Gr.-F.
RATNER, B., מרוך אינו (Der jerusalemische Talmud seder Kodšim [sic!]. Nachweis der Fälschung), s. Hakedem I. Jahrg. No. 2 (07), S. 86—108.
ROSENBERG, H., Un fragment de Mischna au British Museum, s. RÉJ LIII No. 106, 1. avril 07, S. 212—219.
SCHAPIRO, I., Die haggadischen Elemente im erzählenden Teil des Korans. I. Heft (Schriften, hrg. v. der Gesellsch. zur Förderung der Wissensch. des Judentums). Leipzig 1907. 86 S. Gr.-80.
WÜNSCHE. AUG.. Aus Israels Lehrhallen. Kleine Midraschim zur späteren legendarischen

Wönsche, Aug., Aus Israels Lehrhallen. Kleine Midraschim zur späteren legendarischen Literatur des Alten Testaments zum ersten Male übersetzt. I. Band (2. Hälfte) Leipzig 1907. S. 82—188. II. Band (1. Hälfte) 1907. S. 1—80; (2. Hälfte) 1908. S. 81—201. 80.

## 12. Anhang.

12. Anhang.

† ZA XX, 3/4 (07). — POEBEL, A., Das zeitliche Verhältnis der ersten Dynastie von Babylon zur zweiten Dynastie S. 229. — HOSCHANDER, J., Die Personennamen auf dem Obelisk des Maništusu S. 246. — HORTEN, M., Das Buch der Ringsteine Fåråbl's. Mit Auszügen aus dem Kommentar des Emfr Isma'il el Hoseinf el Fårånî S. 303. — BECKER, C. H., Das Wiener Qusair 'Amra-Werk S. 355. — THUREAU-DANGIN, Fa, Sur les préfixes du verbe sumérien S. 380. — FONAHN, A., Eine arabische Zauberformel gegen Epilepsie S. 405. — Sprechsaal. — Recensionen. — Bibliographie.

† ÄZ 43,2 (4. Juni 07). — CALICE, F. v., Zur Entwicklung der Negationen im Neuägyptischen S. 149. — GARDINER, A. H., Mesore as first month of the Egyptian year S. 136. — JUNKER, H., Beispiel einer Textentlehnung in Dendera S. 127. — Poesie aus der Spätzeit S. 101. — LEIPOLDT, J., Ein bohairisches Lied zum Preise Schenutes S. 152. — RAHLFS, A., "Nein" im Koptischen S. 151. — SETHE, K., Der Name der Göttin Neith S. 144. — Der Name des Gottes Kňβ S. 147. — SPIEGELBERG, W., Ein Denkstein auf den Tod einer heiligen Isiskuh S. 129. — Miscellen: CAPART, J., Broyeurs en pierre S. 163; Stèle de Nebuani S. 162. — GARDINER, A. H., The particle

S. 160. — SPIEGELBERG, W., Das Diadem der Prinzessin Berenike S. 156; mal "Königring" (Kartouche) S. 158; Zu den Hermotybiern S. 158; Zu Papyrus Harris 75,2 ft. S. 159. — UNGNAD, A., Der Feuerbohrer S. 161. — WRESZINSKI, W., Zwei Inschriften des Museo Massein in Verona S. 163. — Examber 1802.)

## Jahwe und sein Volk nach Jeremia.

Von Friedrich Küchler.

# § 1. Die Begründung des Verhältnisses zwischen Jahwe und seinem Volke.

Jeremia setzt den Bestand eines eigentümlichen Verhältnisses zwischen Jahwe und seinem Volke voraus. Wie es zu dieser Verbindung gekommen sei, darüber redet er nicht ex professo. Aber gelegentlich spricht er doch seine Gedanken darüber aus. Er tut es in Bildern, die er nicht neu geschaffen, sondern von seinen Vorgängern übernommen hat. Dabei hat er ihnen aber oft eine etwas andere Wendung gegeben und sie fast immer inhaltlich vertieft.

1) Die Tatsache der Geschichte, die in allererster Linie die Beziehung zwischen Jahwe und Israel begründet, ist auch bei Jeremia die Verleihung des Landes Kanaan an das Volk, das darauf keinen Anspruch hatte. Dieser Gedanke tritt uns in der Literatur zuerst bei Amos entgegen, ist aber zweifellos viel älter. Er ist ja einer der Gründe, weswegen man die Vätersagen erzählte. Den Vätern hat Jahwe das Land Kanaan verliehen, und jeder, der die Erzählung hört, denkt dabei: Darum haben wir Nachkommen jener Ahnen jetzt dies Land inne.<sup>2</sup>

Charakteristischer Weise greisen nun die Propheten nicht auf die Erzväter zurück, wo sie von der Ausstattung Israels mit seinem Lande reden, sondern sie erwähnen nur, daß Jahwe dem Volke das Land geschenkt habe.<sup>3</sup> So Amos (29), der darauf hinweist, wie Jahwe die

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Obgleich diese Bezeichnung historisch nicht korrekt ist, gebrauche ich sie für das "Gesamtvolk" der beiden Reiche. Wo es mir darauf ankommt, das Nordreich besonders zu bezeichnen, sage ich Ephraim, für das Südreich natürlich Juda. Es ist zu beachten, daß für Jeremia jedenfalls die Scheidung von Nord- und Südreich etwas Sekundäres ist und daß er die beiden als eine ursprüngliche Einheit auffaßt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zwar sind die Sagen in ihrer gegenwärtigen Form jünger als Amos, aber auch schon als man sie zuerst in Israel erzählte, was viel früher geschah, müssen sie die oben ausgesprochene Tendenz gehabt haben.

<sup>3</sup> Daraus ist aber nicht zu schließen, daß die Propheten jene Sagen nicht gekannt hätten; vgl. dagegen Hos 124 f.

Urbewohner des Landes Israel zu Liebe vernichtet hat, und nun auch Jeremia: Jahwe hat nach ihm seine zum Erben nicht berufene Tochter Israel in Sohnesrechte eingesetzt (DUHM-GIESEBRECHT) und ihr ein wonniges Land und Erbteil von besonderer Schönheit zugewiesen (3 19); 2 7 wird dagegen das Land, in das Jahwe das Volk gebracht hat, als ein Obstgarten bezeichnet, dessen Ertrag für Israel bestimmt war. Es liegt diesen beiden Aussagen eine zwiefache Wertung des Landbesitzes zu Grunde; die zweite betrachtet das Land als Kulturland, die erste mehr abgesehen von menschlicher Bebauung, ist aber so stereotyp, daß wir für Jeremias Auffassung kaum noch Schlüsse aus ihr ziehen dürfen. Gestreift wird der Gedanke der Landverleihung auch noch 25 5, aber nur ganz oberflächlich.

2) Im allerengsten Zusammenhang mit der Verleihung des Landes Palästina an Israel steht die Ausführung aus Ägypten, die wir, durch die Auffassung der Berichterstatter über dies "Ereignis" geleitet, als grundlegend für die politische und religiöse Geschichte Israels anzusehen gewohnt sind. Wieviel von dieser Auffassung sich halten läßt, wird zwar immer zweiselhaster. Nicht zweiselhast ist aber, daß schon der älteste Prophet, von dem uns Reden erhalten sind, Amos, die Ausführung Israels aus Ägypten als grundlegend für das Verhältnis Jahwes zu Israel betrachtet. Aus Am 2 10 würde ich das nicht mit Sicherheit schließen, da dieser Vers mir stark nach einer (schlechten) Dublette zu v. 9 aussieht (vgl. auch MARTI zur Stelle); aber 3 1 und 97 scheinen mir unangreißbar zu sein. Bei Hosea findet sich dieselbe Vorstellung 2 17 11 1 12 10 134 und in der Form der Drohung, daß Israel nach Ägypten zurückgeführt werden soll, 8 13 9 3 6. Jesaja spielt nur einmal auf den Aufenthalt Israels in Ägypten und damit auf die Befreiung aus diesem Lande an (10 24); bei Micha fehlt der Gedanke ganz, und auch Zephanja erwähnt ihn nicht. Jeremia aber ist er ganz geläufig. Daß Jahwe Israel aus Ägypten geführt hat, begründet Jahwes Anspruch, daß das Volk nach ihm fragen und sich um seinen Willen kümmern soll (26)2; weiter hat

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicht jeremianisch ist 32 22; s. Duhm, Cornill und Giesebrecht zur Stelle.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Duhm hält 2<sub>4</sub>—13 für nicht jeremianisch, hauptsächlich doch wohl aus metrischen Gründen. Cornill, der ebenfalls metrische Gesichtspunkte sehr stark zur Geltung bringt, findet das Metrum dieses Abschnitts unanstößig und weist für die Gedanken, die hier vorgetragen werden, nach, daß sie durchaus nicht spät sind, sondern recht gut dem Hosea angehören könnten. Wichtig ist immerhin der Nachweis, daß Dtn 32, das ich nicht wie Steuernagel ins Exil hinabrücken möchte, sich wie überhaupt an Jeremia, so besonders an diesen Abschnitt anlehnt. "Deuteronomische Ausdrucksweise" abet als Kriterium gegen jeremianische Herkunst zu benützen, halte ich sür ganz versehlt.

nach Jeremia Jahwe damals, als er Israel aus Ägypten führte und, wohl durch diese Tat berechtigt, dem Volke Weisungen gegeben, wie es sich zu verhalten habe (7 22).

3) Warum hat nun Jahwe ein solch besonderes Verhältnis zu Israel angeknüpft? Darüber geben andere Bilder, unter denen Jeremia es darstellt, Aufschluß, in erster Linie das der Eheschließung, die aus Liebe erfolgt ist und in sich schließt, daß der Ehemann für den Unterhalt und das Wohlergehen seines Weibes Sorge trägt. Auch dieses Bild ist keine originale Schöpfung Jeremias. Er hat es vielmehr wie so manches Andere von Hosea übernommen. Bei diesem Propheten ist ursprünglich das Land Kanaan das Weib Jahwes (vgl. 1 2 2 5), und dessen im Ehebruch gezeugte Kinder sind das Volk, und zwar repräsentiert jedes Einzelne das ganze Volk, wie ihre Namen beweisen.2 Eine Spur dieser älteren Auffassung ist auch bei Jeremia noch vorhanden, nämlich in 3 19. Dort wird, wie oben schon erwähnt, angenommen, daß Israel Jahwes Tochter sei (man denke dabei an die לא רחמה Hoseas), die er in Sohnes Recht eingesetzt hat und von der er erwartet, sie werde ihn "mein Vater" nennen. Aber wie sich schon bei Hosea das Bild der Ehe Jahwes mit dem Lande dahin verschiebt, daß vielmehr Israel selbst als das Eheweib Jahwes betrachtet wird, so ist diese Umbiegung in noch ganz anderem Maße bei Jeremia zu beobachten. Und in dieser Form hat Jeremia das Tiefste geboten, was er über Jahwes Verhältnis zu seinem Volke zu sagen wußte: In Huld und Liebe hat Jahwe<sup>3</sup> das Volk in seiner Jugendzeit, als es sich

Wenn auch nicht mehr, so sind doch Jeremia und der Deuteronomiker Zeitgenossen, und es wäre geradezu erstaunlich, wenn ihre Redeweise sich nicht in vielen Punkten berührte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 34<sub>13</sub>, wo auch von der Befreiung aus Ägypten die Rede ist, kann aus sachlichen Gründen Jeremia kaum angehören; s. Duhm und Cornill zur Stelle. Dasselbe Urteil gilt wohl von 11<sub>11</sub>—14 31 32 trotz GIESEBRECHT und von 32<sub>21</sub>.

<sup>2</sup> In dieser Auffassung weiß ich mich wesentlich von BUDDE abhängig.

<sup>3</sup> Es scheint mir ganz sicher (gegen SMEND, DUHM, STADE, CORNILL und GIESE-BRECHT), daß ההכה und אהכה in 22 sich auf Jahwe und nicht auf das Volk beziehen. Wenn man dagegen eingewandt hat, daß das אורי וה synonymem Parallelismus zu jenen beiden Ausdrücken stehe und sie als "Liebe und Huld Israels gegen Gott" auszulegen zwinge, so verweise ich dagegen auf Hos 215. Dort heißt es von Israel: מושלך אחרי מאהכיה d. h. Israel ging hinter denen her, "die es liebten" und nicht "die von ihm geliebt wurden". Das (von LXX nicht wiedergegebene aber doch richtige) לב לך לשובים beweist gegen diese Auffassung nichts, denn es besagt nur, daß Jahwe zu Gunsten Israels daran gedenkt, daß er es einmal lieb gehabt habe und deswegen sich seiner wieder annehmen wolle. Ein Gedanke, der, wie wir im 5. Abschnitt sehen werden, bei Jeremia nicht vereinzest dasteht und ebenfalls bei Hosea schon sein Vorbild hat. Wenn Giesebrecht meint jedente überall nur "jemandem etwas anrechnen", so

4) Einer ganz anderen Vorstellungssphäre gehört es an, wenn das Verhältnis Jahwes zu Israel als Bund (ברית) bezeichnet wird, den Jahwe mit den Vätern geschlossen habe. Es war bis vor kurzem ziemlich allgemeine Annahme, daß Jeremia der erste Prophet war, der diese Betrachtungsweise ausgiebig angewandt habe. Bei seinen prophetischen Vorgängern findet sie sich nämlich anerkannter Maßen überhaupt nicht. Daß sie für Jeremias Auffassung charakteristisch sei, hat

trisst das für die meisten Stellen zu, würde aber nicht beweisen, daß es hier dasselbe bedeuten müsse, da ihrer nur wenige sind. Zudem steht die Redensart 32 r3 jedensalls in anderer Bedeutung, vielleicht in einer der hier von mir angenommenen ganz analogen. Was WINTER in ZAW IX, S. 218 st. das uns nächtt, daß in Jer 2 2 ausnahmsweise einmal Liebe und Huld sich auf die Gesinnung Israels gegen Jahwe beziehen solle, daß nämlich im Brautstand, der hier vorausgesetzt werde, der Bräutigam den niederen Rang im Verhältnis zur Braut einnehme, widerspricht aller antiken Empfindung, der eine solche romantisch-sentimentale Aufsassung dieses Verhältnisses vollkommen sern liegt.

<sup>1</sup> Woher die Anschauung stammt, daß ein Land oder Volk das Eheweib eines Gottes sei, ist schwer zu sagen. Im altertumlichen Jahwismus, den die israelitischen Stämme aus der Steppe mitbrachten, ist für eine solche Vorstellung kein Raum. Eher könnte man geneigt sein, ihre Heimat in der kanaanäischen Naturreligion zu suchen. Man könnte nämlich unter der Voraussetzung, daß die kanaanäischen Baale ursprünglich Himmelsgötter und ihre weiblichen Parhedroi Erdgöttinnen seien, wie dies ROBERTSON SMITH z. B. angenommen hat, daran denken, daß diese als Gatten der Erde oder doch des fruchtbaren Landes (vgl. arabisches ba'l von der Vegetation, die keiner künstlichen Bewässerung bedarf, soudern durch die Atmosphärilien genügend befeuchtet wird, und 'athtarij von dem ohne kunstliche Bewässerung beseuchteten Lande) ausgesaßt worden wären. Aber der ursprünglich tellurische Charakter der Astarte oder Ba'alat, der Gemahlin des Ba'al, steht nicht genügend sicher, daß man daraus etwa die ganze Vorstellung Hoseas von der Ehe Jahwes mit dem Lande Kanaan herleiten könnte. Wohl mag ihm der Gedanke von Götterehen irgendwie einen Anstoß zu seiner Vorstellung gegeben haben. Aber ihr ganzer Inhalt wäre dann doch noch aus seinen persönlichen Erlebnissen herzuleiten, in denen er ein Abbild dessen schaute, was Jahwe fort und ion mit seinem Land und Volk erleben mußte.

zuerst GUTHE (de foederis notione Jeremiana) nachzuweisen gesucht, und ihm sind die Neueren wohl fast alle gefolgt, so auch VALETON (ZAW XIII) und KRAETZSCHMAR (die Bundesvorstellung im AT). Aber alle Stellen im Buche Jeremia, in denen von einem Bunde die Rede ist, den Jahwe in der Urzeit mit dem Volke geschlossen hat, unterliegen ziemlich starken Bedenken, ob sie in der uns überlieferten Fassung auf Jeremia selbst zurückgehen können. Die Entscheidung der Frage, ob Jeremia sich zur Darstellung des Verhältnisses zwischen Jahwe und seinem Volke der Bundesidee bedient habe, hängt davon ab, wie man die Stellung unseres Propheten zum Deuteronomium und zu der josianischen Reform ansieht. Da scheint es denn zunächst, daß er nicht nur mancherlei Berührungen in Ausdrücken und Gedanken mit dem Deuternonomium aufweist, sondern daß er sich auch für die Durchführung dieses Gesetzes mit ganzer Kraft eingesetzt habe. Besonders der Abschnitt 11 1-14 erweckt diesen Anschein. Nach ihm wäre Jeremia durch die Städte Judas gewandert, um "die Worte dieser "ברית" (damit kann nur das Deuteronomium gemeint sein) zu verkünden. CHEYNE hat vor anderen auf diesen Bericht großes Gewicht gelegt und GIESEBRECHT sucht ihn wenigstens der Hauptsache nach als authentisch zu retten. Aber im Gegensatz zu CHEYNE haben MARTI, DUHM und neuerdings auch CORNILL mit großem Nachdruck darauf hingewiesen, wie wenig ein derartiges Wirken Jeremias zugunsten des Deuteronomiums sich mit dem reimen ließe, was wir sonst von ihm wissen. Eigentlich hat schon KUENEN in seiner Einleitung den Grund zu diesem Urteil gelegt, wenn er betont, wie gering Jeremia im Gegensatz zum Deuteronomium das jerusalemische Heiligtum einschätzt, wie nach dem Deuteronomium alles darauf ankommt, daß dort der Kult verrichtet werde, Jeremia aber am Kult überhaupt kein Interesse zeigt und das Vertrauen der Judäer auf den vom Deuteronomium geforderten einen Tempel für völlig grundlos hält (c. 7). Nirgends begegne uns bei Jeremia eine Spur von dem lebhaften Anteil, den das Deuteronomium an den levitischen Priestern nahm u. s. f. (I 1, S. 176). Die Konsequenzen aus diesen Tatsachen hat KUENEN freilich noch nicht gezogen; er ist vielmehr mit CHEYNE der Meinung, daß Jeremia die Propagierung des Deuteronomiums energisch betrieben habe (II, S. 168). Dann müßte man aber, wie CORNILL richtig ausführt, erwarten, daß sich auch sonst im Buche Jeremia Nachrichten über diese Tätigkeit des Propheten fänden.

<sup>1</sup> Auch STADE war nach seiner biblischen Theologie I, S 119 3 Anm. 2 geneigt, seine Auffassung von der Stellung Jeremias zum Deuteronomium in der angedeuteten Richtung zu revidieren.

Dem ist aber keineswegs so. Im Gegenteil, es sind uns unbezweiselbar authentische Aussprüche Jeremias erhalten, die zeigen, wie wenig er von der deuteronomischen Reform hielt. Auf c. 7 wurde oben schon hingewiesen, in dem Jeremia den Kern, nicht eine mehr oder minder notwendige Konsequenz der deuteronomischen Auffassung schroff ablehnt Mag man auch annehmen, daß die auf das Opfer bezüglichen Worte (7 21-25) nicht deuteronomische Bestimmungen im Auge haben (in der Tat ist es schwer, sie als Polemik gegen solche zu verstehen, während sie durchaus verständlich sind als Protest des Propheten gegen damak aufkommende oder besonders urgierte priesterliche Satzungen, die, wenn nicht mit denen von P identisch, so doch ihre Vorläufer waren), so mut man doch den Anfang des Kapitels auf jene durch die josianische Resom herbeigeführte Vertrauensseligkeit der Judäer beziehen, die mit dem richtigen Kultusort die Gewähr für eine gesicherte Zukunft zu haben meinten. Vollends aber zeigt 88, wie gering Jeremia von schriftlicher Tora — und eine solche war doch das Deuteronomium — dachte. Diesen Vers mul man m. E. im Gegensatz zu 7 21-25, wenn nicht auf das Deuteronomium allein, so doch jedenfalls auf es mit beziehen. Denn nach dem Zusammenhang von v. 7 und 8 ist es das Volk (nicht etwa die Priesterschaft), das sich mit dem Besitz der Tora Jahwes brüstet und durch ihn weise zu sein glaubt. Ihm schleudert Jeremia das vernichtende Wort entgegen, daß ihre Tora nur ein Lügenwerk der Buchverfertiger sei (siehe Weiteres darüber § 22, Anm. 1). Das Volk aber besaß damals sicherlich keine andere schriftliche Tora, auf die es sich dem Propheten gegenüber in dieser Weise hätte berufen können, als eben das Deuteronomium. Wir werden demnach zu urteilen haben, daß Jeremia sich gewiß nicht aktiv an der Durchführung des Deuteronomiums wird beteiligt haben , daß er ihm vielmehr schroff ablehnend gegenüber stand und daß er sich nie einer Täuschung über den wahren Wert dieses Gesetzbuches und der auf ihm beruhenden Reform des Kultes hingab. Er, der sich von Gott zum Metallscheider an seinem Volke berusen wußte, besaß gewiß auch soviel διάκρισις πνευμάτων, daß er intuitiv die innerliche Verschiedenheit, die zwischen seinen Zielen und denen des Deuteronomiums bestand, wahrnehmen konnte.

Demnach hat Jeremia jedenfalls die deuteronomische Reform nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Würden sich der Redaktor des Königsbuches und gar der Chronist es haben entgehen lassen, von einer Mitwirkung des Jeremia bei der Durchführung der josiznischen Resorm zu erzählen, wenn sie davon etwas gewullt hätten? Sein Name hitte ihnen doch willkommener sein mütsen als der einer Hulda!

als einen Bundesschluß Jahwes mit Juda aufgefaßt, wie er es bei innerer Übereinstimmung mit dem Deuteronomium fraglos hätte tun müssen. Damit bleibt aber immer noch die Möglichkeit offen, daß Jeremia von einem Bunde, den Jahwe in der Vergangenheit mit Israel geschlossen habe, gesprochen hat. In der viel erörterten Stelle 31 31-34 wird ein solcher Bund für die Zukunft in Aussicht gestellt und von ihm gesagt, er solle nicht so sein, wie der Bund, welchen Jahwe mit den Vätern geschlossen hat, als er sie bei der Hand ergriff, um sie aus Ägypten zu führen. CORNILL hat darauf hingewiesen, daß man diesen Bund der Vergangenheit nicht auf das ganze deuteronomische Gesetz zu beziehen brauche, sondern daß sich nach c. 7, das ich mit CORNILL, STADE und Andern gegen DUHM für gut jeremianisch halte, der Dekalog in der Dtn 5 vorliegenden Fassung als die Bundesurkunde auffassen lasse. Das wäre richtig, wenn in c. 7 überhaupt von einer Bundschließung und Bundesurkunde die Rede wäre. Das ist aber nicht der Fall, und unsere Stelle wäre die einzige bei Jeremia, die von einem Sinaibunde irgend etwas wüßte. Denn 22 8 f., wo ebenfalls von einem Bunde der Vergangenheit die Rede ist, muß wohl mit 21 13 f., wozu es die Fortsetzung bildet (DUHM), dem Jeremia aberkannt werden. Wäre es nun nicht im höchsten Maße erstaunlich, wenn eine so außerordentlich wichtige Vorstellung, die, wie wir wissen, geeignet war, das ganze Denken eines Juden zu beherrschen, bei dem Propheten nur ein einziges Mal vorkäme und dazu in einem ebenfalls bei ihm ganz einzigartigen Zusammenhang? Sind doch die Zukunftserwartungen Jeremias, die wir sicher als sein Eigentum ansehen dürfen (s. darüber unter § 5), so geartet, daß sie sich in eine Auffassung des zukünftigen Verhältnisses Jahwes zu seinem Volke als eines Bundes nur sehr gewaltsam einfügen lassen würden. Beachten wir weiter, wie intellektualistisch der Inhalt des "neuen Bundes" ist — er entspricht in der Tat, wie DUHM sagt, dem Ideal der späteren Schriftgelehrsamkeit und die Sündenvergebung, die erwähnt wird, ist eigentlich doch eine cura minor für den Verfasser - so werden wir nicht umhin können, an der Athetierung der Stelle, wie STADE, SMEND und DUHM sie vorgenommen haben, trotz des Widerspruchs von CORNILL und GIESEBRECHT festzuhalten. — Damit würde der Gedanke eines Bundes bei Jeremia ausfallen. Die Höhe seiner Vorstellung von dem zwischen Jahwe und seinem Volke bestehenden Verhältnisse wird dadurch aber in keiner Weise gemindert, im Gegenteil, sie erscheint uns infolge der Ausscheidung der Bundesidee noch größer. Denn mit dem auf Gottes Gnade und Liebe gegen sein Volk begründeten Verhältnis, wie Jeremia es schildert, kann sich die in dem Ausdruck ברית zusammengeschlossene juristische Auffassung der Religion (eine solche ist mit dem Ausdruck immer irgendwie verbunden) in keiner Weise messen.

# § 2. Der Inhalt des Verhältnisses zwischen Jahwe und seinem Volk.

Sowohl in der Darstellung von Jahwes Beziehung zu seinem Volke als Ehe, wie in der daraus abgeleiteten, nach der Jahwe als Vater und Israel als seine Tochter (oder die Israeliten als seine Söhne) angesehen werden, liegt schon eine gewisse Bestimmung über den Inhalt dieses Verhältnisses. Es setzt auf beiden Seiten eine ganz bestimmte Gesinnung voraus, die wir natürlich nach den antiken Vorstellungen von der Ehe und der Stellung von Eltern und Kindern zu einander zu beurteilen haben. Auch hierbei werden wir tunlichst den Stammbaum der von Jeremia vertretenen Gedanken und die Veränderungen, denen sie bei ihm unterworsen wurden, aufzuzeigen haben.

1) Als die grundlegende Gesinnung Jahwes haben wir schon oben (S. 83f.) seine Liebe und Huld kennen gelernt; als Ehemann wie auch als Vater liegt es ihm ob, sein Volk mit allem, was ihm nottut, zu versorgen. In der Wüste hat er es einst gefunden (22), wo es nur mit Mühe sein Leben fristete, und es sich zu eigen genommen (קרש ישראל לידודה), wie ein Mann sich ein Weib zu eigen nimmt. Danach hat er an ihm gehandelt, wie nur der beste Gatte mit seinem Weibe verfahren kann. Er hat ihm alles gegeben, wessen es nur irgend bedurfte: das fruchtbare Land, das ihm reichlichen Unterhalt gewährte (27), Regen, damit das Land seine Frucht brächte (3 3) und das Volk seine Sättigung fände (57), kurz alle Güter der Natur. So hat er sich dem Volke gegenüber gestellt und ist ihm das gewesen, was vor anderen dem Orientalen ein Brunnen mit frischem, quellendem Wasser ist (2 13). Aber nicht nur das: Wer irgend sich an Israel vergriff, den ließ er es schwer büßen, wie nur die Gottheit den büßen lassen kann, der sich an der ihr geweihten ראשות vergreift (2 3).2 So hat Jahwe alles getan, was er nur irgend

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese ganze Gedankenreihe hat Jeremia, wie bekannt, von Hosea übernommen. Schon nach ihm hat Jahwe sich des Volkes in der Wüste angenommen (2 17 13 5), und hat ihm das Land verliehen mit all seinen Gütern (2 10; vgl. 2 23). Amos deutet wenigstens Einiges von ihrem Inhalt an (4 6 ff., wo Jahwe als der Spender des Natusegens nicht bezeichnet, aber vorausgesetzt wird, wie bei Jeremia 3 3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Gedanke, daß Jahwe jeden Übergriff Fremder gegen Israel als eine ihm selbst zugefügte Beleidigung betrachtet und behandelt habe, scheint bei Jeremia wes in sein. Ich vermag wenigstens bei den älteren Propheten keine Andentung dieses Ge-

zu Israels Gunsten tun konnte, und mit Recht kann er von sich sagen, daß Israel ihm kein שול in all seinem Verhalten gegen sein Volk vorwersen könne.

Wie nun ein treusorgender Gatte und Vater erwarten kann, daß sein Weib und seine Kinder sich nach seinem Willen richten, so auch Jahwe. Er hat es aber nicht gemacht, wie ein launischer oder verdroßener Mann, dessen Willen für die Seinen gar nicht oder nur schwer erkennbar wird, sondern ganz klar hat er sein Volk wissen lassen, was er von ihm erwarte. Zu diesem Zweck hat er vom Beginn der Ehe an seinen Willen kundgegeben, und zwar in erster Linie durch seine Sprecher, die Propheten, die er immer und immer wieder entsandte, ohne sich durch Mißerfolge abschrecken zu lassen.2 Besonders in gefährlichen Zeitläuften mußten sie auftreten, um dem Volke die drohende Gefahr zum Bewußtsein zu bringen, wie Wächter auf dem Turm, die den Bürgern einer Stadt die heranrückenden Feinde melden und sie achten heißen auf den Klang des Lärmhorns (6 17). Außerdem hat Jahwe seinem Volk in der Vergangenheit ein sittliches Gesetz<sup>3</sup> gegeben, aus dem es erfahren konnte, was Jahwes Wille sei (7 23 26 4). Ja selbst Züchtigungen hat Jahwe als guter Vater seinem Kinde nicht erspart, um es auf den rechten Weg zu leiten und es von Verfehlungen abzuschrecken (2 30).4

2) War solcher Art die Gesinnung und das Verhalten Jahwes seinem Volke gegenüber, so erwartete er Entsprechendes von Israel, wie ein

dankens zu finden. Amos ist z. B. ganz anderer Meinung (c. I f.). Wohl aber drücken die alten Erzählungen der Genesis diesen Gedanken aus, indem sie Jahwe unbekümmert darum, ob die Patriarchen bei ihren Händeln mit andern im Recht oder Unrecht sind, stets für jene Partei ergreifen lassen. Darin liegt ein Rudiment vorprophetischer Aufassung des Verhältnisses von Jahwe zu seinem Volke, und als solches werden wir den bei Jeremia auftretenden Gedanken ebenfalls zu beurteilen haben. Man darf dagegen nicht einwenden, daß Jeremia ein solches Verfahren Jahwes nur einem tadelsreien Israel gegenüber aussage, denn ein solches kennt Jeremia nicht, auch nicht für die Vergangenheit (vgl. 18 15).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch in diesem Punkte findet sich wieder eine merkwürdige Parallele des Ausdrucks Dtn 32 4. Sachlich vgl. Mch 6 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Entsendung von Propheten stellt schon Amos (2 11) als einen Erweis der Güte Jahwes dar und nennt neben ihnen noch die Naziräer. Bei Hosea erscheinen sie mehr als Werkzeuge der Strafe Jahwes, denn als Zeugen seiner Fürsorge. Jeremia greift also mit diesem Gedanken einmal nicht auf den ihm besonders nahestehenden Hosea, sondern auf den von ihm sehr verschiedenen Amos zurück.

<sup>3</sup> Über die Art des Gesetzes, das Jeremia als von Jahwe gegeben voraussetzt, ist es sehr schwer bestimmte Angaben zu machen, da er es vorwiegend negativ bestimmt. Dabei nimmt er aber wie seine Vorgänger überall an, daß es garnicht nötig sei, den Inhalt dieses Gesetzes zu verkünden, da ihn jedermann kennt.

<sup>4</sup> Genau so Amos (46-11) und Hosea (2 11-14 5 14 ff.).

Ehemann das Recht hat, von seinem Weibe eine seinem Verhalten entsprechende Stellungnahme zu erwarten. In erster Linie ist es dies, dal das Volk nach seinem Gott frage und sich um seinen Wohltäter, den es alles verdankt, der sein Schmuck und seine Ehre ist, kümmere und ihn nicht vergesse (26 32 3 21 13 25 23 27). Ein solches Vergessen Jahwe wäre es, anderen Göttern zu dienen, vergleichbar dem Verhalten eines Weibes, das aller Treue zum Spott sich mit anderen Männern einläßt. Jahwe hat ein ausschließliches Recht auf die Verehrung seines Volkes, die sich nun wieder, wie nach den älteren Propheten, so auch nach Jeremia nicht in einem Kultus ausdrückt, sondern in der Befolgung der sittlichen Gebote Jahwes. Zwar steht es weder bei den älteren Propheten noch bei Jeremia so, daß Jahwe keinerlei Kultus dulde; ihre oft kategorisch klingenden Äußerungen über das Mißfallen Jahwes am Kulte erklären sich immer nur aus dem alles überragenden Werte, den man zu ihrer Zeit den gottesdienstlichen Verrichtungen und Feiern beilegte, mit denen man getan zu haben glaubte, was Jahwe verlangte. Aber dennoch kann man als ihrer aller Meinung aussprechen, daß es sehr wohl möglich sei, Jahwe ohne Kultus zu verehren (vgl. Am 5 21 ff.), dagegen unmöglich, seinen Willen zu befolgen ohne Erfüllung der sittlichen Forderungen von Recht und Treue. Diese beiden Stücke bilden den Inhalt des Gesetzes, auf das Jeremia wie seine älteren Berufsgenossen sein Volk stets hinweist. Es ist längst gesehen worden, daß diese prophetische Auffassung des Gesetzes sich mit keinem der uns im AT. vorliegenden kodifizierten Gesetze reimen läßt, sondern höchstens mit einzelnen Teilen von ihnen, die aber, soviel wir wissen, nie eine selbständige Existenz gehabt haben. Das gilt auch für den Dekalog, wie es ohne jeden Zweifel für Dtn 4-11 gilt; beide sind uns nur als Teile anderer Gesetzsammlungen bekannt und verständlich, die als solche dem, was nach allen älteren Propheten die הזורה ist, nicht gleich gesetzt werden können. Es kommt hinzu, daß Jeremia ebensowenig wie die Propheten vor ihm von einem für ihn irgendwie maßgeblichen geschriebenen Gesetze etwas zu wissen scheint, daß ihm vielmehr die schriftliche Fixierung der Tora, wie man sie zu seiner Zeit begann, als mit ihrer Verderbnis gleichbedeutend gilt. Als Offenbarung des Willens Jahwes gelten ihm nicht geschriebene, etwa gar mosaische, Gesetze, sondern vielmehr die Kundgebungen der Propheten, die Jahwe je und je an sein Volk gesandt hat."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Bezeichnung des göttlichen Gebotes als Tora findet sich beim echten Jeremia, so viel ich sehe, nur ganz selten: Das eine Mal steht sie in der bekannten Äußerung über die Tätigkeit der מיים או היים של היים

Der Inhalt dieser Kundgebungen ist nun, wie schon erwähnt wurde, nicht spezifisch israelitisch oder judäisch, sondern rein ethisch und als solcher allgemein menschlich. Wir erinnern uns da des grandiosen Eingangs des Amosbuches, in dem nacheinander den Nachbarn Ephraims und dann diesem selbst das göttliche Gericht in Aussicht gestellt wird, weil sie alle gleicher Weise gegen die einfachen Forderungen der Moral sich vergangen haben und noch vergehen. Wir gedenken der schmerzerfüllten Reden Hoseas, in denen er die sittliche Verkommenheit seines Volkes geißelt, der zornglühenden Apostrophen Jesajas an das allen sittlichen Grundsätzen untreu gewordene Juda, an die klassische Formulierung, die Micha (?) dem Willen Jahwes gegeben hat (68), an Zephanjas Weheruf über Jerusalem. Alle fordern einstimmig von ihrem Volke, was Jeremia ebenfalls als Jahwes Willen seinen Zeitgenossen vorhält: Recht und Treue, guten Willen, sittliche Gesinnung, bezeichnet als אמת und walt. Neben und merkwürdiger Weise immer nach den sittlichen Vorschriften, sodaß man manchmal versucht ist an spätere Auffüllung zu denken, findet sich dann noch das Verbot "andern Göttern zu dienen" oder "hinter andern Göttern herzugehen", über dessen Bedeutung wir oben schon gesprochen haben.

## § 3. Das wirkliche Verhalten des Volkes gegenüber seinem Gott.

I) Das religiös-kultische Verhalten des Volkes als das auch nach Jeremia minder wichtige stellen wir voran, um danach erst von den sittlichen Zuständen, auf die es am meisten ankommt, Rechenschaft zu geben. Da ist nun auch Jeremia wieder Zeuge für das die ganze Geschichte der

יהוה אחנו אכן עשה עם שקר מפרים יהוה אחנו אחנו אות sich, wie oben S. 86 gezeigt, auf das Deuteronomium beziehen muß, dessen schärfste Verurteilung damit ausgesprochen wird: Die Tora, die das Volk zu haben meint, ist gar keine Kundgebung Jahwes, sondern eitel Lüge und Betrug; dieser Sinn steht für den Vers ganz fest; um dem Text aufzuhelfen, schlage ich vor, das 'z vor dem ersten pw zu streichen; dann wird der Satz klar. Die Judäer sagen: Wir sind weise; wir haben ja die Tora Jahwes. Dem hält Jeremia entgegen: fürwahr, nur Trug hat hervorgebracht der Truggriffel der Buchmänner. — Weitere Stellen, in denen sich bei Jeremia die Tora erwähnt findet, sind 619 und 264 f., wo sie einfach mit den Worten der Jahwe-Propheten gleichgesetzt wird. 1818 kann für den jeremianischen Begriff der Tora nicht ausgebeutet werden, da er die Redeweise seiner Gegner wiedergibt (vgl. Kuenen Einleitung I 1, S. 170). Nach ihr ist die Tora Sache der Priester und zwar aller Wahrscheinlichkeit nach die priesterliche Rechts- oder Kultusweisung. 912 und 1611 können schwerlich Jeremia angehören. Auch 28 scheint mir sehr bedenklich.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich vermag nicht einzusehen, warum Zeph 3 1-7 nachexilisch sein soll (gegen STADE, biblische Theologie I, S. 251 und MARTI, Dodekapropheton S. 372).

Religion Israels durchziehende Nebeneinander von Jahwedienst und Verehrung fremder Götter, das garnicht so merkwürdig ist, wenn man im Auge behält, daß in allen antiken Religionen dieselbe Erscheinung auftritt, wo immer man an die Existenz mehrerer Götter überhaupt glaubte und Gelegenheit hatte, mit fremden Völkern in Berührung und Beziehung zu treten. Jenen Glauben hatte nun Jeremia so gut wie seine Zeitgenossen. Sie sind noch nicht zur Erkenntnis der Einzigkeit Gottes vorgedrungen, wenn auch nach Jeremias Meinung für Israel nur der eine Jahwe in Betracht kam. Nirgends finden wir bei ihm die Ansicht, die anderen Götter existierten nicht, sondern seien bloße Wahngebilde, wenn er sie auch als ohnmächtig im Vergleich mit Jahwe und als nutzlos für Israel schildert. Er steht eben noch wie seine Vorgänger auf dem Standpunkt, daß es wohl Götter neben Jahwe gebe, daß sie aber Israel garnichts angehen, und damit freilich im schroffen Gegensatz zur Mehrheit seiner Volksgenossen, die es wie alle antiken Völker für nützlich hielten, außer dem eigenen Gott auch die anderer Völker, besonders die der mächtigeren, zu verehren, um sich deren Gunst zu sichern. Sie verehrten daher u. a. das Heer des Himmels, d. h. die assyrisch-babylonischen Astralgottheiten; das wissen wir, wie aus dem Buche Jeremia, so auch aus den Königsbüchern und den sonstigen Resten israelitischer Literatur jener Zeit, z. B. auch aus Zephanja. Insbesondere scheint zu Jeremias Zeit der Kult der babylonischen Istar im Schwange gewesen zu sein, die als Königin des Himmels von den Frauen mit Opfern von sternförmigen Kuchen und Libationen verehrt wurde. Das sind die für Jeremias Zeit erkennbaren Spuren von Verehrung fremder Götter.2

Sie hing wie im ganzen Altertum so auch in Israel aufs Innigste mit der Staatspolitik zusammen und Jeremia urteilt darüber durchaus richtig, wenn er 2 17 das Verlassen Jahwes und die hohe Politik in allerengste Beziehung setzt. Nicht so richtig ist sein Urteil, wenn er seinem Volke vorwirft, es habe seinen Gott gegen andere Götter "vertauscht". Denn

י Daß die מלכת הששת חלכת wirklich die babylonische Istar ist, glaube ich trotz Stades Zweiseln (bibl. Theologie I, § 116, 1 1). Jensen hat nämlich gezeigt, daß die so rätselhasten מלכת השתחם, die schon die LXX nicht mehr verstanden und die wesentlich zum Kult der מלכת השתחם gehören, ihre ungezwungene Erklärung in dem assyrisch-babylonischen Wort kamānu sinden, das der Etymologie halber Röstbrot übersetzt wird und ein besonders der Istar geweihtes Backwerk bezeichnet (s. K. B. VI, 1, SS. 380 511 und sür die gewiß richtige Annahme, daß און im Hebräischen babylonisches Lehnwort sei, ZIMMERN im KAT.3 S. 441).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Baalverehrung rechne ich nicht hierher, sondern unter den Jahrehm (S. 93).

davon, daß man jemals in Israel gänzlich aufgehört hätte, Jahwe zu verehren, wissen wir absolut nichts; was aber Jeremia als etwas Unerhörtes hinstellt, daß man neben dem eigenen Gott auch fremde verehrte, war, wie schon bemerkt, im ganzen Altertum durchaus an der Tagesordnung.

Jeremia beurteilte freilich nicht nur den Kult fremder Götter als Abfall von Jahwe, sondern sah auch den von Alters her üblichen Jahwedienst mit Entrüstung an. Daß es soviel Götter in Juda gibt, wie Städte (2 27 f.), kann ja nichts anderes besagen, als daß man in jeder Stadt Jahwe auf besondere Weise verehrte, daß man den Holzpfahl Vater und die Steinsäule Mutter nannte, nichts weiter, als daß man sich der altgewohnten Kultsymbole אשרה (masc.!) und מצבה ungescheut und im guten Glauben an die Rechtmäßigkeit dieser Dinge bediente. Die Polemik Jeremias gegen diese Art der Jahweverehrung ist der Punkt, in dem er sich am nächsten mit dem Gedanken der deuteronomischen Gesetzgebung berührte, weil sie hier wie dort das Resultat der Tätigkeit der früheren Propheten ist. Ins Deuteronomium ist dieser Gedanke im Interesse der Kultuszentralisation in Jerusalem aufgenommen worden. Bei Jeremia aber nicht. Denn für ihn war auch der Kultus des jerusalemischen Tempels nichts, woran er seine ungetrübte Freude hätte haben können; auch ihn bezeichnete er als Abfall von Jahwe, weil auch er mit Elementen durchsetzt war, die zu dem Wesen Jahwes so gut in Widerspruch stehen, wie die Kulte, die hin und her in Juda geübt wurden.

In diesem Sinne ist zu verstehen, wenn Jeremia des öfteren vom Dienste des Baal spricht, dem Israel sich ergeben habe, in dessen Namen die Propheten geweissagt haben (23 13 27) und den auch die Jerusalemer verehren (7 9). Gemeint kann damit nur sein jene durch die kanaanäischen Einflüsse hervorgerufene Umbiegung des ursprünglichen Jahwismus, die zuerst von Hosea als Baalsdienst charakterisiert worden war. Das geht ganz klar hervor aus der Tatsache, daß auch Jeremia diesen Baalkult datiert von dem Augenblicke an, wo Israel in das Land Kanaan eingeführt wurde. In der Steppe hatte es nur Jahwe gekannt, aber wie ein ehebrecherisches Weib hatte es den Geliebten seiner Jugend verraten und anderen Göttern zu dienen begonnen (3 2 f.). Das muß es jetzt tief beschämt bekennen (3 24, wo mir Aus ziemlich sicher für hus eingesetzt zu sein scheint).

I Über das Wesen des israelitischen Baalkultus zu reden, ist hier nicht der Ort. Er ist kurz gesagt, eine geschichtlich begreifliche und teleologisch betrachtet notwendige Verquickung des der Kultur indifferent oder ablehnend gegenüberstehenden nomadischen ahwismus mit der Natur- und Kulturreligion des Fruchtlandes, aus der er wieder gel

Trotz dieser Abkehr von der altväterisch-strengen Sitte der Jahwereligion aber ist das Volk sich kaum bewußt, daß es seinem Gotte untreu gewesen ist und noch untreu ist. Zumal seit der Durchführung der Reform Josias ist es der Meinung, alles getan zu haben und zu tun, was Jahwe verlangt. Es verehrt ihn ja in dem Hause, über dem sein Name genannt ist, und läßt nicht ab, ihm Opfer darzubringen und Feste zu seiern. Damit meint es, den Willen seines Gottes zu erfüllen, und vertraut darauf, daß um dieses Gehorsams willen Jahwe es nicht verlassen, sondern für es einstehen und ihm aus allen Nöten helfen werde (7 4). Den Untergang Ephraims führte man in Juda im Wesentlichen darauf zurück, daß im Nordreich nicht der rechte Kultus geübt worden sei. Um so sicherer fühlten sich die Judäer, nun sie in Befolgung des Buches der Tora die Verehrung Jahwes auf den Tempel beschränkt und die vielen Kultstätten im Lande beseitigt hatten. Wir sehen aber aus dem Buche Jeremia, daß auch dies nicht einmal streng durchgeführt worden war, sondern daß fremde Kulte auch nach 622 noch in und um Jerusalem geübt worden sind und sich nie ganz ausrotten ließen (vgl. Hes 8). Aber davon ganz abgesehen: es ist gar nicht der Kultus, den Jahwe von seinem Volke verlangt (7 21f.); auch Jeremia betont vielmehr, daß Gehorsam besser ist als Opfer, und den Geboten seines Gottes leistet Juda keinen Gehorsam.

2) Die Forderungen, die Jahwe an sein Volk in religiös-sittlicher Beziehung stellt, haben wir im vorigen Paragraphen kennen gelernt. Aber um ihre Erfüllung sah es zu Jeremias Zeit in Juda ebenso traurig aus, wie zu der Jesajas und nicht besser als in Ephraim in den Tagen des Amos und Hosea. Dieselben Anklagen wie jene erhebt Jeremia gegen sein Volk. Gewalttätigkeit herrscht allenthalben, die wirtschaftlich Schwachen und Schutzlosen, Beisassen, Witwen und Waisen werden von den Mächtigen und Reichen bedrückt und um ihr Recht gebracht. Ja nicht einmal ihr Leben ist sicher, vielmehr wird viel unschuldiges Blut vergossen (2 34). Im Verkehr der Volksgenossen miteinander ist Treu und Glaube geschwunden (5 1—3), hinter freundlichen Worten verbirgt sich feindliche Gesinnung; man kann dem Nächststehenden nicht trauen, nicht sicher sein, daß er nicht jede sich bietende Gelegenheit benutzen werde, um mit Unterdrückung des Rechts sich Vorteile zu verschaffen (9 2 ff.). Man

werden mußte und gelöst wurde, freilich bereichert durch viele wertvolle Gedanken, wie z. B. daß Jahwe der Schöpfer und gütige Geber des Lebens und der zu seiner Erhaltung nötigen Dinge sei. Soweit es sich dabei um Güter der Kultur handelt, ist dieser Gedanke dem Jahwismus von Haus aus sicher fremd; in ihm hat man ursprünglich wohl nur Sieg über die Feinde, reiche Beute und dergl. als Gaben Jahwes gewürdigt.

lügt, stiehlt, bricht die Ehe und mordet, ohne sich Gewissensbedenken zu machen (7 9f.), kurz es ist eine Verkehrung aller sittlichen Gesinnung eingetreten, die das Entsetzen des Propheten erregt und den Zorn Jahwes im höchsten Maße herausfordert. Und dieser Zustand ist nicht beschränkt auf das niedere Volk, dem es an Bildung fehlt, sondern er herrscht ebenso unter den regierenden Klassen, unter Beamten, Priestern und Propheten, die es besser wissen könnten und müllten (5 4f. 6 13 23 10f. 14f.). Ja selbst die Könige machen keine Ausnahme. Ein Jojakim ist auf ungerechten Gewinn bedacht und scheut kein Mittel, um seine Gelüste zu befriedigen. Mit Unterdrückung und Gewalttat verschafft er sich das Geld zu prunkvollen Bauten und sieht bei Ausübung der Gerichtsbarkeit nicht auf das gute Recht, sondern auf die Person und auf seinen Vorteil. Mit dem allen setzt er sich in schroffsten Widerspruch gegen Jahwes Willen, den er wohl kennt, aber nicht achtet (22 13-17). So ist das ganze Volk verderbt durch und durch; nicht einen einzigen Menschen vermag der Prophet zu finden, der Recht übte und sich um Treue bemühte (5 1).

Ist die Sündhaftigkeit Judas nach dem Urteil Jeremias einerseits allgemein, so ist sie auf der anderen Seite nicht nur Gesamtschuld des Volkes, sondern auch individuelle Verfehlung und Verschuldung der einzelnen Menschen. Auch das ist meines Erachtens nicht neu bei Jeremia; schon vor ihm haben Propheten von persönlichen Sünden geredet und sie gestraft; so geißelte Elia die Ungerechtigkeit Ahabs, die sich in seinem Verhalten gegen Nabot zeigte; so verurteilte Amos die Gesinnung des Priesters von Betel, so klagte Hosea über die Untreue seines Weibes, so verkündete Jesaja dem Ahas das Strafgericht wegen seines Unglaubens und dem Sebna wegen seiner Anmaßung. Ferner kennen auch die von den Propheten beeinflußten Erzähler der Vätersagen persönliche Frömmigkeit so gut, wie persönliche Sünde, denn es wäre absurd, die Verfehlungen und Tugenden ihrer Helden anders aufzufassen, ganz abgesehen davon, daß diese Helden ursprünglich Repräsentanten des späteren Volkes oder einzelner Stämme sind. In den Erzählungen sind sie doch immer als Individuen gedacht und sie handeln wie Menschen, die ihre Fehler und ihre Vorzüge haben. Und schließlich setzen doch auch alle die Prophetenreden, die es mit der Sünde des ganzen Volkes zu tun haben, voraus, daß das Volk eben aus einer Summe sündiger Einzelpersonen besteht, durch deren Schuld die Gesamtschuld zustande kommt und die in der Strafe des Volkes ihre Strafe empfangen. Ebenso steht es auch bei Jeremia Sein Bullruf richtet sich auch an die Gesamtheit wie bei den älteren Propheten, aber wie bei diesen hat er auch bei ihm den Zweck, daß jeder Einzelne sich das aus ihm entnehme, was ihn besonders angeht. Alle sollen sich von ihren schlechten Taten und bösen Wegen bekehren. Das ist aber gerade so die Meinung von Jeremias Vorgängern; es wäre auch gar nicht abzusehen, wie anders eine Bekehrung des Volkes zustande kommen könnte (vgl. zu diesem Absatz BAUDISSIN, Einleitung S. 739).

Sehr schwierig ist die Frage und nicht rund zu beantworten, ob Jeremia für seine Gegenwart eine Bekehrung des Volks, eine wirkliche Besserung seiner sittlichen Haltung, als möglich angesehen habe oder nicht. Es scheint, daß er darin bis zum bitteren Ende über ein Schwanken zwischen Furcht und Hoffnung nicht hinausgekommen ist. Denn es stehen sich hier zwei Reihen von Aussprüchen gegenüber. Einmal hören wir aus seinen Reden immer wieder den Ruf zur Umkehr und zur Besserung Mit flehender Bitte wendet sich Jeremia an sein Volk, hervorklingen. es solle sich doch zurechtweisen lassen, damit das Gericht Jahwes nicht über es komme (68), und die Wege, die immer als die rechten gegolten haben (DUHM), wieder gehen, um zur Ruhe und zum Frieden zu gelangen (6 16). Als Metallprüfer sitzt er am Schmelzosen voll heißen Bemühens, ein gutes Ergebnis seiner Arbeit zu erzielen (6 27 ff.), und wie ein Winzer sucht er immer wieder nach guten Früchten an Jahwes Weinstock (69). Die sittliche und kultische Forderung Jahwes hält er dem Volke immer wieder vor, ob es etwa darauf hören wolle (7 5ff.). Ehe es zu spät ist und die Finsternis hereinbricht, in der man nichts mehr sehen kann und gegen die Berge rennt, an denen man sich zerschmettert, soll Juda seinem Gott die Ehre geben, d. h. seinen Willen tun (13 15f. 18 11). Nur in der Hoffnung, daß die Judäer doch noch auf den in Jeremias Reden kundgemachten Willen Jahwes hören, veranlaßt endlich der Prophet die Aufzeichnung seiner Aussprüche (363). Ja selbst, als Juda das Wasser schon bis an den Mund reichte, als das chaldäische Heer vor Jerusalem lagerte und sich anschickte, die Stadt zu erobern, mahnt Jeremia immer noch das Volk, es solle sich in Jahwes Willen schicken und sich dem übermächtigen Feinde ergeben, um so wenigstens seine Existenz zu retten. So tönt durch fast alle Reden des Propheten der Ruf zur Besserung und zur Umkehr. Sollte er den haben ergehen lassen, wenn er nicht daran glaubte, daß seine Befolgung irgendwie möglich sei?

Daneben aber haben wir Aussprüche von ihm, die gänzlich verzweiselt klingen in Bezug auf die Möglichkeit einer inneren Erneuerung des so gänzlich verderbten Volkes. So wenig ein Nubier weiß oder ein

Panther einfarbig werden kann, so wenig ist es möglich, daß die Sünder von ihrer Sünde lassen (13 23). Sie ist den Judäern zur zweiten Natur geworden, der gegenüber alles Bemühen nichts auszurichten vermag und alle Züchtigungen, die Jahwe im Laufe der Geschichte über sie kommen ließ, erfolglos geblieben sind; immer wieder haben sie nur die eherne Stirn der schamlosen Dirne gezeigt (3 3) und sind in ihren Sünden geblieben; sie haben sich geweigert, sich zu bekehren (5 3 6 17 18 12), weil sie dazu nicht mehr frei waren, ihr arbitrium durch die Gewöhnung ein servum arbitrium geworden war (s. DUHM zu 13 23).

Diese Antinomie in Jeremias Denken können wir nur konstatieren; sie zu leugnen wäre zwecklos. Um sie aus der Welt zu schaffen, müßte man die eine oder die andere Reihe der angeführten Äußerungen dem Propheten aberkennen, was jedenfalls nicht angängig ist. Sind doch beide Gedankenreihen bei ihm auß Engste ineinander verschränkt, wie schon eine Vergleichung der Stellen zeigt, in denen sie zum Ausdruck kommen. Es ist, wie mir scheint, hier der Ort, wo im Denken eines orientalischen Volkes zum ersten Male der Gegensatz der sittlichen Freiheit und gesetzlichen Notwendigkeit, von Determinismus und Indeterminismus in die Erscheinung tritt, ein Dilemma, das Jeremia zu lösen so wenig imstande war, wie es die Generationen nach ihm bis auf den heutigen Tag reinlich erledigt haben. Der Umstand allein, daß es ihm zum Bewußtsein gekommen ist, zeigt, daß er nicht nur ein großer Dichter, sondern auch ein tiefer Denker war.

## § 4. Die Auflösung des Verhältnisses zwischen Jahwe und seinem Volke als Strafe der Sünde.

Das Volk Jahwes hat, wie wir gesehen haben, nach Jeremias Urteil in keiner Weise den Erwartungen entsprochen, die sein Gott auf Grund seines besonderen Verhältnisses zu ihm in Bezug auf sein kultisches und sittliches Verhalten hegen durfte. Die Konsequenz davon und die Folge der Unmöglichkeit, eine Änderung dieses Verhaltens herbeizuführen, ist es nun, daß Jahwe das Band zwischen sich und seinem Volke zerschneidet und es für seine Untreue in harte Strafe nimmt.

1) Zum Teil ist dies Gericht schon eingetreten: An Ephraim hat Jahwe es bereits vollstreckt. Viel sagt uns freilich Jeremia darüber nicht. Doch ist es klar, daß er die Zerstörung des Nordreichs als das Gericht Jahwes über Ephraim betrachtet. Besonders sieht er die Zerstörung des Heiligtums von Silo als Strafe für die Schlechtigkeit der Ephraimiten an (7 12 14f.). Daraus allein scheint mir schon mit genügender Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 28. 1908.

Deutlichkeit hervorzugehen, daß mit der Zerstörung des Heiligtums von Silo nicht ein Ereignis aus den Tagen Samuels und der Philisterkriege gemeint sein kann, sondern nur ein Geschehnis, das mit der Vernichtung Ephraims durch die Assyrer im Jahre 722 in enger Verbindung stand. Daß man nach diesem Ereignis in der vorköniglichen Zeit gesucht hat, erklärt sich daraus, daß in den historischen Büchern später nie mehr des Silonischen Tempels gedacht wird. Es ist aber damit keineswegs gesagt, daß er nicht mehr existiert habe. Denn was wissen wir überhaupt von den Heiligtümern des Nordreichs? Daß der Tempel von Silo noch lange bestanden habe, kann ich um so weniger für ausgeschlossen halten, als mir vielmehr aus den beiden Angaben, daß das Heiligtum in Dan bestanden habe bis zur Wegführung des Landes (Jdc 1830) und solange der Tempel von Silo existierte (ibid. v. 31), ganz klar hervorzugehen scheint, daß die Kulte von Dan und von Silo bis zur Zerstörung des Nordreichs durch Tiglat-Pilesar III geübt worden sind. Wäre nämlich Silo in den Philisterkriegen untergegangen, so müßte der Verfasser der einen Glosse gemeint haben, daß der danitische Tempel ebenfalls damals bereits sein Ende gefunden hätte; das wird man aber sicher ablehnen müssen, schon wegen der Erwähnung des Heiligtums von Dan bei Amos (8 14). Die von BUDDE und VON GALL vertretene Meinung, daß v. 30 deuteronomistischer Tendenz seinen Ursprung verdanke, kann ich nicht für berechtigt halten, weil sein Versasser ja jederzeit aus Amos hätte widerlegt werden können. Wenn aber Silo erst kurz vor dem Falle Samarias unterging, so wäre damit auch unsere Stelle ganz verständlich geworden. Denn nur ein Hinweis auf den Untergang des Nordreichs konnte in der Situation, in die c. 7 uns versetzt, irgend welche Aussicht auf Erfolg haben.2 So gut wie Silo hätte Jeremia hier etwa Betel oder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie ich sehe, hat auch GRAF diese Auffassung der Stelle vertreten in seinem Kommentar und in seiner Schrift de templo Silonensi. Selbst wenn übrigens das Heiligtum von Silo wirklich in den Philisterkämpfen zerstört worden wäre, was wir nicht wissen, so würde es aller Wahrscheinlichkeit nach später wieder aufgebaut worden sein. Denn die einmal feststehende Heiligkeit eines Ortes wird durch solche Ereignisse nicht aufgehoben. Stehen doch die alten Heiligtümer in Syrien und Palästina noch bei der gesamten heutigen Bevölkerung in Ausehen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aus dem Umstand, daß Jeremia ganz harmlos Silo als eine Wohnstätte Jahwes erwähnt, geht hervor, daß er keineswegs auf das deuteronomische Dogma von der Alleinberechtigung des jerusalemischen Heiligtums eingeschworen war. Anders steht es mit dem Verfasser von Ps 78, dessen Geschichtsausfassung zum mindesten mit der Chronologie sich nicht recht reimen will. Wenn Duhm auch dort von einer Zerstörung Silos durch die Philister geredet sein läßt, so kann ich das nicht für richtig ladies. Dem Verfasser kommt es ja gar nicht daraus an, in der Geschichte ein wenig bin und

Samaria oder Dan erwähnen können, wenn nicht der besondere historische Zusammenhang des jerusalemischen Jahwekultus mit dem von Silo (beiden war die Lade Jahwes gemeinsam) ihm die Erwähnung des letzteren Heiligtums an die Hand gegeben hätte. — Aus der gewiß jeremianischen Stelle 31 15—20 erfahren wir noch, was auch ohne dies kaum zu bezweifeln wäre, daß Jeremia auch die Deportation Ephraims durch die Assyrer zum Gericht Jahwes über sein abtrünniges Volk rechnete.

- 2) Die Strafe Judas hat Jeremia von Beginn seiner Wirksamkeit an voraus verkündet und dann schaudernd miterlebt. Daß sie eintrat, wie er sie erwartet hatte, wäre der einzige Lichtblick in seinem Leben gewesen, wenn wir es ihm zutrauen dürften, daß er sich der Bestätigung seiner Worte durch die Ereignisse gefreut haben könnte. Daß das Volk zur Bestrafung reif sei, stand ihm immer fest. Seine Ansichten über das Wie der Strafe haben eine Wandlung erfahren, die mit den von ihm erlebten geschichtlichen Ereignissen zusammenhängt.
- a) Es war eine Zeit schwerster Erschütterung des politischen Gleichgewichts von Vorderasien, in der Jeremia seine Wirksamkeit begann. Das assyrische Weltreich, dessen Vasall Juda seit den Tagen des Ahas war, krachte in allen Fugen. Assurbanipal hatte sich nur mit Mühe gegen das aufstrebende Babel zu behaupten vermocht; aber seinen Nachfolgern gelang dies nicht mehr, zumal sich um eben diese Zeit die Meder gegen Assyrien erhoben, die später dem stolzen Ninive das Ende bereiten sollten. Nur mit Hilfe fremder indogermanischer Horden, die uns unter dem Namen der Skythen bekannt sind, gelang es Assyrien noch einmal sich des Untergangs zu erwehren. Nachdem diese die Meder geschlagen hatten, drangen sie nach Herodot über Asien hin vor und versuchten sogar bis nach Ägypten zu kommen. Bei dieser Gelegenheit werden sie dann höchst wahrscheinlich auch Palästina berührt haben, wo man mit Entsetzen das Vordringen dieser barbarischen Völkerscharen beobachtete

In ihnen nun sah Jeremia in der ersten Zeit seines Auftretens (ca. 627) die Vollstrecker des göttlichen Gerichts. Wenn er sie auch nicht mit Namen nennt, so sind sie doch deutlich genug gekennzeichnet in dem Feind aus dem Norden, den Jeremia ankündigte. Zuerst werden ganz unbestimmt die Völker der nordischen Lande genannt, die gegen Jerusalem und Juda aufgeboten werden sollen (1 13—15). Damals waren die Skythen offenbar noch in weiter Ferne und ihrem Bilde mangelte die Farbe. Bald wurde es anders. Man hörte (und sah vielleicht auch) immer mehr von

her zu springen. Die Macht und die Zier Jahwes in v. 61 wird schwerlich auf die Lade, vielmehr wohl auf das Volk gehen.

dem Schrecken, den diese grimmen Krieger verbreiteten; darum erscheinen sie nun unter dem Bilde des reißenden Löwen (47 56) oder des grausamen Panthers (4 17, wo nach Duhm ממים statt ממים zu lesen ist, und 56), des räuberischen Wolfes der Steppe (56). Aber auch die eigentlichen Züge fehlen nicht: Die Schnelligkeit der Skythen-Rosse, die dahinfliegen wie Adler, das sturmgleiche Heransausen ihrer Wagen, die wie Wetterwolken anrückenden, mit Bogen und Wurfspieß bewaffneten Geschwader der Feinde schildert Jeremia (4 13 6 23). Im Geiste hört er sie schon von der Nordgrenze Palästinas her über das Gebirge Ephraim heranziehen (415 816), hört, wie sich die Bewohner Judäas zur Flucht auffordern, um in die festen Städte zu entkommen, ehe die Feinde da sind (45f.). Aber das soll ihnen nichts nützen; denn wenn die Reiterhorden auch nicht imstande sein sollten, eine feste Stadt wie Jerusalem nach regelrechter Belagerung zu erobern, so bleibt ihnen immer die Möglichkeit der nächtlichen Überrumpelung (6 4f.). Auf jeden Fall erwartet Jeremia von diesem Völkerwürger (47), daß er Juda und Jerusalem völlig verwüsten und der Existenz des Volkes ein Ende bereiten werde (4 7 13 31 5 17 6 5 8 14-16), zur Strafe für seine Sünden und für seine Untreue gegen Jahwe.

Der Gedanke an die Vernichtung seines heißgeliebten Volkes ist dem Propheten eine schwere und drückende Last gewesen, unter der er beinahe zusammenbrach. Gern hätte er, wenn sein Beruf ihn nicht zu bleiben gezwungen hätte (1 18), das Land verlassen und sich in der Steppe eine einsame Herberge gesucht (9 1), wo er der Klage um die Vernichtung seines Volkes ungehinderten Lauf hätte lassen können (8 23); ihm ist zumute, als träfen die Schläge, die seinem Volke gegeben werden sollen, ihn selbst, und vergeblich schaute er aus nach einem Arzt und einer Salbe, die Heilung bringen könnten (8 21 f.).

Charakteristisch für diese Periode im Wirken Jeremias ist es, daß er in ihr an eine Exilierung Judas nicht denkt und nicht denken konnte. Er hatte eben die Skythen im Auge, die zu solchen Maßregeln nicht fähig waren, nicht mehr die Assyrer, deren Praxis die Deportation ja immer gewesen war, und noch nicht die Chaldäer, die späterhin das assyrische Erbe antraten, aber damals im Gesichtskreis Westasiens noch kaum aufgetaucht waren. Insofern entsprach also Jeremias Erwartung ganz den Zeitumständen und auch dem, was sein Zeitgenosse Zephanja damals als kommend verkündete. Bei Zephanja spielt freilich ein Gedanke eine große Rolle, den er mit den älteren Propheten gemein hat, der aber bei Jeremia ganz in den Hintergrund getreten ist: der Gedanke des Tags

Jahwes. Daß er bei Jeremia gar nicht vorkommt, ist um so auffälliger, als Jeremia ja sonst durchaus in den Spuren seiner Vorgänger wandelt.

Indeß der Skythensturm brauste vorüber, ohne daß Juda schwerere Nöte hätte durchmachen müssen, und Jeremias Verkündigung erfüllte sich nicht: der Feind aus dem Norden vollstreckte das Strafgericht Jahwes an seinem treulosen und undankbaren Volke nicht. Im Gegenteil, die Regierung Josias verlief für Juda weiterhin friedlich. Der völlige Zusammenbruch des assyrischen Reiches ermöglichte ihm ein Aufatmen nach der langen Zeit des Vasallentums, vielleicht sogar eine territoriale Ausdehnung. Als der Pharao Necho sich als Anteil aus der assyrischen Erbschaft Syrien und Palästina sichern wollte, fühlte Josia sich stark genug, ihm entgegenzutreten, um seine Unabhängigkeit zu wahren. Dies Unternehmen mußte er freilich mit seinem Leben büßen und seine Nachsolger entgingen der Abhängigkeit von Ägypten dennoch nicht. Joahas wurde von Necho nicht bestätigt und der von ihm eingesetzte Jojakim mußte Tribut zahlen; sonst aber blieb vorläufig alles ruhig und von Untergang war keine Rede. Wenn aber die Judäer, die des Propheten Warnung millachtet hatten, nun glaubten, Jeremia würde durch seinen Mißerfolg sich irre machen lassen, so hatten sie sich gründlich geirrt.

b) In der damaligen Zeit sind Jeremias Reden so gehalten, daß man sieht, er hielt an dem Gedanken des Strafgerichts Jahwes über sein treuloses Volk fest, hatte aber keine Sicherheit darüber, wie und durch wen es vollstreckt werden würde; die politische Lage - denn ihr entnahmen die Propheten immer die Details für ihre Verkündigungen - muß eben zeitweise so gewesen sein, daß sie keine Anzeichen für eine nahe Katastrophe bot. Das erinnert uns lebhast an das Verhalten Jesajas in der Zeit, als ihm feststand, daß das assyrische Heer nicht dazu berufen sei, Juda und Jerusalem den Untergang zu bereiten (s. meine Schrift "Die Stellung des Propheten Jesaja zur Politik seiner Zeit" S. 52-55). Hierher gehört vor allen Dingen die Silodrohung gegen die durch den Besitz des Tempels in Sicherheit gewiegten, aber durch ihren Götzendienst und ihr unsittliches Verhalten den Zorn Jahwes herausfordernden Judäer. Es wird in dieser Rede mit keinem Worte der Vollstrecker des Gerichts Erwähnung getan, aber nicht weniger sicher wird es darum angekündigt: wie Silo zerstört und Ephraim verstoßen wurde, so soll auch Jerusalem zerstört und Juda verstoßen werden (7 14f.; zur Zeitbestimmung s. 261).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wenn Winckler (KAT3 S. 106) meint, er habe sich einem assyrischen Heere unter einem assyrischen Statthalter anschließen müssen, so ist das angesichts der damaigen Lage von Assyrien pure Phantasie.

Ferner möchte ich mit DUHM 11 15f. in diese Zeit setzen, vor allem wegen der an c. 7 gemahnenden Ablehnung des Kultes und wegen der zwar schrecklichen, aber in keiner Richtung spezialisierten Gerichtsdrohung, nach der Jahwe dem grünenden wohlgewachsenen Ölbaum Israel das Welken und Verdorren ankündigt, weil er im Innern morsch und faul ist.1 Weiter stelle ich hierher aber auch die Rede 3 1-5, die in der Stimmung Judas ("Mein Vater, der Vertraute meiner Jugend bist Du") stark an das Vertrauen der Judäer auf den Besitz des Tempels (c. 7) erinnert und mit der Silodrohung die sehr allgemeine Färbung der Strafverkündigung gemein hat, die einfach in der Konstatierung besteht, daß das Volk unmöglich wieder von Jahwe angenommen werden kann. Ähnlich steht es mit 6 11-15 16-21 und 27-30; besonders der zweite Abschnitt steht inhaltlich c. 7 sehr nahe, und die Strasandrohung ist in allen dreien nicht scharf herausgearbeitet, sondern unbestimmt gehalten, wie in den zuletzt besprochenen Partien.2 Dasselbe gilt von den Stücken 96-8 (Rache Jahwes an dem treulosen Volke), 9 10 (Verwüstung und Verödung des Landes und Jerusalems), 16f. 19f. (das Klagelied über den Untergang Judas; v. 18, der das Exil bereits eingetreten sein läßt, ist mit CORNILL zu streichen), 138-11, falls dieser Abschnitt jeremianisch ist (die Erwähnung des Euphrats in v. 1-7 weist nicht notwendig auf die Chaldäer hin; auch hier ist das Gericht sehr allgemein geschildert), und von 22 1-7 10-12 13-19, in denen allen die Chaldäer und das Exil noch nicht erwähnt werden und doch auch von den Skythen nicht mehr die Rede ist.

c) Ein völlig anderes Gesicht bekommt das göttliche Strafgericht über Juda von dem Augenblicke an, wo die Chaldäer auf der Bildfläche erscheinen. Das geschah im Jahre 605. Ninive war endlich gefallen, und sofort rückte Nebukadnezar als Oberfeldherr seines Vaters dem inzwischen bis an den Euphrat vorgedrungenen Necho entgegen, den er bei Karkemisch so gründlich aufs Haupt schlug, daß er nicht einmal den Versuch machte, seine vorderasiatischen Eroberungen zu halten, sondem sie widerstandslos den Chaldäern preisgab. Juda tauschte nun einmal

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ohne Konjektur ist der Text nicht verwendbar und leichte Eingriffe können nichts nützen. Das vorhandene Buchstabenmaterial von v. 16 scheint mir Duhm noch am besten auszunützen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daß ein Spruch über die Skythen mitten dazwischen steht, darf uns nicht verleiten die anderen Abschnitte, in denen von Strafvollstreckern gar nicht die Rede ist, mit jenem in eine Zeit zu setzen. In dieser Beziehung ist es irreführend, wenn Duhu von Zyklen redet. Für die Komposition und Redaktion des Buches mag man das dirien, aber nicht für Jeremias schöpferische Tätigkeit, die gewiß nicht zyklisch gewesen im.

wieder die Untertänigkeit; Babel trat an die Stelle Ägyptens.<sup>1</sup> Als aber Jojakim gegen Ende seiner Regierung den Versuch machte, das fremde Joch abzuschütteln (II Reg 24 1), da wußte Jeremia, daß nun die Stunde Judas geschlagen habe und alle seine früheren Drohungen mit dem Feinde aus dem Norden sich erfüllen, ja, mehr als das, überboten werden würden. Nun würde das Band zwischen Jahwe und seinem Volk vollends gelöst werden durch die Fortschleppung des Volkes aus dem Lande, mit dessen Verleihung Jahwe im Beginne der Geschichte das Verhältnis angeknüpft hatte.

Die Vollstrecker des Gerichts stammen jetzt zwar nicht aus den nördlichen Ländern, wie es früher hieß, wohl aber (1320) kommen sie von Norden (DUHM). Denn in Nordsyrien lag das chaldäische Heer und von hier aus sandte Nebukadnezar seine Streifscharen (II Reg 24 2).2 Nun soll die Herde Jahwes oder auch des Volkes fortgeführt werden in die Gefangenschaft (13 17 20). Nun verfällt das Volk der Zerstreuung so gründlich, wie die Spreu vom Steppenwind auseinandergejagt wird auf freiliegender Dreschtenne (13 24). Nun trifft die Strafe das ehebrecherische Weib; es wird entblößt und geschändet durch die, die es für seine Freunde hielt (13 21 26 f.), und in dem ihm unbekannten Chaldäerland, in Babylonien, soll das Volk zur Strafe für seine Untreue gegen Jahwe fremden Göttern dienen müssen (1613). Mit seiner Bedrohung Jojakims, in der er ihm ein unehrliches Begräbnis in Aussicht stellte (22 18f.), hat Jeremia nicht Recht behalten (vgl. II Reg 246, wodurch meiner Meinung nach ein besonders tragisches Ende Jojakims ausgeschlossen wird). Jojakim hat vielmehr die Folgen seines Abfalls von Nebukadnezar nicht mehr selbst zu tragen gehabt. Umso schwerer sein Sohn und Nachfolger Jekonja, der nach kurzer Belagerung die Stadt übergeben mußte und mit seiner Mutter und dem Adel des Landes von Nebukadnezar nach Babylon deportiert wurde (II Reg 24 12), fast genau wie es Jeremia verkündet hatte (22 24-27), wenn auch die Deportation Judas nicht vollständig war, was Jeremia nach 13 18f. wohl schon damals erwartete. Aber

Man darf kaum mit GUTHE, Geschichte Israels<sup>2</sup> S. 239 annehmen, daß Jojakim von Juda 605—600 sein und seines Reiches eigener Herr gewesen sei. — Wenn Nebukadnezar damals nicht imstande gewesen wäre, sich um Syrien energisch zu kümmern, so hätte der Pharao nicht so lange ruhig gesessen und Jojakim wäre sicher wieder ägyptischer Vasall geworden. Zudem würde eine solche Annahme sich sehr schwer mit II Reg 24 r vertragen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Von Norden wäre übrigens jedes chaldäische Heer gegen Jerusalem angerückt, das nicht etwa aller Gepflogenheit entgegen seinen Weg durch die syrische Wüste nahm; vgl. Jes 10 28 ff. und D. H. Müller, Ezechielstudien S. 15.

immer noch war das Ende nicht da: Unter dem schwachen König Zedekia gestattete Nebukadnezar dem judäischen Staate noch ein Dasein, von dem man nicht einmal sagen kann, es sei nur ein Scheindasein gewesen. Denn man konspirierte in Jerusalem lustig weiter mit Ägypten und den Nachbarstaaten, daß endlich selbst dem geduldigsten Oberherm die Geduld ausgehen und er dasür sorgen mußte, daß diesem ewig unruhigen Volke das Treiben für immer gelegt wurde. Wir brauchen auf all die Wechselfälle des letzten Krieges Zedekias nicht einzugehen, nicht einmal auf die Schicksale Jeremias während dieses Krieges. Es genügt hier sestzustellen, daß er mit sehr geringer oder gar keiner Aussicht aus Erfolg immer wieder zur Ergebung an die Chaldäer mahnte, für den von ihm als gewiß angesehenen Fall des fortgesetzten Widerstandes aber die völlige Vernichtung Judas und Jerusalems in Aussicht stellte. Diesmal sollte er wirklich Recht behalten; die Stadt wurde erobert und zerstört, der Tempel durch Feuer vernichtet. Nun war das Band zwischen Jahwe und seinem Volk zerschnitten und das Verhältnis von Gott und Volk aufgelöst, soweit Menschen das zu beurteilen vermochten Aber dennoch beruhigte sich Jeremia bei diesem von ihm stets verkündigten Ausgang nicht: Es konnte und durste nicht Alles vorüber sein; denn Jahwe war ihm eben nicht nur ein gerechter, sondern auch ein gütiger, barmherziger und liebreicher Gott.

## 💲 5. Die Erneuerung Israels und seines Verhältnisses zu Jahwe.

I. Es gab, wie wir oben gesehen haben, eine Zeit im Leben Jeremias, in der er eine völlige Vernichtung Judas in seinem eigenen Lande erwartete; in dieser Zeit knüpfte er seine Hoffnung auf eine Erneuerung des Verhältnisses zwischen Jahwe und Israel nicht an Juda, sondern an die von den Assyrern deportierten Angehörigen des Nordreiches. sicheren Punkt für diese Feststellung haben wir 31 2-22, einen Abschnitt, den wir etwas eingehender prüfen müssen, weil er ziemlich vereinzelt steht, nicht nur im Buche Jeremia, sondern im ganzen alten Testament. Seine Echtheit im großen und ganzen scheint mir nicht bezweifelt werden zu dürsen, wie denn auch CORNILL und selbst DUHM an ihr fest-Klar ist aber, daß der Text durch allerlei Zusätze vermehrt ist, durch die er für die späteren Leser annehmbar gemacht werden sollte, indem man die ursprüngliche Tendenz verwischte; denn es kann keinem Zweisel unterliegen, daß der Hauptstock dieses Abschnittes es mit einer Wiederherstellung Ephraims ohne Rücksicht auf Juda, ja mit völliger Übergehung Judas und Jerusalems zu tun hat. Für die Ausscheidung jewe sekundären Bestandteile verweise ich auf DUHM und CORNILL, ebenso für die Herstellung des teilweise verderbten Textes. Danach bleibt Folgendes als echt jeremianisch stehen: Ephraim, soweit es dem Schwerte entgangen ist, findet in der Wüste (oder im Gefängnis; CORNILL) Jahwes Huld und macht sich nun auf den Weg nach seiner Heimat, wo er zur Ruhe kommen soll. Da wird es seinen Gott erblicken, der es noch liebt wie einst und es an sich zieht. Dann soll Israel wieder aufgebaut werden, soll wieder im fröhlichen Reigen dahinziehen, wieder Weinberge pflanzen auf den Bergen von Samarien und ihren Ertrag genießen. Dann kann Ephraims Ahnin Rahel, die man jetzt noch über den Untergang ihrer Kinder klagen hört, ihr Jammern einstellen; denn Ephraim hat sich durch die Züchtigung Jahwes zurechtweisen lassen und Reue gezeigt und Jahwe, der seiner nicht vergessen hat, freut sich, daß er nun sein geliebtes Kind wieder annehmen und in sein Land zurückführen kann. Zum Schluß steht dann die Aufforderung an Ephraim (jetzt Tochter Israel genannt), nicht länger zu zaudern, sondern zurückzukehren in ihr Land. Selbstverständlich ist und wird darum nicht erwähnt, daß damit Ephraim wieder in das alte Verhältnis zu Jahwe eintritt; daß Juda nicht erwähnt wird, versteht man nur unter der Voraussetzung, daß Jeremia damals mit einer Rettung Judas nicht rechnete. Ich wüßte wenigstens nicht, was den Propheten bewogen haben sollte, von ihm ganz zu schweigen, wenn nicht die Überzeugung, daß Juda an der Wiederherstellung des Gottesvolkes nicht teilhaben werde. Dafür hoffte er dann Ephraim in die Huld Jahwes wieder aufgenommen zu sehen, ein Beweis dafür, wie stark er die verhältnismäßig spät entstandene Einheit von Israel fühlte.

Derselbe Gedanke von der Ersetzung des unverbesserlichen Juda durch das bekehrte Ephraim findet sich auch noch, wenn auch weniger deutlich, in dem Abschnitt 3 12<sup>b</sup> 13 19—25 4 1 3 4, wie DUHM ihn scharfsinnig aus der Überarbeitung herausgeschält hat (nur gegen die beiden ganzen letztgenannten Verse habe ich bezüglich der Authentie Bedenken). Auch hier finden wir, wenn dieser Abschnitt richtig hergestellt ist, daß ohne jede Berücksichtigung von Juda Ephraim wieder in das alte Gnadenverhältnis zu Jahwe eingesetzt werden soll, ein Gedanke, eines so großen Mannes wie Jeremia völlig würdig und hinsichtlich seines jeremianischen Ursprungs durch seine Einzigartigkeit im AT nur empfohlen.

Festgehalten hat aber Jeremia an ihm nicht. Der Umstand, daß die Skythengefahr vorbeiging, ohne die von Jeremia damals erwartete völlige Vernichtung von Juda zu bringen, zusammen mit seiner Kenntnis der Deportationspraxis Assyriens, deren Wiederausnahme durch die Chaldäer ihm wahrscheinlich sein mußte, mag ihn bewogen haben, doch auch für Juda jenseits der kommenden Vernichtung eine Wiederherstellung zu erhoffen, zu der in seinem Gottesbegriff die Voraussetzungen gegeben waren. War Gott wirklich der liebevolle und barmherzige Vater seines Volkes, so konnte er auch Juda nicht vergessen; auch ihm mußte noch ein neuer Tag des Heils anbrechen.

2) Fast schüchtern — möchte man sagen — wird diese Wendung in dem Geschick Judas in Aussicht genommen in 13 27, wo im Anschluß an die oben besprochene Drohung der Zerstreuung und das Wehe über Jerusalem die Frage erhoben wird: "Wie lange noch, bis du wieder rein wirst?" Es liegt auf der Hand, daß die Antwort darauf nur lauten kann: "Es währt noch sehr, sehr lange", aber nicht: "Niemals". Und wenn diese Reinigung Judas erfolgt ist (über das Wie erfahren wir nichts, dürsen es aber nach Jeremias früheren Äußerungen über die Herstellung Ephraims in ausrichtiger Reue und Bekenntnis der Schuld sehen), so tritt selbstverständlich auch die Wiederherstellung ein.

Daß Jeremia sich diese sehr bescheiden und garnicht nach Art und Weise der späteren messianischen Weltherrschaftsideen gedacht hat, geht aus anderen Stellen seines Buches deutlich genug hervor. Er begnügte sich mit der Hoffnung, daß sein Volk wieder in das Land zurückkehren und es zu eigen besitzen werde. Fast rührend ist es zu hören, was ihm als Spruch Jahwes offenbar wird: Man wird noch einmal wieder Häuser, Äcker und Weinberge in diesem Lande kaufen (32 15); dieser wahrlich bescheidenen Hoffnung, die allerdings die Erwartung in sich schließt, daß Juda als Volk, als politische und Rechtsgemeinschaft wiederhergestellt werden wird, legte er solche Bedeutung bei, daß er dafür Sorge traf, den Kaufbrief, der ihm den Besitz des Ackers seines Vetters Hanamel zu Anatot verbürgte, wohl zu verwahren. Ob er wohl gehofft hat, die Zeit selbst noch zu erleben, in der seine Erwartung sich erfüllen werde? Dagegen wird man mit Recht geltend machen, daß er damals, als er den Erbacker der Familie kauste, kein Jüngling mehr war und daß er, wie oben schon gezeigt, eine lange Zeit zur Reinigung Judas für nötig hielt Dasselbe ergibt sich auch aus seinem Verhalten den ungeduldigen Verbannten vom Jahre 597 gegenüber. Ihnen ließ er sagen, sie sollten sich in Babylonien häuslich einrichten. Denn an eine Rückkehr sei vor der Hand nicht zu denken. Vielmehr beruhe ihr Wohlergehen auf dem Babels Freilich, immer sollten sie nicht in Babylonien bleiben Denn in ihnen salı Jeremia wie sein jüngerer Zeitgenosse Ezechiel den

Grundstock für das wiedererstehende Juda. Sie sollten sich zu Jahwe bekehren und dann von Jahwe gnädig angesehen und in das Land der Heimat zurückgeführt werden (24 5 f.). Wie aber wird es dann dort aussehen? Kein Wort sagt Jeremia von Herrlichkeit, Reichtum und Macht; aber er denkt doch daran, daß wieder ein reges Treiben in dem verödeten Lande herrschen und mit des Lebens Mühe auch seine Freude wiederkehren soll; besonders auffällig ist es, daß er dabei so starkes Gewicht darauf legt, daß in jener Zeit wieder "Schafe an dem Hirten vorbeigetrieben werden sollen, auf daß er sie zähle" (33 12 f.). So bricht auch hier beim Ausgang der israelitischen Geschichte noch einmal das nomadische Ideal hervor, das in ihrem ganzen Verlaufe bald als treibendes, bald als retardierendes Moment gewirkt hatte. Schließlich aber denkt Jeremia, wie oben schon angedeutet, das künftige Volk Juda i nicht als ein Volk ohne Verfassung und ohne König; nein, es soll auch wieder einen König haben und zwar soll ein Nachkomme Davids auf dem Throne sitzen, der יהוה צדקנו heißen und seinem Namen entsprechend auch handeln soll. An diese Verheißung des zukünftigen Herrschers knüpfen sich mancherlei Fragen. Das scheint mir freilich nicht zweifelhaft, daß der צמח צריק eine einzelne Person bezeichnet und nicht ein Kollektivum "Nachkommenschaft", wie es GRAF gefaßt hat; der ganze Zusammenhang hier, worauf schon CALVIN hingewiesen hat, und die Verwendung des Terminus bei Sacharja schließen das aus. Wir haben es also mit einer wirklichen messianischen Weissagung zu tun, vermutlich mit der ältesten, die uns erhalten ist, und vielleicht mit der ersten, die überhaupt ein Prophet ausgesprochen hat. Es nimmt auch garnicht wunder, daß gerade in den Tagen, in denen die davidische Dynastie gänzlich zusammenbrach, die Augen des Propheten sich auf die Zukunst richteten und er von ihr eine Herstellung der Segnungen erwartete, die dieses Königsgeschlecht dem Reiche Juda gebracht hatte. Denn mögen auch die letzten Herrscher aus ihm teils Schwächlinge, teils Despoten gewesen sein, mag auch manches seiner Glieder den Anforderungen gar nicht entsprochen haben, die die Jahwereligion an den König Judas stellte, so konnte doch niemand, auch Jeremia nicht, verkennen, daß doch vielerlei Segen für Juda von dieser Dynastie gekommen war. Allein der Vergleich mit der Geschichte des Nordreichs zeigte ja, wie viel Wert eine gesicherte Thronfolge für den Staat hatte. All die blutigen Umwälzungen und Bürgerkriege, unter denen Ephraim zugrunde gegangen war, weil sie es bis ins innerste Mark

ישראל in 236 muß wohl mit der Parallelstelle 33 וישראם gelesen werder

vergisteten, waren Juda erspart geblieben, und selbst in der Regierungszeit des Manasse war es in Juda nie zu einer so intensiven Abwendung von der Jahwereligion gekommen, wie Ephraim sie hatte erleben müssen. So erscheint es ganz begreiflich, wenn Jeremia auch für die Zukunft einen Herrscher aus diesem Hause in Aussicht nahm und ihn durch seinen Namen mit dem letzten unglücklichen Vertreter der judäischen Königswürde innig verband.1 Dagegen ist nicht ohne Weiteres zu sagen, welchen Sinn Jeremia mit dem Namen יהוה צדקעו verknüpst hat. Soviel wird jedenfalls feststehen, daß, wenn auch der Name nur der des Königs ist (gegen EWALD und GRAF), das Pluralsuffix in ihm - derartig gebildete Personennamen gibt es sonst wohl nicht - sich auf den zukünftigen König samt seinem Volke bezieht. Ihrer aller Zustand wird mit diesem Namen gezeichnet. Welches ist nun der Zustand des neuerstandenen Volkes und seines Königs den dieser Name beschreibt? Wir sind zunächst auf den Kontext angewiesen, wenn wir das seststellen wollen. Denn es liegt nahe anzunehmen, daß in dem Namen die voraufgehende Beschreibung der künftigen Lage Israels zusammengefaßt wird. Danach würde Dan unserer Stelle die Hilfe bedeuten, die Jahwe seinem Volke widerfahren lällt (ישכן לבמה), und der Sprachgebrauch würde sich mit dem bei Deuterojesaja nachweisbaren decken, in dem und צדקה mehrfach als Synonyme zu ישועה, ישע oder תשועה vorkommen (Jes 41 2 10 45 8 48 18 51 6 54 17), wie schon GRAF gezeigt hat. Dieser Sprachgebrauch geht wohl von der Vorstellung aus, daß die göttliche Hilse für Israel eine Anerkennung seines guten Rechts im Streite mit seinen Bedrängern sei. Wenn Jeremia ihn anwandte, so kann er das freilich nur unter Nichtachtung seiner Entstehung getan haben, da er von einem Rechte Israels kaum reden würde. Leider läßt sich aus sonstigen jeremianischen Worten kein Nachweis für seinen Begriff von לדק führen; so müssen wir uns damit bescheiden, daß an unserer Stelle gesagt wird, Jahwe selbst werde in der Zukunst die Hilse seines Volkes sein, die diesem den ruhigen und ungefährdeten Besitz seines Landes garantiert und es davor bewahrt, daß es dies geliebte Land je wieder aufgeben müßte.

So klingt die Geschichte des Verhältnisses Jahwes zu seinem Volke bei Jeremia aus in den Ton, mit dem sie begann: Der ungeschmälerte Besitz des Landes, das ist das Pfand für das Bestehen freundlicher und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es scheint mir ziemlich sicher, daß mit dem Namen des künftigen Königs eine Anspielung auf den des Zedekia beabsichtigt ist. Das hatte ich mir notiert, ehe ich wußte, daß Giesebrecht und Cornill derselben Meinung sind.

gnädiger Gesinnung Jahwes, seiner Liebe und Huld gegen das Volk. Um ihn dreht sich schließlich die ganze Geschichte Israels und Judas und darin offenbart sich denn die nationale Schranke der Religion, die auch ein Jeremia noch nicht überstiegen hatte. Wieviel er sonst für ihre Befreiung getan hat, besonders durch sein eigenes religiöses Leben und Erleben, davon konnte und sollte in dieser Arbeit nicht die Rede sein. Damit soll aber in keiner Weise gesagt werden, daß nicht auch uns diese Seite seiner Tätigkeit als die wichtigere erschiene, die bleibende Bedeutung hat über allen Wandel der Zeiten hinaus.

#### ידע und seine Derivate.

Eine sprachlich-exegetische Studie

Yon

#### Eberhard Baumann.

# II. אלהים c. " bzw. אלהים in der prophetischen und in der Weisheitsliteratur.

A. Bei den Propheten.

1. 1 Sam 2 12.

ו Sam 2 ובני עלי בני בליעל לא ירעו את־" Wenn es sich hier um Unkenntnis Jahwes handelte, so wäre sie nur als Folge der Nichtswürdigkeit denkbar. Denn daß diese Nichtswürdigkeit mit Mangel an Erkenntnis begründet würde, ist ausgeschloßen, weil der Erzähler solche Entschuldigung — denn das wäre es — offenbar nicht im mindesten gelten läßt.\* Das Treiben der Eliden ist Schlechtigkeit, bewußter Frevel. Was aber der Hinweis auf die Verkennung Jahwes als Folge der Nichtswürdigkeit hier soll, wo doch nur das Ärgernis interessiert, das daraus entsteht, und die Schuld der Eliden, ist völlig unerfindlich. Zudem folgt Mangel an Gotteserkenntnis nicht aus allgemeiner Nichtswürdigkeit, sondern, wie LÖHR deshalb ergänzt, aus Verachtung Jahwes und Mangel an Verlangen nach ihm. Davon ist aber v. 12 b nichts gesagt. Endlich ist v. 12b kein Folge-, sondern ein Umstandssatz. Vielmehr trifft KITTEL (bei KAUTZSCH) das Richtige: "Elis Söhne jedoch waren nichtswürdige Menschen, die sich um Jahve nicht kümmerten". M. a. W. v. b faßt die Angabe von v. a spezieller: Ihre Nichtswürdigkeit bestand in innerem Ab-

<sup>1</sup> Vgl. Löhr Komm. z. d. St.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wie das Fehlen jeder Kausalpartikel beweist, ist v. <sup>b</sup> nicht Begründung, sonden Erläuterung von v. <sup>a</sup>. Es soll nicht gesagt sein, wie die Eliden zu Frevlern wuden, sondern worin ihre Nichtswürdigkeit bestand und sich äußerte.

fall, innerer frecher Lossagung von Jahwe. Dies aber bewiesen sie (v. 13ff.) dadurch, daß sie die dem Priester obliegende Pflege und Ehrung Jahwes im Opferdienst nicht nur selbst mißachteten, sondern auch das Volk am schuldigen Gottesdienst frech hinderten. Ihre Habsucht ließ sie rauben, was Jahwe zukam und zugedacht war (v. 17b). I — Da Amos von INT nirgends redet, kommen wir von hier aus zunächst zu Hosea.

#### 2. Bei Hosea.2

## a. Mit ausdrücklichem Objekt.

Wir stellen sachgemäß die text- und literarkritisch unbedenklichen Stellen voran und ordnen die andren nach:

41.

In einem Rechtsstreit stellt Jahwe die Bewohner des Landes unter Anklage, weil sie dreierlei verabsäumt haben: דעת אלהים und und דעת אלהים. Es bedeutet, das ist sofort ersichtlich, eine schwere Schuld, wenn Wahrhaftigkeit und Treue im menschlichen Verkehr, Milde und Barmherzigkeit gegen den Schwachen im Volke fehlen.3 Dagegen leuchtet es garnicht ein, wie Unkenntnis Gottes unmittelbar eine Anklage veranlassen kann. Auf alle Fälle ist das Fehlen von Treue und Barmherzigkeit als Wirkung und das Fehlen von "Gotteserkenntnis" als Ursache gedacht, aber doch nimmermehr als eine irgendwie entschuldigende oder die Schuld und damit die Anklage abschwächende Ursache. Das ist jedoch der Fall, sobald א דעת als Erkenntnis Gottes gefallt wird. Und das geschieht gewöhnlich.4 Nun ist aber weiter nicht zu verkennen, daß (v. 2) die Summe der göttlichen Thora, gegen die gesündigt wird, mithin Gottes Wille und Wesen, als im Volk bekannt vorausgesetzt werden.5 Die Kenntnis Gottes, um die es sich hier handelte, fehlte also durchaus nicht, nur gab man ihr keine Folge. Daher denn auch bei den Exegeten ein

Wir weisen schon hier auf die Wichtigkeit von I Sam 2 12 für die Exegese von Hos 46 und Jer 28 hin, betreffend die "Gotteserkenntnis" der Priester.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hos 7 <sub>9</sub> 8 <sub>4</sub> 11 <sub>3</sub> vgl. oben S. 24 f. (IA 1 e f), Hos 9 <sub>2</sub> vgl. oben S. 29 (IA 3 c).

<sup>3</sup> Der Grundbedeutung entsprechend bedeutet IDN auch bei Hosea durchweg die sich herablassende Huld des Höheren gegen den Niederen. Wo nicht Gott, sondern Menschen die Huld üben, sind niedriger gestellte Menschen als Adressaten gedacht. Über die scheinbare Ausnahme in 6 4 s. u. S. 119.

<sup>4</sup> Vgl. DILLMANN-KITTEL, Alttest. Theol. S. 205; SMEND, a. t. Religionsgesch. S. 192; Duhm, Theol. der Propheten S. 131; F. NITZSCH, Lehrb. der evang. Dogmatik S. 82; MARTI, Komm. S. 39; NOWACK, Komm. z. d. St. u. s. f.

<sup>5</sup> Wie diese Thora aussah, die Besitz des Volkes war, steht hier nicht zur Erörterung

Drehen und Deuteln dieser Erkenntnis Gottes, bis jedes Erkenntnismoment aus ihr verschwunden ist." Die "Gotteserkenntnis", von der Hosea hier redet, ist nicht nur "nicht einseitig intellektuell gefaßt" (MARTI), sonden überhaupt nicht intellektuell. Das Fluchen, Lügen, Morden u. s. f. ist eine Rücksichtslosigkeit nicht nur gegen Menschen (Fehlen von Treue und Barmherzigkeit), sondern gegen Gott, an dessen Wesen und Willen nicht zu zweiseln ist, nicht nur eine Verhöhnung der Sittlichkeit, sondern der Religion, des Gottesverkehrs, selbst, welcher Ehrfurcht vor Gottes Willen und Befolgen desselben wirkt. Und eben die Religion als Verkehr mit Gott im lebendigen Sinn des Wortes bezeichnet אודעת. Sie konnte jeder haben, der nur ernstlich wollte; ihr Fehlen im Lande ist somit nicht nur ebenso wie das Fehlen der sozialen Sittlichkeit, sondern noch eher als dies ein Anklagepunkt; denn es ist die Grundschuld, aus der die andre erst erwachsen ist. Wäre ernsthafter Verkehr mit Gott vorhanden, persönlicher rechter Umgang mit ihm, so würde auch die seinem Wesen und Willen entsprechende Haltung nicht fehlen.3

66.

Wir tun gut, den Vers für sich zu betrachten, ohne Hereinziehen der voraufgehenden Ausführungen, da diese manches Problem bieten, v. 6 aber ein einfacher und klarer Satz ist. Er stellt Schlacht- und Brandopfer einerseits, Güte und Gotteserkenntnis andrerseits als Gegensätze hin, insofern als Jahwe an diesen, nicht an jenen Wohlgefallen zu haben erklärt, also als falsche und rechte Art Gott zu ehren und zu befriedigen.

Vgl. u. a. DILLMANN-KITTEL a. a. O. S. 431, namentlich aber MARTI Komm. S. 39.
 Soviel ich sehe, ahnt nur etwa VALETON (Amos und Hosea, übera. von ECHTENACHT, S. 149) diesen Sachverhalt, ohne ihm auf den Grund zu gehen.

<sup>3</sup> Ein weiteres Licht für den Begriff von 'R 1997 kommt uns aus v. 3. Hier wird die Strafe genannt, die wie immer bei den Propheten der Schuld entsprechen soll. Warum soll Dürre und allgemeines Sterben kommen? — Wir werden von den Totsünden (v. 2) über die Verderbnis der sittlichen Gesinnung (Mangel an Huld und Treue) auf die religiöse Entartung als letzten Quell zurückgewiesen (Mangel an 'N 1971). Wäre Gottesverkehr im Lande, so würde der (der Strafe entgegengesetzte) Lohn blähende Frachtbarkeit des Landes, Wohlsahrt und Leben der Bewohner (Mensch und Tier) sein. Es dürste deutlich sein, daß hier die Vorstellung von der Gottheit als dem Erzeuger aller Fruchtbarkeit des Landes mitspielt, ob in bewußter Andeutung oder unbewußt und unwillkürlich, macht nicht viel aus. Infolge Verbindung (FV7) des Landes mit seinem Baal (= Eheherrn) gebiert es Pflanzen, Tiere und Menschen. Wird die rechte Verbindung aufgegeben, so ist Unfruchtbarkeit die Folge. Hosea befindet sich dansch in entsernter Abhängigkeit von der allgemein herrschenden physischen Betrachtungsweise, ordnet sie aber der ethischen unter. - Wo aber wäre die Rückberiehung von v. 3 auf v. 1, wenn in v. 1 neben Huld und Treue nur von Erkenntnis göttlichen Willess und Wesens die Rede ware? 30- 7

In דעת אי nun Erkenntnis Gottes zu sehen, verbietet sich durch folgende Erwägungen: 1) Schlacht- und Brandopfer gehören sachlich aufs engste zusammen, der Parallelismus fordert es auch für סדר und א דעת. Erkenntnis Gottes und soziale Rücksicht bedürfen zu ihrer Verknüpfung erst mancher Zwischengedanken. 2) Angenommen, als Quelle der TOTT wäre die Erkenntnis Gottes gedacht, so wäre es doch nicht die Erkenntnis Gottes selbst, wie der Ausdruck sagt, sondern von dem, was Gott eigentlich haben will, von Gottes wirklicher Weisung. 3) Erkenntnis ist zunächst ethisch indifferent, kann also nicht unmittelbar Gegenstand von Milfallen oder Wohlgefallen sein, wie der Opferkultus und die Barmherzigkeit. Gott hat Wohlgefallen an Gesinnung und Tat, nicht an (objektiver) Erkenntnis. Man müßte also דעה א' als das Streben nach Erkenntnis (= דרש fassen. - Die Wahrheit ist, daß auf das Subjektiv-Persönliche aller Nachdruck zu legen ist. דעת א' ist die ernsthafte Beachtung Gottes, die nichts Geringeres will als persönlichen Verkehr mit ihm, damit zugleich die Beachtung seines Wesens und Willens. Sie führt unmittelbar zur 707. Die Gesinnung und Tat der Barmherzigkeit entspringt aus der wirklichen, intensiven, persönlichen Gottesgemeinschaft, bei welcher der Mensch nicht den Gottesdienst mechanischer äußerer Gaben bringt, weil sie Sitte sind (opus operatum) und Wundererfolge wirken, sondern den seiner selbst; den Gottesdienst nicht des kultischen Scheins, sondern der inneren Wirklichkeit.1

Unser Befund bezüglich 4 i und 66 stimmt überein, und eine Stelle wirft Licht auf die andre. Beide sind aber auch abgesehen von ihrer Einfachheit und Zuverlässigkeit deshalb von besonderer Wichtigkeit, weil hier allein von "Gotteserkenntnis" als solcher und nicht speziell von "Jahweerkenntnis" die Rede ist.<sup>2</sup> Wir sehen, auch hier, wo nicht von der konkreten Person des Gottes Israels, sondern von der Gottheit ihrem Wesen nach gesprochen wird, ist der beherrschende Begriff bei von nicht das erkenntnismäßige, sondern das praktisch-persönliche Eindringen in

י Vgl. I Sam 15 22, wo statt אלחים, statt der Gottverbundenheit, des Gottesverkehrs überhaupt, ein wichtiges Moment desselben genannt wird, und zwar dasjenige, auf das es dort gerade ankommt: der Gehorsam. Implicite wird er hier auch von Hosea gefordert: die gehorsame Beugung unter Gottes Wesen bringt den Menschen dazu, gesinnt zu sein wie Gott, also Huld zu üben. Vgl. außerdem Am 5 4—6, wo דרש das Verlangen nach dem lebendigen, persönlichen Gott bezeichnet.

das Wesen der Gottheit; es ist das wirkliche Erfassen und Ergreisen der Gottheit als solcher, als einer lebendigen Persönlichkeit.

5 4b

wird zwar als Glosse aus 4 12b kritisch beanstandet. Das ist aber für uns insofern belanglos, als wir in 4 12b und 5 4b jedenfalls Varianten eines und desselben hoseanischen Satzes vor uns haben. Und gerade die Vergleichung der Abweichungen ist für unsre Frage höchst ergiebig: 412 sagt von den Israeliten, daß infolge des Hurerei-Geistes\*, der sie betörte, sie weghurten von ihrem Gott, führt also die Tatsache der religiösen Untreue auf einen inneren Zustand der Treulosigkeit, auf eine durch unreine Leidenschaft verderbte Gesinnung zurück. In der Variante bebt בקרבם, das an Stelle von מושב, das an Stelle von מושב, das an Stelle von בקרבם daß der Schaden im Grunde innerlich ist; für אלהיהם שיו lesen wir im Folgesatz ואת־הזה לא ידעו. Dies wird durch jenes aufs beste interpretiert: die איד ist nichts andres als im Gegensatz zum זוה, zum ehebrecherischen Abfall, das pflichtschuldige, treue Festhalten am Bunde und Verkehr mit Jahwe, dem Eheherrn des Volkes.3 Nichts kann deutlicher sein. Zugleich aber ist auch unsre Frage (S. 39) bejahend beantwortet: ידע hat seinen prägnanten Sinn auch inbezug auf den rezeptiven Teil des Verkehrsverhältnisses, und zwar innerhalb der Vorstellung der Ehe. Während also das דעת האשה von Gott inbezug auf die Personifikation des Landes oder Volkes nirgends im AT ausdrücklich zu belegen ist, finden wir hier das דעתדואיש vom Volke inbezug auf Gott ausgesprochen. Freilich ist der Begriff noch näher zu bestimmen. Hier genügt vorerst diese Feststellung, die für unser Verständnis der hoseanischen Denkweise von fundamentaler Bedeutung ist.

Infolge der hurerischen Leidenschaft, die ihr Inneres erfüllt, hat die Volkspersönlichkeit Jahwe nicht "erkannt", d. h. die Gemeinschaft und

<sup>1</sup> Vgl. MARTI, Komm. S. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> m7 ist der Hauch, die Leidenschaft, danach die Stimmung und Gesinnung. Vgl. Hos 7 II 8 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Es ist erlaubt im Sinne Hoseas zu sagen: ידעו את-ההעלים, nur daß die Baale, die Lokalgötzen, für Hosea keine Personen sind, mit denen sich in der Tat wie mit Jahwe verkehren ließe.

den Verkehr trotz ehelicher Pflicht nicht gepflegt, sondern ist den Baalim zu willen gewesen. Beides, die treulose Gesinnung wie die Untreue selbst, ist um so empörender, als Jahwe die Fürsorge für Israel nicht unterlassen hat (v. 3a), seinerseits es also an nichts hat fehlen lassen. — Sehen wir weiter auf den Zusammenhang von v. 4f. ungeachtet der Frage, ob er von Hosea oder einem Redaktor stammt, der jedenfalls in Hoseas Grundgedanken wandelt, so wird nun deutlich, warum die Lage der Dinge hoffnungslos ist (v. 4a): die von alters fortgesetzte Untreue macht die Verderbnis der Gesinnung offenbar und durch den Zwang der langen Gewohnheit jede etwa versuchte Umkehr unmöglich. Was der beleidigte Ehemann v. 5 im Prozeß bezeugt, kann natürlich nur die Tatsache der Untreue (v. 4bβ) und die fortgesetzte Wiederholung des Falles (v. 4a) sein. Auf die entsprechende Gesinnung wird mittelbar geschlossen.

Deutet man dagegen VT hier als erkennen, so ergeben sich lauter Anstöße. v. 4bß reimt sich dann nicht mit v. 4ba. Denkt man sich nämlich das Fehlen der Jahwe-Erkenntnis als Ursache der hurerischen Gesinnung, so ist der Widersinn vollständig. Denn ohne genaue persönliche Bekanntschaft (wie sie in der Ehe besteht) ist Untreue nicht möglich, wenigstens nicht als volle, unverzeihliche Schuld (v. 5). Als Folge aber der hurerischen Gesinnung gedacht, ist das Fehlen der Erkenntnis wohl an sich verständlich, die Erwähnung aber solcher Folge im Zusammenhang, wo die Unmöglichkeit der Umkehr eben auf konkrete Handlungen als Folge der Gesinnung zurückgeführt wird, gegenstands- und zwecklos. Israel ist verloren, nicht weil ihm Erkenntnis mangelte, die ließe sich bei gutem Willen immer noch erwerben, sondern weil es auf der Bahn des verderblichen Handelns schon zu weit sich entfernt hat.

8 2\*.

Das Gewicht der Gründe gegen die Echtheit von 8 1b 2 ist nicht zu verkennen. Der Sinn von דע aber ist derselbe wie in den bisher behandelten Stellen. Die Verbindung mit v. 1b ist eine gegensätzliche: Sie haben meinen Bund (Befehl) übertreten und gegen meine Weisung sich empört, schreien (aber gerade) zu mir: Wir haben dich (als) Gott Israels "erkannt". Die Versetzung von אלהו (sic!) scheint mir die beste Lösung der Textschwierigkeit. Was sollte aber die Erklärung: Wir haben dich als Gott Israels (als Gebieter? als Helfer?) erkannt? Es ergäbe sich kein

rechter Gegensatz zu v. 1b. Dafür, daß die Israeliten Jahwe als Helfer zu kennen erklären, würde der Ausdruck ppr (sie schreien wehe und hülfe) und das betonte v sprechen. Die Erklärung aber, daß Jahwe als Gebieter erkannt sei, würde besagen, daß die Israeliten ihn ausdrücklich als solchen anerkennen und ihm doch nicht gehorchen. In beiden Fällen ist die Ausdrucksweise schief und schwierig. Dagegen ergiebt folgende Auffassung einen klaren Sinn: Zu mir, den sie durch ihren Ungehorsam frech verachten, als ginge ich sie nichts an, wo ich doch den Bund mit ihnen geschlossen und das Recht habe ihnen zu besehlen, zu mir schreien sie um Hülfe, mit der Berufung darauf, daß sie mich "erkannt", sich (immer) zu mir gehalten hätten, als treuwilliges Volk zum Gotte Israels<sup>1</sup> Dieselben, die mich verhöhnen, geben sich das Ansehen meiner eifrigsten und treuesten Verehrer. Das ist Scheinheiligkeit mit frecher Stirn und anspruchsvollsten Forderungen. — yr würde also hier das einem engen Grundverhältnis entsprechende Verhalten sein. Möglich wäre auch, dal es die Tatsache der Beziehung als solche bezeichnet: Wir haben doch Beziehung zu dir gewonnen, also ein Recht auf deine Hülfe. Der Gegensatz wäre dann: Dieselben, die den Zusammenhang mit mir mit Füßen treten, wo es auf Erfüllung der Pflichten ankommt (v. 1b), berusen sich auf diesen Zusammenhang, sobald ihre Rechte in Frage kommen.2 -Wir schließen hieran gleich

12 1b\*.

z Vgl. Marti, Komm. S. 65. Innerhalb Jes 58 z f., welche Stelle ich als Vorlage für Hos 8 z f. nicht gelten lassen kann, entspricht nicht etwa v. 2°, sondern v. 2° dem Siane unsres ידענוך.

ידענוך bezieht sich sowohl auf v. 12 als auf v. 1b zurück: Die mit Jahwe rechte Beziehung haben, halten seinen "Bund" und folgen seiner Weisung.

<sup>3</sup> Vgl. NOWACK, MARTI II. a. s. d. St. 4 Vgl. NOWACK, MARTI L. d. St.

(dient Gott, bzw. verehrt seinen Namen) und bleibt treu bei dem Heiligen. Jedenfalls bietet Vyr erst den rechten scharfen Gegensatz zu v. a.

134.

Haben wir oben den Sinn von ידעתיך v. 5 richtig bestimmt, so dürfte es unwahrscheinlich sein, daß תרע kurz vorher in anderem Sinne verwendet worden ist. Deutlich korrespondiert jenes mit diesem: Aus der Rücksicht und Fürsorge, die Jahwe dem Volke gewidmet hat, erwächst für dieses die Aufgabe der Rücksicht und Dienstwilligkeit gegen ihn. Die Übersetzung des impf. mit "kennst du" ist auf keinen Fall richtig, es bezeichnet die unabgeschlossene Handlung.2 Wahrscheinlich ist תדע Jussiv, und wir haben zu übersetzen: Einen (andern der) Gott (wäre) außer mir sollst du nicht gelten lassen und verehren. Das Verbot gewinnt an Bedeutung und Gewicht im Blick auf die vv. 9ff., welche sich meiner Überzeugung nach ursprünglich an v. 4f. anschlossen.3 Israel suchte und schätzte eben andre Helfer. Der Zusammenhang von v. 4f. mit v. 1-3 ist kaum sehr eng. - Was aber Israels Einsicht und Erkenntnis betrifft, um die es sich hier handelt, so ist klar, daß sie erst als Frucht aus den Worten des Propheten folgen soll, daß sie bisher noch nicht vorhanden gewesen ist. Israel zeigt eben durch sein Verhalten, daß es seinen Gott nicht als einzigen Helfer (an)erkannt hat, so oft es ihn auch als solchen erfahren und erlebt hat (v. 4a). ידע könnte hier also höchstens den Sinn des objektiven Erlebnisses haben, müßte aber auch dann im perf. stehen.

63.\*

Die Streichung von 6 1-35 halte ich für einen auf Millverständnis des Sinnes beruhenden Millgriff der Kritik. Vorausgesetzt, die Beobachtung, daß Hosea keine Restitution des Volkes ins Auge fasse, also die diesbezüglichen Verheißungen innerhalb des Hoseabuches Einschübe seien, trifft wirklich zu, so spricht sie doch nicht gegen dieses Stück. Denn deutlich genug führt hier nicht Hoseas, sondern des Volkes Erwartung und Zuversicht das Wort, und der Prophet akzeptiert sie so

I Vgl. GUTHE b. KAUTZSCH, MARTI im Komm., NOWACK im Komm.; VALETON (a. a. O. S. 147) glaubt sogar an die Meinung, "daß Israel nie von einem anderen Gotte etwas gemerkt, nie von dem Dasein eines anderen Gottes etwas erfahren habe"! DILL-MANN-KITTEL a. a. O. S. 62 204 u. s.

<sup>2</sup> Im Unterschied von בל־ירעתי in Jes 44 8.

<sup>3</sup> Aus Gründen des Gedankenzusammenhangs, des Stils (Israel v. 4 f. 9 ff. in 2. ps.

sg., v. 6–8 in 3. ps. pl.) und eventuell des Metrums. Lies v. 9 בי אשחתך ישיאל | מי בעורך על אינור אי chtung und Undank). 5 Vgl. MARTI, Komm. S. 52-55.

wenig, daß er ihre Leichtfertigkeit vielmehr mit dürren, ernsten Worten feststellt: eure Liebe ist wie Morgengewölk usw. (v. 4). Auch der Wortlaut der Heilserwartung selbst soll die Leichtfertigkeit des Volkes wiedergeben: Er wird uns nach zwei Tagen beleben, am dritten Tage uns aufrichten. . . . . Wie Morgenrot so sicher ist sein Aufgang. - Dem widerspricht freilich את־ עוד את v. 3a, insofern hier der Ernst der Hinwendung zu Jahwe betont wird. Aber so wie der Text v. 3ª jetzt lautet, ist er sicher nicht heil. Darauf weist die Asyndese des und und die Wiederholung im Gebrauch von עדעה לדעה ist nichts anderes als eine glossatorische Erläuterung von גרעה, gemacht von einem, der yr - erkennen nahm und befremdend fand, daß die Jahwe-Erkenntnis lediglich vom guten Willen und Entschluß abhängig sein sollte. Liegt doch allein das ernste Trachten danach in der Macht des Menschen. Wir gehen somit kaum fehl, wenn wir "דרעה אתר" als ursprünglichen Text nehmen. Ein besondrer Ernst tritt in dieser Selbstaufforderung nicht zutage, und sie palt durchaus in den Mund des leichtfertigen Volkes. -Was vom sprachlichen Gesichtspunkt gegen das Stück geltend gemacht ist, bezieht sich auf den in der Tat unechten v. 5 15.2 Wenn dagegen MARTI bemerkt, 6 ו nehme אמרף in Abschwächung seiner Tragweite wieder auf, so spricht das gegen 6 1 ff. doch nur, wenn man verkennt, dall das Volk redet. Und das Volk schwächte ja tatsächlich alle Drohungen mit seiner Illusion ab. Wie also die Verknüpfung von 6 1 ff. mit 5 14 einwandsfrei, so ist auch die Verbindung mit 64 nicht "notdürftig", sonden vortrefflich als die von Frage und Antwort, Absicht und Erfolg.3 Jahwe schmettert den Wahn des Volkes zu Boden, indem er ihn aufdeckt. Ohne v. 1-3 würde v. 4-6 in der Luft schweben.4 -- Freilich erheben sich auch nicht unerhebliche Bedenken gegen die Verbindung beider Stücke, Be-

I GIESEBRECHTS Emendation, nach der zu übersetzen ist: "sobald wir ihn suchen, werden wir ihn finden," ändert an dem Sinn der Volksmeinung nichts.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Marti a. a. O.

<sup>3</sup> Gegenüber den offenbaren Bemühungen des Volkes um Jahwe könnte dieser in Verlegenheit kommen, wie er sich verhalten soll (v. 4a). Aber gerade jene Bemühungen zeigen, daß Israels Jahwedienst flüchtiger Schein und utilitaristische Spiegelsechterei, daß er niedre schmeichlerische Buhlschaft ist, die Jahwes unbestechlichen Charakter ganz verkennt. Er wird also dreinschlagen und zwar erst recht (v. 4b-6). Bemerke, wie in v. 4-6 auch stilistisch alles auf v. 1-3 Antwort gibt, indem die dort benutzten Wendungen und Bilder hier abgewandelt werden. Vgl. besonders v. 5b (lies That There was mit v. 3 und v. 20 mit v. 3 mit v. 1. — Vgl. 54 7 15 f. 8 2.

<sup>4</sup> Metrisch stellt sich der Text hier wie da in zweisellosen Doppeldreiern dar und bildet höchst wahrscheinlich zwei ursprünglich gleiche Strophen (v. 2-3,4-6) von je vin Doppelversen.

denken, die gerade unsre Frage berühren. Von v. 1-3 kommend können wir 707 v. 4 kaum anders nehmen als die Huld 1 des Volkes gegen Jahwe. In dieser Verwendung findet sich das Wort sonst nirgends bei Hosea, insbesondere nicht gleich darauf in v. 6, wie wir sahen. Dennoch wird sie in v. 4 anerkannt werden müssen, auch ohne daß v. 1-3 vorhergeht. Denn wie kann v. 6 das gefordert werden, was v. 4, wenn auch unzureichend, weil nur vorübergehend, doch bereits vorhanden ist? Auch wäre der Mangel an Huld gegen den Nächsten doch nur einer neben anderen (vgl. 41), die ebenfalls hervorgehoben werden müßten. Es sei ganz davon abgeseher daß von einem Versuch sittlich-sozialen Aufraffens für Hoseas Zeit nicht das mindeste berichtet wird. Beachten wir auch, daß הסר als solche nicht Sache der Volkseinheit (Ephraim v. 4), sondern der höheren Stände ist, was hier gar nicht berücksichtigt wäre. Handelt es sich hingegen v. 4 um die Liebe gegen Jahwe, also um die Beziehung des Volkes zu Gott, so ist die einheitliche Zusammenfassung des Volkes nur natürlich. Das andre Bedenken erwächst daraus, daß v. 6 neben der Huld zum Nächsten die "Gotteserkenntnis" gefordert wird, als wäre sie v. 1ª und v. 3 vom Volke nicht bereits gewollt. Das ist in der Tat ein starkes Bedenken. Doch ist nicht zu vergessen, daß zwischen אלהים (v. 3) und דעת אלהים (v. 6) ein Unterschied besteht, hier dahingehend, daß das Volk seinen Gott Jahwe zwar umwirbt und umschmeichelt, daß dieses העת aber, weil es nur Mittel zum selbstsüchtigen Zweck neuer gottgespendeter Wohlfahrt ist und sich in kultischen Äußerlichkeiten (vgl. v. 6) vollzieht, nicht die Gottheit selbst meint und ehrt. Ephraims Jahwedienst ist wesentlicher Götzendienst,2 nicht Gottesdienst, voll von eudämonistisch-egoistischen Motiven und ohne sittliche Frucht. - Wie sichs nun auch mit der Echtheit von v. 1-3 verhalten mag, sicher dürfte sein, daß v. 3 wie v. 6 ידע das sich Mühen um das göttliche Objekt bezeichnet.

2 22\*.

Von großer Bedeutung für die Frage der Echtheit des Abschnittes 26-25, soweit sie überhaupt noch Frage scheint, ist der Umstand, daß

Auch hier bedeutet das Wort nichts anderes als Huld, aber in dem ironischen Sinne: Ihr seid sehr gütig, daß ihr euch so eifrig um mich bemüht. Es enthält den Vorwurf, daß die Israeliten Jahwe von oben herab und leichtfertig als einen behandeln, den man nur ein wenig zu umschmeicheln braucht, um sich seiner Gunst und Hälfe wieder ganz sicher zu erfreuen.

<sup>2</sup> Jahwe ist zum launischen, gegenüber schmeichlerischen Künsten zugänglichen

es sich hier, wie die meisten Erklärer mit WELLHAUSEN recht erkannt haben, dem ganzen Zusammenhang nach nur um Gaben Jahwes an Israel handeln kann, nicht um beiderseitige Verpflichtungen, also auch die "Erkenntnis" Jahwes v. 22 nicht wie in allen andren Stellen als Pflicht und Aufgabe des Volkes, sondern als Gabe Gottes und Glück erscheint. Aber abgesehen davon ist der Sinn von Thier derselbe wie dort auch Sehen wir zu. — Auffallend ist und könnte Bedenken gegen die Echtheit des Satzes אחדי erregen, daß der seit v. 16 redende Jahwe in 3. ps. steht. Indessen scheint die ausdrückliche Nennung des Namens Jahwe seine Beziehung zum Folgenden zu haben, wo Jahwe als Lebensspender erscheint. Der v. 22 ist so, wie er dasteht, auf alle Fälle annehmbarer als in der Änderung NOWACKs und MARTIS אובדעת את־, wofür überdies <sup>4</sup> ובדעת der näherliegende Ausdruck wäre. Denn der Parallelismus fordert einerseits nicht die Zusammenstellung von אמונה und " אונה und " אמונה die sich nirgends findet, und läßt andrerseits die hübsche Antithese hervortreten: ich werde mich dir verloben u. s. f., und du wirst mich (Jahwe) "erkennen". Was zu obiger Änderung eigentlich getrieben hat, ist die Deutung von דע als erkennen, die unnötig und unzutreffend ist. Zwar wäre die Erkenntnis Jahwes als Geschenk gleich den vorgenannten allerdings begreiflich, aber doch nur als Geschenk von ganz anderem Charakter, da es immerhin Bemühung von seiten Israels oder wenigstens offne Empfänglichkeit bedingt. Außerdem ergäbe sich keine rechte Symmetrie der Parallelen, da אמונה mit שחו und יופו viel enger zusammengehört, als mit Jahwe-"Erkenntnis". Wir belassen also den Folgesatz und sehen alsbald, wie vom voraufgehenden parallelen Satz וארשתיך לי her Licht auf seinen Sinn fällt. Auf die Verlobung folgt die Vermählung, das völlige Einswerden, aus dem wiederum aller Befruchtungssegen v. 23ff. und besonders v. 253 entspringt. Eben diese eheliche Vereinigung ist mit ידע bezeichnet, als das höchste Glück, wonach Israel im tiessten Grunde verlangt hat, nachdem ihm die Augen aufgegangen sind, und

Buhlen herabgewürdigt. Dieser Gedanke stimmt ganz zur hoseanischen Betrachtungsweise, mag er dem Propheten auch nur eben vorgeschwebt baben.

י בעדק ובמשמש ist kaum echt. Wie viel Schwierigkeiten es macht, s. bei Nowack, Komm. S. 23.

<sup>2</sup> Vgl. SMEND, Alttest. Religionsgesch. S. 191; NOWACK, MARTI, Komm. z. d. St.

<sup>3</sup> הרשונה heißt: "Und ich werde sie fruchtbar werden lassen" (MARTI), gans in dem Sinne von Jer 31 27, d. h. wie der Mann das Weib. Die andern Deutungen sind versehlt. "Das Bild von der Frau für das Volk in seiner Gesamtheit ist bis in Ende sestgehalten" (MARTI).

zu dem es dank der göttlichen huldvollen Initiative ungehindert gelangen wird. <sup>z</sup>

Wir stehen schließlich vor der wichtigsten Hoseastelle:2

## b. Ohne ausdrückliches Objekt.

46.

Hier allein innerhalb der Hoseaschrift begegnet ידע wirklich objektlos.3 Es ist aber deutlich, daß das begrifflich vorausgesetzte Objekt
innerhalb der religiösen Sphäre liegt, daß הדעת also, wenn nicht speziell
die Gottes-"Erkenntnis", dann jedenfalls die religiöse "Erkenntnis" bezeichnet. Es liegt also jedenfalls ein prägnanter Sinn des Wortes vor.
Welcher, das gilt es mit aller Vorsicht zu ermitteln. Wir gehen freilich
kaum mit der Vermutung fehl, daß הדעת das begriffliche
Objekt von הדעת ist, wenn es auch auffallenderweise nicht genannt ist,
da es bei Hosea in der Regel das Objekt des prägnanten ידע bildet.
Der Nachweis aber muß aus der Exegese kommen:

Wegen der leidigen Unsicherheit und Undurchsichtigkeit des Textes, die in v. 4<sup>b</sup> 5 6<sup>a</sup> obwaltet, sehen wir besser von dem ersten מש ab und stützen uns auf das zweite (v. 6<sup>b</sup>). Man findet hier den Vorwurf gegen die Priester erhoben, daß sie durch Verwerfung der Erkenntnis den Verfall des Volkes verschuldet hätten. Und daß es sich in der Tat um die Erkenntnis handelt, scheint die genaue Parallele zu bestätigen. Es galt für den Priester die Weisung Gottes zu erkennen.

Es fragt sich sehr, ob der Gedanke der Erneuerung des Ehebundes und der ewigen Dauer desselben, hervorgehend aus der Anschauung von einer untilgbaren Güte Gottes in Hoseas Theologie in der Tat Platz gehabt hat. Die Besprechung der Frage und die Würdigung aller Momente gehört freilich nicht hierher. Wir stellen nur fest, wie vieles hier an Jer 31 31 ff. erinnert. Die Anschauung von der Ehe, speziell die Bedeutung von bist durchaus hoseanisch.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Abschnitt 4<sub>1</sub>—<sub>14</sub> ist der meistangezogene zum Beleg für die Wertschätzung der Gotteserkenntnis durch Hosea nicht nur (vgl. Duhm, Die Theol. der Proph. S. 131 u. a.), sondern im AT. überhaupt (vgl. z. B. DILLMANN — KITTEL, Alttest. Theol. S. 431).

<sup>3</sup> Über 6 3 s. o. S. 118. In 9 7 steht ידען nicht wirklich objektlos, sondern das Objekt ist zu ergänzen. Ob aus dem Folgenden oder dem Vorhergehenden, das ist freilich bei dem heillosen Textzustand nicht auszumachen. Somit ist auch der Sinn von ידע hier nicht zu ermitteln. — Außerdem käme nur 10 12\* in betracht, falls hier von ידע für חובר zu lesen ist (Oettli, Marti nach LXX), was in der Tat viel für sich hat. Das absolute אחריהוה seinem Sinne nach erläutert, woraus für uns hervorgeht, daß es wie oben 46 und wie 63 (הובעה אחר) nicht die Gotteserkenntnis, sondern den Gottesumgang bedeutet.

<sup>4</sup> Die Berufung auf v. 21 und v. 24c ist unstatthaft, da diese Sätzchen sehr zweiselhafte Textelemente sind und sich dem Organismus des Ganzen kaum recht einfügen.

Wie in alter Zeit die האורה des Priesters im Losorakel bestand, das er in bezug auf allerlei Lebensangelegenheiten der Heiligtumsbesucher warf, so hatte sich dank der prophetischen Wirksamkeit der Inhalt des priesterlichen Orakels mehr und mehr auf das sittlich-religiöse Gebiet konzentriert. Früher wie später aber war der Priester in gewissem Sinne Lehrer des Volkes auf religiösem Gebiet. Das ist nicht zu bestreiten. denn der Priester nach israelitisch-alttestamentlicher Anschauung in erster Linie und in der Hauptsache Lehrer? Ganz abgesehen davon, daß die viel ursprünglicher und lebendiger bei den Propheten zu haben war, war des Priesters Aufgabe zunächst die Pflege der Gottheit bzw. des Gottesbildes, der kultische Dienst, und somit die Vermittlung des Verkehrs zwischen Gottheit und Verehrerschaft. Selbstverständlich bedurfte es zu dieser Vermittlung u. a. auch der Belehrung über die kultischen Pflichten und Regeln, aber diese war neben der tatsächlichen Ausübung des Kultus, des Dienstes, durchaus Nebensache. Vornehmste Pflicht ist das peinliche, dienstbeflissene, treue Achten auf die Gottheit, wie des Dieners auf seinen Herrn, den er zu warten hat, das Lauschen auf jede Willensäußerung der Gottheit (תורה), die natürlich als solche auch erkannt, im wesentlichen aber - das Erkennen ist nicht schwer - eifrig befolgt werden muß. Dafür daß der Priester der Gottheit dient, wird er auch von ihr unterhalten.

Betrachten wir nun den Inhalt von Hos 4 4-10, so ist unleugbar der Gesamtvorwurf gegen die Priester — aus dem Tenor des Ganzen leicht ersichtlich — nicht die Trägheitsünde der Unterlassung der Erkenntnis und Lehre, sondern die Tatsünde eines gottlosen, schamlosen, sittenlosen Lebens und Wandels. Schnöde Milachtung klarer göttlicher Weisungen aus unheiliger Leidenschaft und eigennütziger Gier findet sich im Volke, weil zuerst bei dem Priester. Das ist das Empörende: die über der rechten Gottesfurcht wachen sollten, weil sie in Gottes Dienst stehen, verachten selber Gott am frechsten. Wir sehen hier ganz in eine Sphäre wie die in I Sam 2 12 geschilderte. Und diese Stelle ist hier wohl zu beachten. Ebenso wie dort ist auch hier PT zu verstehen, d. h. als das dienstbereite sich Kümmern um Jahwe.<sup>2</sup> Dann wird auch erst der starke

Vgl. darüber Nowack, Komm. S. 33f. Noch weniger läßt sich mit Jer 54f. (87 bedeutet Fr sich kümmern um, achten auf) für die Meinung Hoseas argumentieren.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Benzinger, Hebr. Archäologie \$ 57 f. (S. 406 ff.).

ב אתרה שובו לשכור א יד. 10, ob echt und glatt oder nicht, kommt der Sache nach mit חתה הדעת מאמת überein. Vgl. übrigens Valeton (a. a. O.) S. 159 f., der der Wahtheit ziemlich nahe kommt.

Ausdruck nown recht verständlich. Der Umgang mit Jahwe zwingt in bestimmte Bahn und weist in bestimmte Richtung, sodaß, wer sich dieser Weisung entschlagen, die הודה aus dem Sinne schlagen will, schon bewußt den Umgang mit Gott meiden muß, um es zu können. Sicher ist als Voraussetzung der חורה gedacht, aber nicht so, als führe die Einsicht in Gottes Wesen zur Erkenntnis seines Willens, obgleich dies an sich ganz zutreffend ist, sondern so, daß auf dem Boden des wirklichen Gottesverkehrs die selbstverständliche Erkenntnis und die vom Willen des Menschen abhängige Befolgung der Gottesweisung erwächst. Daß mit אתה הדעת מאסת ... ותשכח תורת אלהיך nicht nur ein Nichtbeachten göttlicher Weisung, sondern eine treulose Vernachlässigung der Verkehrspflichten gegen Gott und der Wartung, die ihm gebührt, angegeben wird, wird recht deutlich aus der Strafe, die den Priester treffen soll. Nach dem ius talionis ist die Strafe der Verfehlung entsprechend, jene läßt also auf diese zurückschließen. Der Priester soll als solcher von Jahwe verworfen, aus seiner Priesterstellung entlassen werden, und seiner Kinder will Jahwe sich nicht mehr fürsorglich annehmen; d. h. wie der Priester an Jahwe handelt, will dieser an ihm tun. Da er die Fürsorge für Jahwe unterläßt, wird auch Jahwe seinerseits die Pflege und den Unterhalt des Priesters nicht mehr geben. Das setzt voraus, daß Priester und Gottheit in einem besondern Verhältnis stehen. Um Jahwe dienen zu können, löst sich der Priester von aller menschlichen Verwandtschaft, wofür Gott nun ihm und den Seinen Vater und fürsorgender Hausherr ist. Priester und Priesterfamilie nährt sich vom Tische des Herrn, dem er Hausgenosse ist (Dtn 33 8-11).2 - Sonach besteht also die Schuld des Priesters nicht eigentlich in Unterlassung der Erkenntnis und Lehre dessen, was Jahwe ist und will, sondern viel primitiver in der frechen Verweigerung des dienstbeflissenen Umgangs mit ihm, in der hurerischen Abirrung (vgl. v. 12ff.) von Pflicht und Gehorsam. Damit hat der Priester unmittelbar verwirrend und verderbend auf das Volk gewirkt, in dem sich nun als in dem weiteren Kreise der Jahwediener der Abfall wiederholt. Der hurerische Geist des Volkes (v. 12b) kommt darin zur Erscheinung, daß sie abgelassen haben, Gott aufzuwarten (v. 10b),

Wie leidenschaftlich, auf persönlichsten Ton gestimmt, ist die Drohung: Ich verwerse euch, ihr sollt meine Priester nicht mehr sein, ich gebe eure Kinder preis! Und wie matt dagegen der Vorwurf, wie geringfügig das Vergehen, wenn die Meinung wäre: Ihr habt Erkenntnis und Lehre verabsäumt! Aber die Sünde der Priester ist todeswürdiger Frevel; denn, muß schon das Volk sterben, wieviel mehr die Priester, die es mißleitet und schuldig gemacht haben durch ihr leichtsertiges Beispiel!

<sup>2</sup> Vgl. BENZINGER a. a. O. S. 413.

weil sie mit anderen buhlen, darin, daß sie m. a. W. den Verkehr mit Jahwe verworsen haben (vgl. v. 6 השנו הדעת 1966).

Wir können nunmehr das Ergebnis zusammenfassen: Bei Hosea bezeichnet der Ausdruck nähn bzw. And nicht die Gotteserkenntnis, sondern die Gottesbezogenheit, den Gottesverkehr, und zwar mit Ausnahme von 2 22<sup>4</sup> überall subjektiv gewandt als die Bemühung um Gott in Respekt, Liebe, Vertrauen. Nur 8 2<sup>4</sup> und 13 4 mußte die Möglichkeit offen bleiben, daß die Gottesbezogenheit als die objektive Grundlage für ein subjektives Verhalten gemeint sei.

Daß yr die Betätigung einer persönlichen Beziehung ist, lehrt der Kreis der Ausdrücke, zu denen es je nach der speziellen Nüanzierung des Zusammenhangs in Parallele tritt oder in Beziehung gesetzt werden darf. Es birgt in sich das auf Jahwes Person gerichtete Streben, tritt insofern neben דרש (10 12\* vgl. Am 5 4ff.) und בקש (3 5\* 5 15\* 7 10)3; wo aber das אדע Gottes unterlassen worden ist, bedarf es zu seinem Wiedereintritt des אור (127 35\* 7 10 61 vgl. v. 3); wenn es anhaltend geübt werden soll, ist Treue nötig (אמן 12 ו\*). Es äußert sich im שמר (4 וסי) und im אדר אדר (11 10\*), es verbindet sich mit Furcht (3 5\*) und Vertrauen (127). Dagegen bedeutet die Unterlassung des yr ein positives sich Abwenden von Jahwe (7 13), Abfall, Abtrünnigkeit und sich auflehnende Empörung (בנד 57 67, סרר 14 9 15, מרה 14 1), Hurerei und Buhlerei (247 12 32\* 412 54 610 91 89f.), und schließt Falschheit, Trug, Untreue einerseits (מרמה 121, מרמה 121, מרמה 121, לעבר ברית 67 81\*, לב 10 2), Hochmut und Trotz andrerseits (11 5 13 6) in sich. Und so ist es nicht nur Sünde (47 109 u. ö.), sondern Frevel (7 13 8 1\* u. s.).

Eben dieser Ausdruck und die oben behandelten Passus der Hoseaschrift sind es aber, auf Grund deren DUHM (Theol. der Proph. S. 131) sich überzeugt hält, daß "überhaupt das Wissen und Erkennen bei Hosea eine große Rolle spiele", und meint, Hosea klage die Priester an, daß sie für Erkenntnis und Volksbelehrung nicht gesorgt hätten. Da diese Auffassung, wie wir gesehen haben, vollkommen irrig ist, so besteht auch das Problem nicht, mit dem DUHM sich umsonst abplagt (a. a. O. S. 135), das Miteinander von religiöser Innigkeit und von Intellektualismus in Hosea, dem Propheten der Unmittelbarkeit und Innerlichkeit κατ' εξοχην; so besteht ebenso wenig ein Widerspruch der genannten Hoseaworte mit der antiken Anschauungsweise des AT., wonach Gottes er kenntn is im eigentlichen Sinn des Wortes als Bedingung des Verkehrs mit Gott kaum in betracht gezogen wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wir sehen: Es macht für unsre Frage nicht viel aus, ob die einschlägigen Stellen von Hosea stammen oder nicht. Wir werden überall auf einen und denselben Grundbegriff geführt.

<sup>3</sup> In 56 steht শ্রচ্ম (ur das äußerlich kultische Aussuchen Jahwes (vgl. সা in  $6_3$ ); শাল wird von Hosea nicht gebraucht ( $5_{15}$  ist Glosse, und Glesedberchts মানুষ্ঠ্  $6_3$  in nur Hypothese).

Wir sahen oben , daß ידע den Verkehr zwischen Herrn und Knecht, Vater und Kind, Mann und Weib u. ä. bezeichnen kann, und weiter,2 daß es im Verkehr Gottes mit Menschen die Fürsorge des Hirten an der Herde, die Haltung des Herrn gegenüber dem Knecht und des Vaters gegenüber dem Hause bezeichnet, insbesondre bei Hosea. Was gilt bei Hosea inbezug auf den Verkehr des Menschen mit Gott? - ידע ist gedacht als Folgsamkeit der Herde gegenüber dem Hirten (134 vgl. v. 5 ff.)3 - wenigstens klingt das Bild an -, häufiger als Dienstbeflissenheit des Knechtes gegenüber dem Herrn 4 1 6 6 8 2 (12 1b), wenn man ein Bild hier überhaupt annehmen will, möglicherweise als Gehorsam der Kinder gegen den Vater, viel deutlicher aber als Willigkeit des Weibes gegenüber dem Eheherrn. Zum Erweis dessen dient am besten die Beobachtung, daß in den Hauptstellen als Folge des אלהים bzw. " אדע wenn nicht geradezu die Fruchtbarkeit des Weibes, so jedenfalls das Wohlversorgtsein des Eheweibes durch den Eheherrn, oder umgekehrt Unfruchtbarkeit und Mangel als Folge der Unterlassung dem Propheten vorgeschwebt haben dürfte. Besonders deutlich ist das, wie wir bereits sahen, 2 22\* (vgl. v. 25 und v. 23 f.). Aber auch 4 1-3 sehen wir Ähnliches. Das Land (des Landesgottes Eheweib) verweigert Jahwe den Verkehr (v. 1), deshalb wird das Land unfruchtbar sein (v. 3). Und 63 erwartet das Volk vom erneuten Gottesverkehr neuen Segen des Himmels für das Land. Vgl. auch 46ª die Folge von Untreue und Untergang. Nicht minder beachtenswert ist, daß im engsten Zusammenhang mit dem Hinweis auf den Mangel an " דעת das Bild der Hurerei erscheint: 4 12-14 (vgl. 46) 54 6 to (vgl. 66) 8 9f. (vgl. 82), dazu die zahlreichen Fälle, wo es nicht ausdrücklich geschieht. - Somit müssen wir sagen, daß " לידע bei Hosea vornehmlich die Ausübung des ehelichen Verkehrs Israels mit Jahwe bezeichnet, also, da die Ehe für Hosea das klassische Bild der Religion ist, das Leben der Religion, die Betätigung der Religion selbst. Gotteserkenntnis wird damit nicht bezeichnet.

## 3. Bei Jesaja.4

#### a. Objekt die Gottheit.

Der Ausdruck begegnet nur dreimal, und zwar an Stellen, deren jesaianische Autorschaft von der Kritik in Zweifel gezogen ist: 1921

<sup>1</sup> Vgl. IA 3, besonders d (S. 29 f.). 2 Vgl. IB 1 (S. 32 ff.).

<sup>3</sup> Vgl, 4 16, auch 63 nach 61 (das Heilen und Verbinden ist Sache des Hirten).

<sup>+</sup> Bei Micha wie bei Amos begegnet der Ausdruck אלהים hirgends.

11 2 9. Das gewiesene Vorgehen angesichts dieser Sachlage ist, das wir zunächst den Sinn des Ausdrucks rein lokal aus jenen Stücken mermitteln suchen und dann erst fragen, ob sich der hier vorgefundene Sinn des Terminus mit der Anschauungsweise der unbezweifelten Jesajastücke deckt.

19 21\*

erinnert in der Verwendung des Terminus lebhaft an I Chr 28 9.2 Es ist seit v. 18 von einer Heilszeit die Rede, die über Ägypten daher kommen soll, daß infolge der Manifestationen Jahwes an seinen Verehren im Lande auch die Ägypter seine Hülfe anrusen und ersahren. "Jahwe wird sich (v. 21) den Ägyptern offenbaren (מנודע), und die Ägypter werden Jahwe jenes Tages "erkennen" und mit Schlachtopsern und Gaben verehren u. s. s." Jenes ונודע ist oben besprochen als Bezeichnung der Tatmanisestation, die sich an den Jahweverehrern für die Ägypter vollzieht; es solgt unmittelbar מורעו מצרים, was lediglich müßige Wiederholung wäre, wenn es erkennen bedeutete. Vielmehr bildet es deutlich die Brücke zwischen Jahwes Selbstmitteilung und der Ägypter Jahwe-Kultus. Erkannt ist Jahwe bereits, weil erlebt, aber die Anerkenntnis, die Erwählung Jahwes, die Hinwendung zu ihm, die sich im Kultus (מולעום) alsbald betätigt, muß noch genannt sein. Es geschieht mit dem fraglichen שיירי, wenn wir recht sehen.

II 2\*.

<sup>1893),</sup> MARTI (KAYSERS Theol. des A. T.º 1894), P. Volz (D. vorexil. Jahweprophetic 1897), und Cheyne entfacht worden und wird nur durch umfassende Erörterung über die Haltung der vorexilischen Prophetie zu erledigen sein. Die Unechtheit von 19 15-16 wird viel einstimmiger vertreten.

<sup>2</sup> Vgl. auch Dtn 4 39 8 5 u. s.; s. o. S. 23. 41. 3 IB 2 (S. 40). 4 S. z. u

mit " יראת enger zusammen als mit יראת usw. Andrerseits die Beobachtung, daß, während mit den ersten beiden Paaren die nach außen gerichteten Herrschertugenden bezeichnet sind, " jedenfalls die Gottbezogenheit als Quelle jener Tugenden angibt; also auch das parallele דעת. Danach ist " jedenfalls dem Sinne nach zu ergänzen, und der Terminus bezeichnet das sorgsame Achten auf und sich Kümmern um Jahwe, das aus der Furcht geboren zu Weisheit und Verstand, Rat und Kraft führt. Davon, daß Jahwe erst erkannt werden müßte, damit die Furcht Jahwes und aus ihr alle Tüchtigkeit entstehe, ist nichts gesagt. Der Gedanke ist auch durch v. 2ª ausgeschlossen; denn wo der Geist Jahwes schon vorhanden ist, da ist Gott als offenbar vorausgesetzt. Daß wir richtig sehen, lehrt v. 4f. Während uns v. 2 von dem finis (Weisheit und Verstand, Rat und Kraft) auf die causa (rechte Stellung zu Gott und insbesondere Furcht Jahwes) zurückführt, wird in v. 4f. in unmittelbarem Anschluß an die Erwähnung von " דעת ויראת entwickelt, wie die innerste Gesinnung des Isaisprosses, eben die Frömmigkeit und Furcht Jahwes, nach außen wirkt und im ethisch-religiösen Regiment sich entfaltet (von der causa zum finis). Das was der Isaisproß ist, will er wirken.2 העת ויראת bedeutet also die religiöse Normalität als die Wurzel der sittlichen Rechtbeschaffenheit, die ihrerseits nun wieder v. 6-9ª als Ursache auch äußerer Wohlfahrt und Sicherheit erscheint. Die Gottgebundenheit wirkt das Gute, und die Herrschaft des Guten wirkt Paradiesesfrieden. יראת ייראת erscheint also als letzte Bedingung des Paradieseszustandes, ein neuer Hinweis darauf, daß דעת nicht Erkenntnis bezeichnen kann. Denn der Paradiesesfriede war nach Gen 3 nicht von der Gotteserkenntnis, geschweige denn der Erkenntnis überhaupt, abhängig, sondern von der innerlich rechten Stellung zu Gott, von der Gottgebundenheit.

11 9b

will besonders behandelt sein insofern, als der Halbvers späteres Anhängsel an das Stück וו ו—9<sup>a</sup> zu sein scheint.<sup>3</sup> Der Hauptgrund dafür liegt m. E. in der Konstruktion des Ganzen: die Begründung von v. 6—9<sup>a</sup> ist nach v. 2—5, die schon alle wünschenswerte Begründung geben, überflüssig. Wir wissen schon, worauf der allgemeine Friedenszustand beruht. — Im übrigen wird <sup>a</sup> דעת v. 9<sup>b</sup>, gerade weil es als causa des para-

Das Sätzehen והריחו ביראת יהוה v. 3 Anf. ist Einschiebsel. Vgl. MARTI, Komm. z. d. St.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zum Gedanken, wie Gerechtigkeit und Treue im menschlichen Verkehr aus Gottesfurcht und Gotteseinheit sich ergeben, vgl. Hosea (4, 66 u. s.).

<sup>3</sup> Vgl. MARTI, Komm. S. 112.

diesischen Friedens genannt wird, ebenso wie \* NNT NT v. 2 von v. 6-9 her beleuchtet. Es ist nicht die Erkenntnis Jahwes, die zum allgemeinen Frieden führt, sondern die Gottesgemeinschaft, die Ungezwungenheit und Leichtigkeit des Verkehrs mit ihm, die Nähe und stete Erreichbarkeit Gottes, der ungehemmte Austausch göttlicher Fürsorge und Pflege, menschlichen Vertrauens und Gehorsams. Weil dies \* NNT, diese vollkommene Jahwe-Gemeinschaft, nicht nur kärglicher Besitz einzelner, sondern das reiche Gut des ganzen Landes, der Allgemeinheit sein wird, — als Gegensatz zu dem Grundschaden der Gegenwart, der Trennung von Gott —, wird auch der Segen allgemein und unendlich sein. — Wir sehen: So nahe sich die Bedeutung des Terminus in v. 2 und in v. 9b kommt, insofern als er beidemal nicht das Erkennen bezeichnet, sondern das Verhältnis zu Jahwe betrifft, verschieden ist sie doch: Dort bezeichnet er die religiöse Normalität als erfüllte menschliche Aufgabe, hier die Gottesgemeinschaft, die Verkehrsmöglichkeit mit Gott, als Gabe.

### b. yr als religiose Funktion im allgemeinen.

Es begegnet, und zwar mit ausdrücklichem oder ohne weiteres zu ergänzendem Objekt 13 (zweimal) 519 69 98-289 89\* (Emendation) (5 13?) — 33 6\* (32 4\*). Der Sinn, in dem es Jesaja hauptsächlich verwendet, erhellt auss beste aus der Tatsache, daß es in Parallele mit האה bzw. שמע einerseits und בין andrerseits zu begegnen pflegt; mit den Verben der sinnlichen Wahrnehmung 69 5 19, mit און 69 (11 2\* s. o.). Genauer ist das Verhältnis zwischen אדע u. ä. einerseits und אדע, u. ä. andrerseits das der Folge. Jene Verben bezeichnen die gleichsam sinnliche Wahrnehmung rein als solche, diese dagegen das daraus sich ergebende Verständnis (die seelische Wahrnehmung). sonders deutlich wird das eben in 519 und 69f. Nach der frechen Forderung der Leichtsertigen 5 19 wollen diese das Werk Jahwes sehen und also es erkennen (um es anzuerkennen). 6 9f. bedeutet die Blendung der Augen und Verhärtung der Ohren die Unfähigkeit des Volkes, die Wahrnehmungen, die es äußerlich macht und machen muß, für ein eigentliches Verständnis der Dinge auszunutzen. Als normal ist dabei jedoch vorausgesetzt, daß aus dem Sehen der Augen und dem Hören der Ohren die Einsicht des Herzens, d. h. die innere Wahrnehmung, folgt. - Zwischen dem änigmatisch gehaltenen v. 9 und dem erklärenden v. 10 ist eine gewisse Spannung: Dort sollen die Leute des Volks hören und sehen (ohne

<sup>1</sup> Vgl. Hos 2 22.

<sup>2</sup> Vom nichtreligiösen Erkennen 7 16 19 12\* 29 15 (subj. Gott) 29 24\* 5 13?

zu verstehen), hier dagegen blind und taub sein. Es ist klar, daß eben hier nicht mehr nur an die äußere Wahrnehmung gedacht ist, daß vielmehr שמע und שמע anders als v. 9 das bewußte innere Aufnehmen bezeichnen (- μ2), und Augen wie Ohren nicht als sinnliche, sondern seelische (vgl. לכב) Organe gedacht sind. Zu 6 10 vgl. 29 18\* 30 20 f.\* und den Gebrauch von הוה , הוה in den nom. appell. לאָה, הוּה, zu 69 vgl. 29 13\*. — "T" bezeichnet bei Jesaja die religiöse Wahrnehmung als solche und gehört der (immerhin praktisch-intellektuellen, aber doch eben) intellektuellen Sphäre an. Zweiseln könnte man nur in 13 und 289: 13 hinsichtlich התבונן, ob es objektiv als Wahrnehmung oder subjektiv als Ausmerken zu verstehen ist, und im Zusammenhang damit hinsichtlich אדע, ob nicht die Empfindung der Dankbarkeit und Willigkeit, die jedenfalls als unmittelbare Folge des Erkennens gedacht ist, begrifflich in dem Ausdruck selbst enthalten ist. Unleugbar spielt die Bedeutung aus dem rein sinnlich-intellektuellen ins gemütlich-ethische hinüber. Die Wahrnehmung des Pflegers und der Pflege ist so unwillkürlich, daß schon eine bewußte Reaktion (vgl. v. 2 בי משעו dazu gehört, sie zu unterlassen. Denn das stumpfe Vieh selbst nimmt wahr, worauf es ankommt. Andrerseits zeigt doch das Objekt ידע מום, dali ידע rein intellektuell zu nehmen ist. Das Vieh nimmt die täglich und zur rechten Zeit wohlgefüllte Krippe wahr und erkennt daraus mit Dankbarkeit die Fürsorge des Herrn. Mit der Erwägung, woher es komme, daß die einzig normale Erkenntnis beim Vieh eintritt, bei Israel aber nicht - ein Willensmoment verhindert bei diesem die Erkenntnis -, verlassen wir bereits den Boden der rein sprachlichen Untersuchung.

28 9, wo allein bei Jesaia das nom. דעה absolut begegnet, steht אסמעה parallel. Daß letzteres nicht Predigt oder Unterricht, sondern "das Hören" sc. des göttlichen Wortes, die (prophetische) Audition bedeutet, geht einerseits aus v. 7, andrerseits aus v. 19 hervor. Dort, v. 7, sind Priester und Propheten genannt, dazu als Sache der Priester "לאה, als Sache der Propheten genannt, dazu als Sache der Priester "לאה, als Sache der Propheten "לאה. V. 9 bezieht sich deutlich darauf zurück, und während העולה die Priester angeht, ist mit השמעה, wie vorher mit האה, die Funktion der Propheten bezeichnet: Vision und Audition sind hier nur verschiedene Worte für dieselbe Sache. V. 16—21 aber schildern Jahwes bevorstehende Tatmanisestation. Er wird mit Taten reden, nicht mehr wie vordem und wie gegenwärtig in Worten. Man wird dann also eine viel deutlichere Audition empfangen, aber dieses

יורה es sich um Jesajas Predigt und Jesajas Erkennen handelte, wären die Prädikate מרה und יורה pleonastisch; einfaches און u. dgl. würde genügen.

sein, weil die Manisestation in Strasgericht besteht, die darin enthaltene Lektion also zu spät kommt und eine unfreiwillige, also wertlose, ist für die Trotzigen. — Dementsprechend, wie dem Sinn von אשמועה, kommen wir nun auch dem von דעה näher. Es kann nicht die richterliche Erkenntnis der Rechtslage sein, die den Richter gerecht urteilen läßt, z sondern es schließt wie שמועה eine Bezogenheit auf Jahwe in sich, die zum Gerichtüben fähig bzw. würdig macht. So wäre es die Erkenntnis der göttlichen Entscheidung, die der Priester als Stellvertreter der Gottheit eben zu geben hat? Indessen kann es nicht die Erkenntnis selbst, sonden analog der prophetischen Audition, die eine Funktion bezeichnet, nur das Suchen der Erkenntnis angeben. Wenn wir aber bedenken, daß den Priestern wie Propheten nach v. 7 f. 14 f. in erster Linie der sittlich-religiöse Ernst mangelt, daß sie in ein leichtfertiges Rauschleben versunken sich ihrer vornehmsten Pflichten entschlagen und frech trotzen, wo sie drohend an diese erinnert werden, daß die Weisung (מרה)2 und die Anleitung (יבין), die sie nicht wollen, in Bestimmung der Schritte besteht, die sie gehorsam gehen sollen, so werden לעה und שמועה doch ganz eigen beleuchtet. Sie haben beide zum Gegenstand den Gott, der in bestimmte Richtung weist, und vor dem vor allem Scheu nötig ist. Danach wäre speziell mit דעה ein praktisches Verhalten bezeichnet, hinsichtlich der Kinder (v. 10 vgl. v. 13) die Willigkeit und Bereitschaft verbunden mit Vertrauen zu dem Leiter, hinsichtlich der Priester eben die religiöse Haltung, die sich in Gott einlebt, sich um ihn dienstfertig und willig kümmert und so denn auch in seinem Sinne richtet, d. h. mit der Gesinnung der Billigkeit und Rücksicht auf den Schwachen. Weil die Genannten diese und דעה nicht haben, nicht gehorchen noch überhaupt inneren Zusammenhang mit Jahwe wollen, werden sie direkt אנש למון genannt (v. 14 vgl. v. 22). Sie verachten Gott und glauben gegen die Verderbensmacht durch eigne Mittel genügend geschützt zu sein. Sie sind vom Geist der Selbstherrlichkeit und Irreligiosität beherrscht und wollen sich nicht mehr wie die Kinder gängeln lassen.3 - Nach dem Tenor des ganzen Stücks scheint also auch hier דעה dasselbe zu bezeichnen, was ידע I Sam 2 12 und Hos 46 bezeichnet. Die Erkenntnis ist nicht ausgeschlossen, aber mit שמועה und wird weiter zurückgegriffen auf das sich Öffnen für und sich Beugen unter Gott, auf die ernste und innige

ב Vgl. מצה ,בינה jes 112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. den Sinn von הורה als praktischer, richtunggebender Weisung.

<sup>3</sup> Vgl. auch das hochmütig abweisende "O-TM v. 9- Die Propheten und Priesen meinen, sie seien zum Herrschen und nicht zum Gehorchen da.

Gottbezogenheit. Und so läge also an einer unbezweiselten Jesaja-Stelle der Sinn des Wortes vor, den wir Jes 11 2 (und 1921) gesunden zu haben meinen.

#### 4. Bei Jeremia.

Erst bei diesem Propheten begegnet der Gebrauch von yn c. obj. 4 — immer mit dem bestimmten Objekt 4 — wieder häufiger und zugleich indem der uns von Hosea her bekannte Sinn wieder deutlicher, ja so deutlich, wie nirgends sonst im AT, hervortritt. Der Rückweis auf Hosea liegt sehr nahe. Wir haben 28 4 22 9 2 5 10 25 22 16 31 34 9 23 (19 4) 24 7 zu betrachten. Wir nehmen die klareren Fälle vorweg:

281

lautet: | הכהצים לא אפרו איה יהוה | ותפשי התורה לא ידעוני | הכהצים לא אפרו איה יהוה | ותפשי התורה לא ידעוני | הרעים פשעו בי (הגביאים גבאו בבעל) | ואחרי לא־יועלו הלכו

In zwei parallel gestellten Doppelversen werden die beiden Kategorien der Priester, für die Gesetzespfleger nur ein besonderer Name ist, und der Propheten im Grunde einer und derselben Vergehung bezichtigt. Von den vier Prädikaten wird eines durch das andre beleuchtet, so hier für uns לא דעוני משרו איה ידווי לא אמרו איה ידווי לא אמרו איה ידווי משרו בי und ידווי משרו בי in erster, durch בי und נואר הלכו הלכו הלכו בי und בי in erster, durch ihm Fragen, ihm Nachgehen und Folgen ohne Wanken und Widerstreben. Die Seele dieser "Erkenntnis" ist Respekt (איה ידווי), Gehorsam (שוו בי) und Vertrauen (Jahwe vermag etwas, anders als die הולא ידעוני בי). Rothsteins Übersetzung bei Kautzsch<sup>5</sup> fühlt das Richtige, an dem Giesebrecht, Duhm u. a.6

י 2 4—13 wird von Duhm jetzt dem Jeremia abgesprochen (vgl. den Komm.), ist aber sonst unbeanstandet geblieben. Ein Hauptgrund für Duhms Urteil ist sein Mißverstand von ישנא אל. Vgl. Anm. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Entweder בראר העבראים וער חושר וווי מושרי וווי שני מופר לאריועלו הלכו, sondern sweiteilig ist. ועבראים נבאר ist unschön, האושרי וווי ist das positive Komplement יובראים ווי היוער אלי. Der Glossator von וובראים ווי vermißte die Erwähnung der Propheten gemäß der gewohnten Zusammenstellung von Priestern und Propheten (vgl. Jes 28 9). Ich halte dafür, daß היוער דערים זו lesen ist, und daß die Propheten als Berater der (nicht genannten) Politiker gedacht sind.

<sup>3</sup> Zur Sinnesverwandtschaft von הלך אחרי , und יוע und s. o. S. 124.

<sup>4</sup> VgL außer v. 12 besonders v. 5 f. Auch hier wird un wink und a fink und a f

<sup>6</sup> Gigs. sieht i. allg. richtig, daß v. 8 auf "Abfall von Jahwe und Abkehr von seinem Willen" klagt, und daß die Priester "sich um Jahwe nicht kümmerten", deutet aber 1977 selbst nicht so. Duhm geht ganz irre, wenn er mit Hinweis auf Hos 4 6 meint, die Schriftgelehrten kennen die Thora nicht.

vorübergehen. Wie wenig es hier an Erkenntnis, wie sehr aber an Willen und Gesinnung mangelt, zeigen die Propheten, die abtrünnig werden müssen, um andren folgen zu können, und die Priester,\* die sich mit der (geschriebenen) Thora berussmäßig besassen, also den Willen Jahwes kennen, aber sich nicht danach richten, sich von ihm nicht überwältigen lassen. Bliebe noch irgend ein Zweisel, so würde er beim Blick auf den Zusammenhang von v. 8 mit v. 5 ff. gänzlich schwinden. Das Verhalten des Volkes ist von Anbeginn das gleiche gewesen, das Verhalten der Väter zur Zeit der Eroberung Kanaans setzt sich dauernd fort. Auch diese, obwohl sich Jahwe durch die Befreiung aus Ägypten, Versorgung in der Wüste und Schenkung Kanaans ihnen als Wohltäter kundgetan hatte (v. 6 f.), haben sich von ihm entfernt (רחקו מעלי), sind dem Nichtigen nachgegangen (וילכו אחרי ההבל) und haben nicht nach ihm gefragt (אל) אמרו איה).3 Dieses "Nichterkennen" Jahwes, den sie doch als untadlig erkannt haben und anerkennen müssen (v. 5), ist durch und durch Gemüts- und Willenssache, es ist Undankbarkeit, Treulosigkeit, Befleckung und Frevel. Der Sache nach erinnert Jer 2 1-13 an Am 2 9 ff., nach Gedankenkreis, Stil und Terminologie aber ist es ganz von Hosea beeinflußt. Ebenfalls in hoseanischen Bahnen geht

9 1-5.4

Die sittliche Verderbtheit und Verlogenheit des Volkes wird (v. 2 vgl. v. 5) auf ein "Nicht-erkannt haben" Jahwes zurückgeführt.5 Wäre gemeint, daß die Leute Gottes Wesen und Willen nicht erkannt haben, so würde das ohne Frage die Entartung gewissermaßen entschuldigen. Der Prophet denkt aber augenscheinlich nicht daran, die Wucht seiner Anklage irgendwie zu mindern. Sondern die Leute sind ihm im Grunde Ehebrecher und Treulose mit Bewußtsein. Der Gedanke ist vielmehr, da ein Erkenntnismangel nicht gelten gelassen wird, daß in der Unzuverlässigkeit gegenüber den Menschen die Unzuverlässigkeit gegenüber Jahwe zur Erscheinung kommt und ihre Früchte trägt, daß der sittlichsozialen Schuld eine viel größere sittlich-religiöse Schuld zu Grunde liegt: Mich haben sie treulos verlassen, so ist denn auch sonst ihr ganzes Wesen Treulosigkeit und Unzuverlässigkeit; im Verkehr mit mir haben sie betrogen, so denn auch im Verkehr mit den Mitmenschen. Eben dieses treulose sich Entfernen und sich Entziehen von Gott wird durch אין לא־ידעו v. 2 bezeichnet und als Folge nicht von Unkenntnis, sondern von Widerstreben durch מאנו דעת־אותי v. 5 hingestellt. Ehebrecherisch weigern sie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Am 3 11 f. Jes 28 7 ff. 30 10 ff. u. s. <sup>2</sup> Vgl. Hos 46 I Sam 2 12.

<sup>3</sup> Vgl. auch v. 13. 4 Unbezweiseltes jeremianisches Gut. 5 Vgl. Has 41-

Gott den Verkehr, die Treue. So handelt denn auch Jahwe an ihnen nach dem ius talionis, wenn er sein Volk verläßt und von ihnen weggeht (v. 1). Die Ausdrücke אוב und הלך מאת bezeichnen dieselbe Sache wie לא ידע. Auch

#### 10 25 1

kann von einem intellektuellen Sinn des Wortes keine Rede sein. Denn analog steht dem לא־ידעון der Satz לא קראו, der den praktischen Kultus angibt. Jene wie diese Unterlassung ist geeignet, unmittelbar den göttlichen Grimm zu wecken, jene wie diese ist also nicht intellektueller, sondern sittlich-persönlicher Art. Es fragt sich nur, ob איז hier das objektive Grundverhältnis (Duhm: Das Freundschafts- und Rechtsverhältnis zu Jahwe) oder die subjektive Betätigung innerhalb dieses Verhältnisses, das sich Kümmern um Jahwe (GIESEBRECHT), das wissen Wollen von Jahwe (ROTHSTEIN bei KAUTZSCH), den Dienst und Gehorsam bezeichnet. Nur in ersterem Fall ist die Ethik der Stelle für unser Empfinden anstößig. V. 25b legt allerdings nahe, איז subjektiv zu fassen. Die Völker haben sich durch die Verwüstung des Landes als solche erwiesen, die das Gegenteil von Freundschaft und Verehrung Jahwes leisten wollen.

#### 22 16

muß uns in besonderem Maße für unsre Untersuchung willkommen sein, weil hier gewissermaßen eine Begriffsbestimmung des Wortes ידע gegeben wird: Im Gegensatz zu Jojakim hat sein Vater Josia - das wird jenem vorgehalten - für seine Person bescheiden gelebt, dafür aber den Bedrückten und Armen königliche Milde und Gerechtigkeit bewiesen. Und davon heißt es nun: הלא־היא הדעת אתי נאם־ה. Eine solche Gleichsetzung von " דעת und sittlich-sozialem Handeln wäre nicht möglich, wenn ידע die Erkenntnis Jahwes, d. h. seines Wesens und Willens bezeichnete; denn diese wäre etwas dem erwähnten Handeln logisch und zeitlich Voraufgehendes, nicht aber in diesem selbst beschlossen. Vielmehr bezeichnet den ernstlichen, wirklichen Umgang mit Jahwe. Und die Meinung ist: Wer mit mir wirklich umgeht, nach mir fragt und meiner wartet, der kann nicht anders als meiner Gesinnung entsprechend handeln. Die Gottgebundenheit ist die Seele der Sittlichkeit, und die Sittlichkeit, nicht äußerliche Verehrung, ist der genuine Erweis religiöser Normalität. Und Jojakim selbst sollte - die rhetorische Frage beweist es - das wissen.2 Das Erbe der Prophetie des Amos, Hosea, Jesaja und Micha

<sup>1 10 23—25</sup> ist nach Duhm (Komm. S. 105) Lesefrucht von einem nachexilischen Juden, wird jedoch sonst für jeremianisches Gut gehalten.

2 Darum ist Duhms Erläuterung (Komm. S. 175) falsch: "Das (Verhalten beider

ist hier unerkennbar. In einem eigentümlichen Zwielicht, wie es auch in der Weisheitsliteratur herrscht?, steht 🏋

4 22.3

Auch erinnern die termini אויל und ככל und דוכם durchaus an jene Literatur. Speziell 520 (vgl. 521) begegnet nur noch in Koheleth. Das Zwielicht ist dasselbe, das für die Begriffe des wird und deren Gegensätze besteht, da sie den Unverständigen, Törichten nach unserem Sinne und zugleich den Widersetzlichen, Aussässigen, ihre Gegensätze aber die Verbindung von einsichtigem und frommem Wesen bezeichnen. Im einzelnen läßt der Ausdruck בנים סכלים wie יש unwillkürlich an Jes I 2-4 Hos II 3 denken. In den fraglichen termini ist nun aber der Widerstand (bzw. die Willigkeit) das prius, der Unverstand (die Einsicht) aber das posterius, wie wir oben sahen. Oder m. a. W. die Seele des Unverstands ist der Widerstand gegen Gott. Es steht zu vermuten, daß eben dies in אותי לא ידעו ausgedrückt ist; um so mehr, als die LXX יראו für דעו bieten, und als in der für 4 22 sehr wichtigen Parallelstelle 5 21 ff. die Frage האותי לא־תיראו נאם־יהוה begegnet. Der Möglichkeiten, wie wir uns die Übersetzung der LXX in 422 erklären sollen (als auf Lesart oder Exegese beruhend, ob durch 5 22 beeinflußt oder nicht?), sind manche. Für unsern Zweck genügt, daß אין 4 22 und אין nicht nur graphisch, sondern dem Sinne nach große Ähnlichkeit haben. Die Furcht (bzw. א דעת – das sich Kümmern um Jahwe) ist die Wurzel und die Seele der Weisheit und Einsicht. Nach 5 21 ff. hat das Volk Augen und Ohren, kann sehen und hören, aber es will nicht, weil es einen störrischen und aufrührerischen Sinn hat. Es weiß (v. 24), daß Jahwe um seiner Wohltaten willen den Dienst und Gehorsam des Volkes zu beanspruchen hat, fürchtet ihn aber doch nicht und verweigert den Dienst u. s. f. — 4 22 ist "T' zweimal gebraucht, v. b analog DT für die

gegenüber den Untertanen) kommt daher, daß Josia wußte, wie Jahwe es haben will, Jojakim weiß es nicht". Freilich weiß er es, aber, wie sogleich v. 17 hervorhebt, sein Trieb, sein Auge und Herz, sind anders gerichtet; er ist Egoist und gibt darum den ihm wohlbekannten religiös-sittlichen Impulsen keine Folge. Wie eine intellektuelle Fassung von IVI im dunkeln tappt, zeigt GIESEBRECHT (S. 122) mit seiner Notiz: "Die letzte Frage weist vielleicht direkt auf die Szenen, wo Salomo sich Weisheit von Jahwe zum Richten des Volks erbittet". Abgesehen davon, daß die Cedernholzbauten Jojakims durchaus nicht zwingen, von Josia abzusehen und in Salomo den "Vater Jojakims" 22 erkennen, ist die Weisheit, die Salomo erbittet, doch nicht Jahwe-Erkenntnis, sonders Regentenweisheit. Was dem IVI IVI entspräche, wäre die Demut, mit der S. um ein gehorsames Herz bittet, und die Bereitschaft zum Gehorsam selbst.

Beleuchte von hier aus Hos 4 1 6 6 Jes 11 2 28 9. 2 S. n. S. 140 f.

<sup>3</sup> Von Dunm als Einschiebsel des Bearbeiters genommen, sonst bisher anbesantandet

praktische Fertigkeit, das Können. Das Können beruht aber auf dem fleißigen Umgehen mit dem Gegenstand des Könnens. Auch von hier aus bestätigt sich der Sinn von rin unsrem Satz: Sie verstehen sich nicht auf Jahwe, gehen nicht mit ihm um, obgleich sie als Söhne mit ihm verbunden, an ihn gebunden sind.

31 342

kann als Sammelstelle des prophetischen Begriffs von yr bezeichnet werden und wirft eine Fülle von Licht auf diesen. Freilich scheint es zunächst gerade unvermeidlich, daß man איד hier als erkennen auffaßt. Die Erkenntnis Jahwes braucht nicht gelehrt zu werden, sondern wird unmittelbarer innerer Besitz des Kleinsten wie des Größten sein. Jahwes Gesetz ist in ihr Inneres geschrieben. Daß dies jedoch keineswegs die Meinung ist, lehrt vor allem der nachfolgende Begründungsatz: כי אסלח לעונם ולחטאתם לא אזכר־עוד. Einerseits ist Jahwes Sündenvergebung als Ursache von Erkenntnis Jahwes - Erkenntnis Jahwes überhaupt, nicht etwa speziell als eines gnädigen und barmherzigen - viel zu eng. Es müßte Jahwes Handeln im allgemeinen, sein Umgang mit dem Volk als solcher genannt sein. Andrerseits ist die nächste Folge von Sündenvergebung die Möglichkeit des Verkehrs mit Jahwe, des ungehinderten Nahens zu ihm.3 Und eben diese, das Hauptstück der neuen Heilszeit (vgl. Hos 2 22 Jes 11 10), der innere Kern der neuen Einheit zwischen Jahwe und Volk, ist mit ידעו אותי gemeint. Niemand wird mehr Anleitung und Belehrung nötig haben, wie er mit Jahwe richtig umzugehen hat, da der Verkehr mit Jahwe ein unmittelbarer Besitz von jedermann sein wird. Das Gesetz als von außen kommende Anleitung zum Verkehr mit Gott wird unnötig sein, weil jeder in seiner unmittelbaren Gemeinschaft mit Jahwe auch ohne weiteres die Weisung besitzt, wie er ihm dienen soll. Das korrekte Verhältnis zwischen Menschen und Jahwe schafft selbst den korrekten Verkehr. Wir finden hier " דעת als Jahweverkehr in Verschmelzung beider Gesichtspunkte, der

ידעו, Giesebrecht, Komm. S. 27: ידעו, 2º entspricht unserem "verstehen" in der Bedeutung "können"."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 31 <sub>27</sub>—<sub>40</sub> besteht nach DUHM aus Zusätzen im Ergänzerstil. Die Gründe, die ihn speziell v. <sub>31</sub>—<sub>34</sub> ausscheiden lassen, erscheinen in meiner obigen Besprechung als nichtig.

<sup>3</sup> GIESEBRECHT bemerkt zutreffend: "Die letzten Worte des Verses zeigen, daß dieses nahe Verhältnis Gottes zu Israel wirklich eintreten kann, weil das einzige Hindernis, das ihm entgegenstand, die Sünde des Volkes, in Zunkunst beseitigt sein wird. Jahwe vergiebt die Sünde und kann demnach dem gereinigten Volke unmittelbar nahe treten." Den Sinn von 77 hat G. dennoch nicht erkannt.

Gabe und der Aufgabe. Er beruht auf der rechten Herzensversassung des Menschen und ist insofern menschliche Aufgabe. Und doch wieder ist es Jahwe, der das Innere, das Herz, in die rechte Verfassung bringt. Und so können und wollen die Menschen, was sie sollen. Die ethische und religiöse Betrachtung läuft hier zusammen und führt uns zu einem Höhepunkt des atl. Prophetismus überhaupt. Der Gegensatz der prophetischen gegen die deuteronomische Religionsausfassung, den DUHM sir echtjeremianische Äußerungen fordert, aber hier nicht finden kann, ist klar vorliegend. Ebenso spricht sich hier das Verlangen "nach einer höheren Art von Religion" deutlich aus. Was hier in Aussicht gestellt wird, ist weit mehr als das Dtn 66-8 30 11 ff. Ausgesprochene. Dort wird das (äußere) Gesetz dem Herzen, der gemütvollen Erfassung, nahe gebracht; hier aber wird alles (äußere) Gesetz hinfällig, weil die rechte Herzensstellung gegenüber Jahwe und der lebendig-freie Umgang mit ihm ein inneres Gesetz im Gefolge hat. Speziell in bezug auf v. 34 bemerkt DUHM: "Ein neuer, höherer Gedanke (gegenüber Dtn 66ff. vgl. Ps 12 119) läge nur dann in v. 34, wenn gesagt wäre, daß jeder Einzelne ein inneres Verhältnis zu Jahwe, einen unmittelbaren Verkehr mit Gott haben solle". Das ist in der Tat der Fall, wie wir sahen, sobald man yr richtig auslegt. Und diese Auslegung enthebt dann auch der für DUHK bestehenden Notwendigkeit, 31 31-34 dem Jeremia abzusprechen.

Q 23 I

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. 22—25 sind nach Graf, Kuenen, Duhm u. a. unecht; Giesebbecht will in halten.

gefallen") immerhin angängig. Dennoch ist die ganze Gedankenverbindung ziemlich lose und matt. GIESEBRECHT konstruiert: "Wer Jahwe als Herrscher auf Erden erkennt, wird ihm auch gehorsam sein, darum hat Jahwe Wohlgefallen an solchen (אלה), die ihn recht erkennen. Und wer das Wohlgefallen des wahren Gottes genießt, hat den triftigsten Grund sich zu rühmen." Recht befriedigen wird das niemanden. Vor allem wird hier in dem richtigen Gefühl, daß die Erkenntnis Jahwes als solche doch nicht direkt Gegenstand des göttlichen Wohlgefallens ist, als eigentliches Objekt des Wohlgefallens etwas eingeschoben, wovon im Text nichts verlautet: Gehorsam gegen den Herrschergott. Hingegen wird השכל sowohl als Gegensatz zu menschlicher Weisheit, Kraft und Besitzesfülle wie als Gegenstand von Jahwes Wohlgefallen sofort klar und lebendig, wenn wir die im Umgang und Zusammenhalten mit Jahwe bestehende fromme Weisheit (ἐν διὰ δυοῖν) ausgedrückt finden. Der Irreligiöse, der Tor pocht auf seine eigne Weisheit, Kraft und Fülle, der Fromme hält sich an Jahwe, der ihm zur Weisheit, Kraft und zum Reichtum seines Lebens wird, und ist darum wahrhaft verständig (השכל). An solcher Jahwe zu Ehren bringenden, ihm ergebenen Gesinnung hat zugleich Jahwe sein Wohlgefallen. Auch der Zwischensatz כי אני ונו' findet leicht und zwanglos seinen Platz im Gedankenzusammenhang: darin, daß Jahwe Huldgesinnung, Recht und Gerechtigkeit auf Erden (also auch als Tun der Menschen) wirkt, zeigt er sich als Quell von Weisheit, Kraft und Reichtum. Möglich ist allerdings auch, daß Mißverstand des ידע den Satz als Explikationsversuch nachgetragen hat. Denn die Aufeinanderfolge zweier Begründungssätze ist stilistisch nicht schön.

24 7 I

wieder ist mit 31 31-34 zusammenzuhalten.² Hier wird, als Voraussetzung eines neuen, völligen Zugehörigkeitsverhältnisses zwischen Jahwe und Volk, einerseits die Begabung mit einem Herzen, "mich zu erkennen", andrerseits ('D konditional oder kausal gefaßt) die völlige Herzensbekehrung zu Jahwe angegeben. Es fragt sich, in welche Beziehung beides zu einander zu bringen ist. Giesebrecht meint: "die rechte Erkenntnis Jahwes, cf. 933, und seiner wahren Gottheit, muß die innerliche Umkehr bewirken." Aber die Herzensbeschaffenheit, auf die es ankommt, ist nicht Folge, sondern Voraussetzung des מור אורי. ", und als erste Bedingung

г С. 24 ist nach Duhm "in der Prosa der Ergänzer" zu einer Zeit der Judenschaft geschrieben, wo diese gespalten war; nach GIESEBRECHT stammt es von Jeremia.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach dem Gedanken der wahren Herzensbekehrung sowie der Einheit von Gott und Volk.

erscheint ein Herz geneigt und fähig לדעת אתי, von Jahwe geschenkt. Ein und dasselbe Herz, das Jahwe "erkennt", treibt aber auch zur Bekehrung zu Jahwe. M. a. W. " דעת של־" treten nebeneinander. Die Bekehrung ist ein Stück, der Anfang des " דעת, d. h. des Verkehrs mit Jahwe, wie er sein soll. Bei dieser Auffassung muß dann freilich כי אני יהוה kausal genommen oder wie 9 23 כי אני יהוה Mißverstand genommen werden.

194

endlich begegnet yr ganz in der Weise wie Dtn 1337. Vgl. überhaupt IA 3, b und Jer 915.

Ergebnis: In den behandelten Stellen (abgesehen von 194) zeigt "" den ethisch-religiösen Sinn, den wir von Hosea her kennen und den es noch in der Weisheitsliteratur (vgl. Jer 4 22 92) nicht verleugnet. Angesichts dieses Besundes ist es von untergeordneter Bedeutung, wie wir den beanstandeten Stellen literargeschichtlich gegenüberstehen. Jeremia wie die jeremianische Literatur gebraucht "" "" im prägnanten prophetischen Sinne.

## 5. Bei Deuterojesaia.

Mit ausdrücklichem Objekt begegnet אין nur

45 4 5.

V. 3 wie v. 6 begegnet איי mit Satzobjekt in der bekannten hesekielischen Phrase als erkennen. Es ist daher recht zweiselhast, daß der Sinn in v. 4 5 ein andrer sein sollte. Dennoch ist wohl zu beachten, abgesehen von dem Unterschied des Satz- und des Person-Objekts, daß Jahwes Handeln an Cyrus, von dem hier mit אורך אכנך אכנך ווא und יו שוארן עולה עולה בורש im prägnanten Sinne ist (vgl. Ex 33 12 17, Am 3 2 u. s. und oben S. 32 st.). Nach der Gegenüberstellung von Jahwe und Cyrus, die vorzuliegen scheint, hat Jahwe zu Cyrus Beziehung gewonnen, lange bevor und ohne daß dieser zu Jahwe Beziehung gewonnen hätte, hat Jahwe an Cyrus gehandelt, ohne daß doch dieser an ihm gehandelt hätte. M. a. W. ולא ידערני dürste heißen: ohne daß du mit mir zu tun gehabt, mir gedient, mich verehrt hättest sc. wie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man kann 35 in einem und demselben Satze nicht erst—Einsicht, dann—Gemit fassen, wie Rothstein (b. Kautzsch).

 $<sup>^2</sup>$  19  $_3$ —9 nach Giesebrecht vom Bearbeiter, 19 1—206 nach DUHM ein Werk der Ergänzer.

<sup>3</sup> In der "dem Bearbeiter" zugehörigen Stelle 10 14 (= 51 17) begegnet 187 abs. im Sinne, wie es scheiut, von Einsicht bzw. Verständnis.

die, die ich sonst ausrüste und bevorzuge. Nehmen wir die Gegenwart des Propheten, in der die Worte an Cyrus gesprochen werden, so kennt Cyrus Jahwe auch jetzt noch nicht, sondern dient ihm bzw. seinen Zwecken unbewußt, weshalb Jahwe sich ja auch müht, ihn über seine Einzigkeit und Allmacht zu belehren; aber Cyrus dient jetzt tatsächlich Jahwe (vgl. v. 1). Betont wird durch die angeführten Worte, daß Jahwe diesen Dienst von langer Hand vorgesehen und veranlaßt habe. Er hat Cyrus bei der Rechten ergriffen, damit Cyrus zu seiner Verfügung sei. Also auch hier der Wechselverkehr: Jahwe erwählt den Menschen, und dieser dient ihm.

Aus dem Zusammenhang zu ergänzen (grammatisch oder logisch) ist das Objekt in 40 14 44 8 19 25 47 10 53 11. Während אור העת ווי 14 19 25 19 10 rein intellektuellen Sinn (= Weisheit, Einsicht) hat, ohne daß Gott als Objekt gedacht wäre, 44 8 aber vom Kennengelernt, Erlebt haben Jahwes als einzigen Felsens spricht, kommt ein andrer Sinn des Wortes in 40 14 53 11 in Frage. In 40 14 nämlich legt die parallele Stellung von מות שלם und שלם יולמדהו בארח משפם שלם יולמדהו דעת משפם ארח משפם Verhalten Jahwes gegenüber seiner Schöpfung bezeichnen. Dann gehört 40 14 unter I B, I (S. 32 ff.).

53 11

heißt es: בדעתו צדיק צדיק עבדי לרבים. Von einer Erkenntnis, die der Knecht Jahwes gemacht hätte, ist in c. 53 nirgends die Rede. Auch ist ohne reichliche Mittelgedanken nicht durchsichtig, wie die Erkenntnis des Knechtes zur Gerechtmachung vieler führt. Wohl aber ist von seinem Strafleiden die Rede (v. 1-3), das er für andre (v. 4-6) und willig (v. 7) getragen hat, also von Zweck und Art seines Strafleidens. אין könnte sich danach auf das Strafleiden beziehen und die Erfahrung, das Erleben dieses Leidens bezeichnen. Doch dürfte das Objekt dann kaum fehlen. Wie aber, wenn das absolute אין, wie in der Weisheitsliteratur, die Frömmigkeit, das korrekte Verhalten gegenüber Jahwe, bezeichnete? Nach dem Sinn des Ganzen macht dieses allein den Knecht Jahwes als rechten Knecht Jahwes fähig, für andre einzutreten. בדעתו deckt sich dann mit verdächtige Wort überflüssig.²

#### 6. Bei Hesekiel

ist vr durchaus die der Manisestation Jahwes entsprechende Erkenntnis. Vgl. die einschlägigen Stellen 2059 35 11 38 16 23 und dazu Ex 6 3 (P).

<sup>2</sup> Vgl. Dillmann z. d. St. (Komm. S. 409): "ohne daß du mich kanntest und also auch verehrtest."

2 Vgl. Jer 12 1—3.

In dem noch verbleibenden Rest einschlägiger Stellen (die hier unbesprochen bleiben) begegnet yt c. obj. Gott außer Dan 11 38 nur in dem Sinne: zu tun haben mit, wissen wollen von, verehren, dienen, sich halten an. Vgl. besonders Ps 73 22 (23) 79 6 Hi 24 1 Dan 11 32 Prv 36. Es ist das ein Zeichen, wie zäh sich der prägnante Sinn von yt auch späterhin erhalten hat. Wir finden ihn noch im NT. beim hellenistischen γινωσκω. Und nur, wenn wir das recht beachten, werden wir dem eigentümlichen Sinne wichtiger ntl. Stellen gerecht. Vgl. besonders Joh 1 10 10 14 f. 16 3 17 3 I Kor 8 3 Gal 4 9 II Tim 2 19 Hebr 8 11 13 23 I Joh 2 3 4 8 Röm 7 15 Mt 1 25 Lk 1 34 II Kor 6 6 u. s. f. Auch hier begegnen alle Schattierungen des Begriffs (lieben, erwählen, anerkennen usw.). Man begreift von hier aus u. a. die enge Verbindung von γνωσις und ζωη in der johanneischen Theologie und in der "Gnosis".

### B. Der Begriff des absolut gebrauchten nyn in der Weisheitsliteratur.

Wirklich absolut gebraucht und in spezieller Prägung begegnet Munganz überwiegend und außerordentlich häufig in der Weisheitsliteratur. Es bezeichnet hier fraglos die Erkenntnis, die das göttliche Walten, das menschliche Schicksal, Himmel und Erde, In- und Umwelt, Natur und Menschenleben zu erforschen trachtet. Aber es kann auch nicht verkannt werden, daß dieses Weisheits- und Erkenntnisstreben praktisch gerichtet ist. Im platten Sinne von Bildung und Wissen als solchem begegnet der Ausdruck nur Dan I 4 17 12 4. Was aber noch viel wichtiger ist und wodurch sich dieses NUT von der griechischen praktischen Philosophie der Stoa und Epikurs im Grunde unterscheidet: die Weisheit und Erkenntnis, die man erstrebt, ist nicht nur von Lebenserfahrung abhängig, sondern von der sittlichen und religiösen Lebenshaltung. Sie ist praktisch und zwar religiös-sittlich bedingt. Von einer um Gott unbekümmerten Weisheit wird nur und nur zwei Mal (Jes 44 25 47 10) gebraucht. Und dieser Weisheit wird dort von Gott ein Ende bereitet, sie gilt letztlich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die absolute Stellung ist nur scheinbar, das Objekt leicht zu ergänzen z. B. in Dtn 4<sub>22</sub> 19<sub>4</sub> Jos 20<sub>35</sub> Ps 73<sub>11</sub> 1396 I Sam 2<sub>3</sub> Jes 5<sub>13</sub> 448.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über 30 Mal in den Proverbien, etwa 15 Mal bei Hiob und etwa 8 Mal in Koheleth.

<sup>4</sup> während umgekehrt für Zeno das wissenschassliche Erkennen die unerälliche Bedingung des sittlichen Handelns ist.

Im übrigen behauptet sich die eigenartige Grundstimmung und Bestimmtheit des israelitisch-jüdischen Geistes in der nachdrücklichen Betonung des Zusammenhangs von Weisheit und Gottesfurcht: die Furcht Gottes ist des Erkennens Anfang (Prv 17) und der Weisheit Anfang (Prv 9 10 Ps 111 10), das ist der Grund-Satz der atl. Weisheit. Daher keine Erkenntnis und Weisheit ohne Zucht (Prv I 4 (vgl. 3) 8 10 12 1 19 25-27 Jes 32 6-8 33 6). Der Gottlose ist ein Tor, und der Tor ist im Grundwesen gottlos, widergöttlich (Prv I 22 29 22 12 14 6 29 7 Hi 36 12?). Ja, die Frömmigkeit und Zucht treten zur Weisheit und Erkenntnis nicht nur in Parallele wie Ursache zu Wirkung und Bedingung zu Folge, sondern auch die "Erkenntnis" selbst gewinnt den Sinn von Demut vor Gott, תחלת חכמה יראת \* | ודעת קדשם בינה Gottesfurcht. Prv g 10 heillt es תחלת Deutlich ist hier, wie die Gottesfurcht Voraussetzung der Weisheit, so (parallel) die "Erkenntnis" des Heiligen, d. h. die bewußte, wache Beugung vor dem, der von allem menschlich Profanen weitab ist, Voraussetzung der Einsicht. Und wie hier שות יראת ש fast als Synonyme auftreten, so scheint es auch Prv 1 29 Jes 33 6 (יראת יואת und Prv 12 1 und " und Prv 12 1 (מוסר und מוסר) der Fall. Die "Erkenntnis" wird geliebt oder gehalt, gesucht oder verabscheut wie etwas sittlich eben sehr Differentes, wie die Frömmigkeit, Zucht und Gottesfurcht selbst (Prv I 22 29 12 1). In diesen Fällen aber erscheint die göttliche Person als das nächstliegende zu ergänzende Objekt.

Danach liegt es nahe, in der Haltung der Weisheitsliteratur die kraftvolle Nachwirkung der religiösen Blütezeit Israels zu erkennen. In מולו ist das Intellektuelle und Sittlich-Religiöse einen einzigartigen Bund eingegangen. Rein formal ist מול nach der intellektuellen Seite entwickelt und somit verengt, sachlich empfindet man konservativ und stellt das aus dem Ausdruck herausgesetzte Begriffsmoment der מול und des מול ausdrücklich daneben. Die eben angedeutete Entwicklung des Begriffs läßt sich freilich in Bezug auf das objektlose מול nicht nachweisen, da dies in der prophetischen Literatur zu vereinzelt begegnet und, wie kaum anders zu erwarten, in seinem Sinn mehrdeutig ist.

I Hos 46 Jes (5 13?) 28 9 336 Jer 10 14 51 17 Jes 40 14 44 19 53 11 44 25 47 10 Mal 2 7.

# Stellenverzeichnis.

# A. bedeutet Anmerkung.

| A. bedeutet An              | merkung.                |                                           |                                       |
|-----------------------------|-------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------|
| Gen 2 19 f. 33              | Dtn 23 13 23            | Jes 5 13 128 u. A.                        | Jee 63 16 30 88 39 17 39              |
| 3 5 23                      | 28 33 36 29 64 29 40    | 140 A. 141 A. 19 26                       | 64 z 25 28                            |
| 4 1 25 31                   | 29 5 23 15 23 25 40     | 128                                       | 66 14 26                              |
| 18 19 82 37 A. 38 f.        | 30 mff. 136             | 6 6ff. 38 8 38 9f.                        | Jer I 5 38 u. A. 39                   |
| 19 8 31                     | 33 17 40                | 198 f.                                    | 6ff. 27 A. 38 A. 7 18                 |
| 20 7 23                     | 33 9 29 f.              | 8 4 27 A. 9 128 11                        | 21-13 131A. 132 f                     |
| 25 27 27                    | 34 10 36 39             | 38 A. 19 26 A.                            | 131 A. 132 8 117 A.                   |
| 29 5 29                     | Jos 20 3 5 140 A.       | 9 8 25 f. 128                             | 131 f. 10 f. 131 A.                   |
| 32 31 37                    | 23 14 23                | 11 1-9 126 A. 127 f.                      | 3 15 140 A. 13 27                     |
| 34 2 ff. 31                 | 24 31 26                | 2 126f. 128 130A.                         | 4 22 27 A. 134£ 136                   |
| 38 9 <b>2</b> 3             | Jdc 2 10 40             | 134A. 3 127A. 4f.                         | 138                                   |
| 38 26 31                    | 3 17 26                 | 127 9 <sup>b</sup> 197£                   | 5 4f. 28 A. 122 A                     |
| 3968 27                     | 11 39 31                | 12 4 f. 26 A.                             | 21 ff. 134                            |
| 41 17 25 31                 | 18 14 23                | 193 26A. 12 128A.                         | 6 15 27 A. 27 28                      |
| 41 31 <b>2</b> 5            | 21 11 f. 31 u. A.       | 19—22 126 A. 21 26                        | 87 28 u. A. 122A                      |
| 44 15 23                    | I Sam I 19 31           | 40 126                                    | 12 27 Å.                              |
| Ex 18 29                    | 2 3 140 Å. 12 41 110    | 28 7 f. 129 f. 132 A.                     | 9 1-5 133£ 15 29                      |
| 3 f. (bes. 3 to f.) 33 A.   | 130 132 A.              | 9 128 12 <b>9 f</b> . 131.A.              | 138 22-25 136A.                       |
| 38                          | 37 40                   | 134A. 141A 10 13                          | 23 <b>136 f.</b> 138                  |
| 5 2 39                      | 10 11 29                | 14 f. 22 130 16—21                        | 10 14 138A. 141A.                     |
| 6 3 40 139 20 f. 38 A.      | 14 12 25                | 129 f.                                    | 23—25 I 33A. 25133                    |
| 22 15 31                    | 15 22 113A.             | 29 12 27 13 129 15                        | 12 1-3 37 3 37 39                     |
| 23 9 25                     | 16 16 18 27             | 29 A. 128 A. 18 129                       | 14 18 26                              |
| 33 5 23 11 37 A. 12         | 25 17 23                | 24 26 128A.                               | 15 14 26 15 23                        |
| 17 30 32 38 u. A.           | II Sam 2 26 23          | 30 10 ff. 132 A. 20 f.                    | 16 13 21 26                           |
| 39 138 1340 1840A.          | 3 26 23                 | 129                                       | 17 4 26                               |
| 36 1 27 A.                  | 5 13 38 A.              | 32 4 128 6—8 141                          | 19 1—20 6 138A,                       |
| Lev 19 31 26 A.             | 7 20 36 37 39 21 37     | 33 6 128 140 A. 141                       | 19 3—9 138A. 4 40                     |
| 20 6 27 26 A.               | II 20 23                | u. A. 13 26                               | 187                                   |
| Num 126 40 8 37 A.          | 13f. 31                 | 40 14 38A. 139 141A.                      | 20 7 38                               |
| 18 6 38 A.                  | 15 11 23                | 42 1 38 25 23 25                          | 22 16 133 f. 17 134A.                 |
| 24 4 40 Å. 16 26 40         | 19 21 23                | 43 1 33 38 20 38                          | 24 7 137 f.                           |
| 31 17 31 u. A. 18 35        | 22 44 29                | 44 8 40 117 A. 139                        | 26 15 23                              |
| 31 A.                       | I Reg I 11 18 27 ff. 23 | 140 Å. 19 139 140 Å.                      | 28 9 29                               |
| Dtn I 13 15 29              | 1 .                     | 141A. 25 139 141A.                        | 29 23 23                              |
| 2 7 27<br>4 22 140 A. 39 23 | 2 24 32 37 42 23        | 45 1 139 3f. 33 38<br>138 4f. 138f. 6 138 | 31 27—40 135A 31                      |
| 126 A.                      | 3 7 27 A.<br>5 20 27 A. | 47 8 25 10 139 141A.                      | —34 135 A. 136 î.<br>34 <b>135</b> î. |
| 66-8 136                    | 7 8 38 A.               | 13 26 A.                                  | 42 19 23                              |
| 8 5 23 126 A.               | 8 43 25 28              | 49 r 33 38 26 23                          | 44 22 28 23                           |
| 9 2 29 3 6 23 24 29         | 9 27 27                 | 50 4 27 A.                                | 47 11 27 A.                           |
| II 2 26 f. 28 40            | 22 3 23                 | 51 7 28                                   | 48 17 25                              |
| 13 3 29 138 7 29 40         | II Reg 9 11 29          | 53 1-7 139 3 25 11                        | 51 17 138 A. 141 A.                   |
| 138 14 40                   | IO 11 30                | 139 141 A.                                | Hes 1 f. 38                           |
| 18 11 26 A.                 | 23 34 33                | 55 5 29                                   | 2 3 38                                |
| 19 4 140 A.                 | Jes 1 2-4 134 3 128     | 1                                         | 20 5 38 40 139 94                     |
| 23 2 29                     | 129 5ff. 25             | 598 28 A.                                 | 139                                   |
|                             | 1 3 7 3                 | , ••                                      | •                                     |

|                                  |                         |                      | <del></del>           |
|----------------------------------|-------------------------|----------------------|-----------------------|
| Hes 25 14 25                     | Am 2 1 34 A. 9 f. 12 36 |                      | Hi 31 6 27            |
| 28 19 <b>29</b>                  | 132                     | III 10 I4I           | 36 12 141             |
| 35 11 f. 40 139                  | 3 2 32 33 f. 138 9      | 119 79 125 28        | 38 4 26               |
| 38 16 23 40 I 39                 | 34 A. 10 27 A. 11 f.    | 1386 39              | 42 II 30              |
| Hos 1 2 124                      | 132 A                   | 139 1 39 6 140 A. 14 | Rt 2 1 30 38 A. 11 29 |
| 2 4 7 124 22 119 ff.             | 4 6ff. 25               | 23 15 36             | 3 2 30 38 A.          |
| 124 f. 128 A. 6-25               | 54-6 113A. 124 16       | 142 4f. 28           | Koh 1 16 18 140 A. 17 |
| 119 <b>f.</b>                    | 27 27 34 A.             | 144 3 39             | 26                    |
| 3 2-5 124                        | 6 13 34 A.              | 145 12 26 A.         | 2 16 21 140 A.        |
| 4 1 111 f. 113 f. 125            | 7 15 38                 | Prv 1 2 26 4 140 A.  | 4 17 27 A.            |
| 127 A. 134 A. 1-3                | 97 34 A.                | 141 7 141 22 29 141  | 6 8 27 A.             |
| 125 132 A. 1-14                  | Mch 3 1 f. 28           | 25 41 6 to 140A.     | 7 12 140 A.           |
| 121 A. 2f. 112 A.                | 6 5 27                  | 36 (5 7) 41 140      | 8 5 25 16 26          |
| 4-10 122 f. 6 121 ff.            | Na I 7 (2-10) 39        | 4 1 26               | 9 to 140 A.           |
| 125 130 132 A.                   | Zph 3 5 26              | 5 2 140 A.           | 119 23                |
| 141 A. 7 10 124 10               | Sach 7 14 29            | 7 4 26 A. 30         | Dan 1 4 26            |
| 18 36A. 11 14 <sup>e</sup> 121A. | Mal 27 141 A.           | 89 140A. 10 141 12   | II 32 41 I40 38 I40   |
| 12 I I 4 124 12 ff. I 23         | Ps 16 28 u. A.          | 140 <b>A.</b>        | Neh 9 10 23           |
| 125 16 125A.                     | 9 11 25 28 17 40        | 9 10 141             | 10 29 26              |
| 5 2 36 3f. 86 39                 | 16 11 <b>26</b>         | 10 9 29 14 140 A.    | I Chr 168 26A.        |
| 114A. 115 4 114f.                | 18 44 29                | 12 1 141 10 28 23    | 17 18 36 19 37 A.     |
| 124 f. 6 124 A. 7 15             | 25 4 27 A.              | 140 A.               | 28 9 41 126           |
| 124                              | 31 8 28 12 29f.         | 14 6 140 A. 141 18   | II Chr I 10ff. 140A.  |
| 6 : 124 :-6 117ff.               | 35 15 29 f.             | 140 A.               | 2 6f. 27 A. 11 f. 26  |
| 3 117ff. 124 A. 125              | 36 11 40                | 15 2 7 14 140 A.     | 13 27 A.              |
| u. A. 6 112ff. 125               | 37 18 28 u. A.          | 17 27 26 140A.       | 8 18 27               |
| 127 134 A. 7 124                 | 39 5 23                 | 18 15 140 A.         | 32 13 23              |
| 10 f. 36 124 f.                  | 48 4 40                 | 19 25-27 141         | Mt 1 25 140           |
| 79 25 10 124 11 I I4A.           | 50 11 28 36             | 21 11 140A.          | Lk 1 34 140           |
| 13 f. 124 15 f. 117 A.           | 55 14 30                | 22 12 141 20 140 A.  | Joh I 10 140 18 30A.  |
| 8 : 115f. 124 2 115f.            | 73 11 28 36 140A.       | 23 12 I40 A.         | 10 14 f. 35 A. 140    |
| 124 f. 4249 f. 124 f.            | 21-23 41 140            | 24 5 140 A. 14 28    | 16 3 140              |
| 114A.                            | 76 2 40                 | 27 23 28             | 17 3 140              |
| 9 1 124 2 29 A. 7                | 77 15 26                | 29 7 28 141          | Röm 7 15 140          |
| 121 A. 15 124                    | 79 6 41 140 to 25       | 30 3 (1) 4I          | I Kor 8 3 140         |
| 10 2 9 12 f. 124 12              | 87 4 40 f.              | 31 23 29             | II Kor 66 140         |
| 121 A                            | 88 9 29 19 29 f.        | Hi 5 27 27           | Gal 4 9 140           |
| 11 3 24 134 5 to 124             | 90 11 28 12 27 A.       | 9 21 28              | II Tim 2 19 140       |
| 12 : 116 f. 124 f. 7 124         | 91 14 28 41             | 1I 11 29             | I Joh 2 3 140         |
| 13 1-9 117 4 40A.                | 95 10f. 28              | 18 21 41             | 4 8 140               |
| 117 124 f. 5 32 35               | 100 3 23                | 19 13 f. 30          | Hebr 8 11 140         |
| 36 38 f. 6 124 6—8               | 101 4 28                | 21 19 23             | 13 23 140             |
| 35 A.                            | 103 7 26                | 24 1 41 140 16 28    | Jak 2 33 32 A.        |
| 14 1 124 10 27                   | 105 : 26 A. 43 38       | 29 16 29             | Jud 8 19 32 A.        |
| Am 1 3 34 A.                     | 105 1 20 1. 43 38       | -7.~ -7              | Jan 0 19 Ja 111       |
| · ) J+A·                         | , 100 23 30             | •                    | •                     |

# Notizen aus der tannaïtischen Literatur über das Geschlecht der hebräischen Hauptwörter.

Von Dr. H. Rosenberg.

Vorliegende Notizen schließen sich meinem Aufsatze in ZAW XXV, 325—339 eng an. Dort war ich bemüht, ALBRECHTS Abhandlung: "Das Geschlecht der hebr. Hauptwörter" (in ZAW XV. und XVI. Jahrgang) durch Vorführung des für das Bibl.-Hebräische wichtigsten Materiales aus der Mišna zu ergänzen. Hier geschieht dasselbe durch Vorführung des betreffenden Materiales aus der übrigen tannaïtischen Literatur.

Zur Textkritik benutzte ich: zur Tosefta die Editio Zuckermandel nach der Erfurter und Wiener Handschrift, Pasewalk 1880; die Editio des Alfasi Vend. 1521 (Die Tosefta ist in allen Alfasi-Ausgaben im Anhange beigedruckt); Alfasi Sabionetta 1554; Alfasi Wilna 1870 mit textkritischen Noten von Elia aus Wilna. Zur Mechilta: Editio princeps Konstantinopel 1515, Editio Friedmann Wien 1870. Zum Sifra: Editio princeps Vend. 1545, Editio Weiss Wien 1862. Zum Sifré: Editio princeps Vend. 1546, Editio Friedmann Wien 1864.

Ich zitiere die Tosefta nach Traktat und Perek, in runden Klammern gebe ich die Zahl der Seite und Zeile von ZUCKERMANDELS Ausgabe an. Die halachischen Midraschim zitiere ich nach Kapitel und Vers des Pentateuchs, welchen jeweilen der Midraš angehört, resp. die betreffende Belegstelle entnommen ist. In runden Klammen gebe ich die Zahl der Seite und Zeile der Ausgaben von WEISS und FRIEDMANN an.

Für "belegt" und "nicht belegt" sind die Abkürzungen "b." und "n. b." gebraucht.

אַבְנֵּש Gürtel. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI, 89. — Tosefta Menaḥot I. (ZUCKERMANDEL 513 7) masc.

ከንን Mauerbau. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI, 83. — Tosefta Menahot XIII (ZUCKERMANDEL 533 38) masc.

13. 4. 08

קרל Gedrehte Fäden. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI, 97. — Sifré zu Dtn 22 12 (Editio FRIEDMANN 117° 17) masc.

Im Bh. (Wölbung) n. b. vergl. ZAW XVI, 72 und XXV, 329. — Tosefta Sebahim VII (ZUCKERMANDEL 489 21) in der Bedeutung Flügel fem.

דְּלְבֹן Der eiserne Stachel an der Spitze des Ochsensteckens. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI, 90. — Tosefta Sota VII (ZUCKERMANDEL 307 13 15) und an anderen Stellen masc.

Süden. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI, 42. — Sifré zu Dtn 34 3 (Editio FRIEDMANN 149<sup>a</sup> 33) masc.

Will Arm. Vergl. ZAW XVI, 74, wo Albrecht für Bh. nur den weiblichen Gebrauch gelten läßt. Vergl. dagegen Ed. König: "Lehrgebäude der Hebr. Sprache" Schlußteil Seite 165. — Tosefta Šabbat IX (Zuckermandel 121 11) masc.; Tosefta Hullin XI (Zuckermandel 511 257) masc.

pr. Gemüse. Im Bh. n. b. vergl. GESENIUS-BUHL: Hebr. Wörterbuch

14. Auflage. — Tosefta Baba-Meşia IX (ZUCKERMANDEL 391 18) masc.

בּרְשָׁן Schmelzofen. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI, 83. — Mechilta zu Ex 19 18 (Editio Friedmann 65° 22) masc.

קהיד Knäul, Ball. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI, 93. — Tosefta Šabbat X (ZUCKERMANDEL 121 28) fem. כדור קמנה; Tosefta XI (ZUCKERMANDEL 124 5) fem. כנון אילו שמשחקים בכדור ברשות הרבים ויצאת הכדור מתחת ידו של אחר מהם.

בְּסֶל Lende. Im Bh. n. b. ZAW XVI, 77. — Tosefta Bekorot IV (Zuckermandel 539 ווי) masc.

בּרְכּוֹם Safran. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI, 106. — Tosefta Ma'aser Šeni I (ZUCKERMANDEL 87 19) masc.

עובוא Zugang. Im Bh. n. b. vergl. GESENIUS-BUHL Hebr. Wörterb.

14. Aufl. — Tosefta Šabbat I (Zuckermandel 110 4 u. 10) masc.

בּחְבָּהְ Lager. Vergl. ZAW XVI, 52, wo Albrecht für Bh. nur den männlichen Gebrauch gelten läßt, vergl. dagegen Ed. König: Lehrgebäude der Hebr. Sprache, Schlußteil S. 174. — Tosefta Erubin II (Zuckermandel 140 21) fem.; Tosefta III (Zuckermandel 142 14) fem. — Sifra zu Lev 4 12 (Editio Weiss Seite 18b Spalte 2 Zeile 8) fem.

מְּלְנְּםְ Unterbeinkleider. Vergl. ZAW XVI, 97, wo Albrecht für Bh. Lev. 16 4 וְמְלְנְםְ־בַּר יִהְיוּ עֵלִּבְּשָׁרוּ als Belegstelle für den männlichen Gebrauch zitiert, das Impf. 3. pl. beweist jedoch den männlichen Gebrauch nicht unbedingt, vergl. GESENIUS-KAUTZSCH Hebr. Grammatik 27 § 145°.

— Tosefta Menahot I (ZUCKERMANDEL 513 7) fem. מכנסים יחש. Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 28, 1908.

ארק Salz. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI, 108. — Tosefta Menahot IX (ZUCKERMANDEL 526 26f.) fem. מלח מו מלח מו מלח שאינה שובחת וני Sifra zu Lev 2 ומלח שאינה שובחת וני Seite 12a Spalte 2 Zeile 9) fem. מלח שאינה שובחת וני Tosefta Menahot VI (ZUCKERMANDEL 519 בשלשה מקומות היחה מלח ניתנה ebenfalls fem., vergl. NÖLDEKE Syr. Grammatik § 84.

ባህ Zweig. Im Bh. n. b. vergl. GESENIUS-BUHL: Hebr. Wörtb. 14. Aufl. — Kilajim III (ZUCKERMANDEL 77 6) masc.

Nachkommen. Im Bh. n. b. — Mechilta zu Ex 13 17 (Editio FRIED-MANN 23 20) masc.

D) Zeichen. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI, 92. — Sifré zu Num 255 (Editio FRIEDMANN 48<sup>a</sup> 20) masc.

נְּיֶר Laugensalz. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI, 108. — Tosefta Nidda VIII (Zuckermandel 650 9) fem. גרור זו נחר אלכסנדרית.

אל Wolke. Im Bh. ist masc. und fem. belegt. Albrecht ZAW XV, 323 will jedoch bloß den männlichen Gebrauch gelten lassen, vergl. dagegen König: Lehrgebäude der hebr. Sprache, Schlußteil S. 163. — Tosefta Sota III (Zuckermandel 2984) fem. אנב קמנה אדור בתוכח אדור בתוכח בער בער בער בער אדור בתוכח 39b Zeile 12) fem. עבים בער עבים בער עבים בער עבים בער אותה ומשקות אותה

Linsen. Im Bh. n. b. vergl. Gesenius-Buhl Hebr. Wörterbuch 14. Aufl. — Tosefta Ma'aser-Rišon III (Zuckermandel 85 31) masc. ערשים מצריים.

ערְבִּים Bachweiden. Im Bh. masc. (ZAW XVI, 104) mit vorangehendem Verbum b., was nicht unbedingt den männlichen Gebrauch beweist, vergl. Gesenius-Kautzsch Hebr. Grammatik § 145°. — Sifra zu Lev 2340 (Editio Weiss Seite 102b Spalte 2 Zeile 9, 11, 14) fem. ערבי נחל שתים.

אירוע Wildesel. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI, 67. — Tosefta Berakot III (ZUCKERMANDEL 86) masc.

TRP Depositum. Im Bh. n. b. vergl. GESENIUS-BUHL: Hebr. Wörterbuch 14. Aufl. — Sifra zu Lev 5 21 (Editio WEISS Seite 27 b Spalte 2 Zeile 11) masc.

Pferd. Im Bh. n. b. vergl. GESENIUS-BUHL: Hebr. Wörterbuch 14. Aufl. — Sifra zu Lev 26 33 (Editio WEISS 112<sup>a</sup> Spalte 2 Zeile 15) masc.

Zubindung. Im Bh. n. b. — Sifré zu Num 19 15 (Editio FRIED-MANN Seite 45 b 5) masc.

Τζζ Zusammenhangendes Paar. Im Bh. n. b. vergl. GESENTUS-BUHL: Hebr. Wörterb. 14. Aufl. — Tosefta Aboda-Sara III (Συςκεκμανισκι 46) 133) masc. in der Bedeutung Paar מצרת und (464 1) עול und (464 1) און und (464 1) און שנים ושלים בי Mišna Abot V 6 und Sifré zu Dtn 33 21 (Editio FRIEDMANN Seite 147 b 3) in der Bedeutung Zange fem. Das Mand. Gram. Seite 161.

Zubindung. Im Bh. n. b. vergl. GESENIUS-BUHL: Hebr. Wörterbuch. — Sifré zu Num 19 15 (Editio FRIEDMANN Seite 45) Zeile 5) masc.

Wasserstrahl, Aquadukt. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI 62. — Tosefta Miqvaot II (ZUCKERMANDEL 654 6) und andere Stellen masc.

ητρ Affe. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI, 67 letzte Zeile. — Sifra zu Lev 11 37 (Editio WEISS Seite 51 b Spalte 2 Zeile 9) masc.

באר הקשאים שהיי קשים למעיהם b. vergl. ZAW XVI, 106. — Mechilta XV 24 (Editio Friedmann 47° 11) masc. באת הקשאים שהיי קשים למעיהם האי הקשאים שהיי קשים למעיהם בהיי השאר ווער בהיי ווער בהיים בארשות בהיי

Lappen. Im Bh. n. b. vergl. GESENIUS-BUHL: Hebr. Wörtb. 14. Aufl. — Sifra zu Lev 13 56 (Editio WEISS Seite 69° Spalte 2 Zeile 13) masc.

Dämon. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI, 65. — Sifré zu Dtn 32 17 (Editio FRIEDMANN 136<sup>b</sup> 13) masc.

N. pr. Susa. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI, 59. — Tosefta Megilla I (ZUCKERMANDEL 221 19) fem.

אַרְרִים Regen. Im Bh. n. b. vergl. GESENIUS-BUHL Hebr. Wörterbuch 14. Auflage. — Sifré zu Dtn 32 2 (FRIEDMANN 131 b 15 23 29 132 a 13) masc.

커 Hügel. Im Bh. n. b. vergl. ZAW XVI, 60. — Tosefta (ZUCKER-MANDEL 140 13) masc.

## Miscellen.

#### r. Zu "Hosianna."

J. Barth.

#### 2. Ein neuer Vers im Leviticus.

Die von Dr. KURRELMEYER für den Literarischen Verein in Stuttgart-Tübingen gegenwärtig durch den Druck gestihrte erste deutsche Bibel bringt hinter Lev 3 17..., die veist noch daz plut esst nit mit all" noch einen v. 18, und zwar in allen Zeugen d. h. in den 14 Drucken und in der Handschrift W, der lautet:

Die veist in den (der P, dem ZASGSb) das vich wird geweltzt. vnd das vberteile der leber die werden geopffert auff den allter.

Woher stammt dieser Vers? In den mir zugänglichen Quellen, zu denen allerdings VERCELLONE nicht gehört, aber LUKAS VON BRÜGGE, SABATIER, HEYSE-TISCHENDORF, BERGER und andre, finde ich keinen Aufschluß. Wieviel ist für die Textkritik der alttestamentlichen Vulgata noch zu tun!

Nachschrift: Vercellone hat den Vers aus den Handschriften FV hinter v. 16: adipes quibus pectus advolvitur etc. als Dublette von v. 15.

EB. NESTLE.

<sup>1</sup> NESTLE's Vorwurf (S. 69) richtet sich gegen den Kommentar, und sein "Anstoh" betrifft die Vielheit der hebr. Formen von Hosianna. — K. M.

## 3. Dtn 26 17 18.

Wozu sind unsre Kommentare, Wörterbücher und Textkritiker da, wenn keiner anführt, daß Septuaginta, Aquila und Philo statt des ganz sonderbaren הַאַמִּרֹך und הָאָמִירן das einzig richtige und natürliche הַמֹר und הַמֵּירְן gelesen haben: είλου-είλατο, άντηλλάξω und άντηλλάξατο! Ich stoße auf die Stelle durch COHN's Prolegomena zum 5. Band der Philoausgabe, wo er sie S. XVIII als Beispiel seiner Behandlung der philonischen Septuagintazitate anführt. Mit Clemens und der Handschrift S stellt COHN in Philo jetzt unsern LXX text her (είλου. . . είλατο), wo man bisher ἀντηλλάξω und ἀντηλλάξατο las. Es kann sein, daß COHN recht hat; um so merkwürdiger ist aber die bisherige Lesart in Philo, die bei HOLMES-PARSONS und FIELD noch fehlt; denn sie ist die des Aquila (s. FIELD), und kann in Philo nur von einem herrühren, der besser hebräisch konnte, als alle unsre modernen Kommentatoren. Wie vorzüglich המיר hier pallt und wie diese Lesart zugleich die Verbesserung von Ps 163 bestätigt, zeigen die Wörterbücher unter 710, besonders aber LA-GARDE's Zusammenstellung in den Mitteilungen 3 110; vgl. Hos 47 Jer 2 11 Ps 106 20. Erst so wird die Stelle in ihrer ganzen Bedeutsamkeit klar. Es wäre mir eine Genugtuung, wenn sie KLOSTERMANN in seinem Werk über den Pentateuch, das ich nicht zur Hand habe, besser behandelt hätte, als die von mir nachgesehenen Werke.

EB. NESTLE.

#### 4. Der Richter Elon.

KITTEL's Biblia Hebraica hat das Verdienst, durch die kurze Bemerkung zu Jdc 12 "vs. 11. 12. >6h" weitere Kreise darauf hinzuweisen, daß es mit dem Richter Elon eine eigene Bewandtnis hat. Bei FIELD war das zwar auch schon zu lesen, mit dem weiteren Zeugnis aus cod. 85 Ταῦτα ὡς οὐ κείμενα παρὰ τοῖς Ο΄ ἔως ὧδε, u. der Bemerkung, daß die Verse in allen griechischen Handschriften stehen.

Die Chronik des Eusebius läßt auf die 7 Jahre des Esebon sofort Labdon mit 8 und Sampson mit 20 Jahren folgen, mit der Randbemerkung "Post Esebon in libro Hebraeorum fertur iudex Aealon rexisse populum annis X qui non habetur apud LXX interpretes (s. Hieronymi Chronicorum codicis Floriacensis fragmenta... phototypice edita. Praefatus est Ludovicus Traube. Lugd. Bat. 1902 S. 6).

Noch wichtiger und älter ist aber das Zeugnis für sein Fehlen bei

Clemens von Alexandria (Strom I 21 111 in STÄHLIN's neuer Berliner Ausgabe II, 71):

μεθ' δν (Jephthae) ἤρξεν 'Αβατθάν ὁ ἐκ Βηθλεὲμ φυλής 'Ιούδα ἔτη ἐπτά, ἔπειτα Ἑβρὼν ὁ Ζαβουλωνίτης ἔτη ὀκτώ, ἔπειτα Ἑγλὼμ' Εφραϊμ ἔτη ὀκτώ. ἔνιοι δὲ τοῖς τοῦ 'Αβατθάν ἔτεσιν ἐπτὰ συνάπτουσι τὰ Ἑβρὼν ὀκτὼ ἔτη.

In diesem Schlußsatz muß Έβρων eine Verderbnis für Έγλωμ sein. Das lehrt schon die Logik: "einige aber verknüpfen mit den 7 Jahren des Abatthan die 8 Jahre des Hebron" kann Clemens nicht geschrieben haben, wenn er selbst das tut. Sein Sinn kann nur sein: "einige lassen auf die 7 Jahre des Abatthan sofort die 8 des Eglom folgen". Das wird nun eben durch die syrische Hexapla und die Chronik des Eusebius-Hieronymus bestätigt. Man vergleiche auch die weiteren Chroniken, insbesondere FRICK's Ausgabe an der von STÄHLIN angeführten Stelle (praef. VIff.). Wie mögen aber unsere Kommentare über all das schweigen, selbst MOORE, in seinem Abschnitt Chronology, der bei Ibzan wenigstens die Anmerkung hat:

"See Euseb. Chron. ed. SCHOENE II, p. 52. 53; Jerome ed. VAL-LARSI, VIII 788."

EB. NESTLE.

#### 5. Alttestamentliches aus altchristlichen Kalendern.

Schon mehrsach habe ich darauf hingewiesen, wie dankenswert es wäre, wenn jemand einmal die alttestamentlichen Stoffe aus den altkirchlichen Kalendern sammeln würde.

Der fünste Band von CABROL-LECLERCQ, Monumenta ecclesiae liturgica (Paris 1904) enthält le liber ordinum en usage dans l'église wisigothique et mozarabe d'Espagne du cinquième siècle publié pour la première sois avec une introduction, des notes, une étude sur neus calendriers mozarabes, etc. par D. MARIUS FÉROTIN.

Von diesen mozarabischen Kalendern sind 6 aus dem 11. Jahrhundert, die aber auf viel ältere Vorlagen zurückgehen, hier erstmals veröffentlicht

Nicht überraschend ist es in 3 beim 25. März dem Equinoxius verni zu lesen dies mundi primus, in einem auch noch den Zusatz in quo die dominus et conceptus et passus est. Dann bei den folgenden Tagen bis zum 31 sten: Divisio lucis et tenebre, Divisio aque et terre, Luminaria facta sunt, bete et volucres, Iumenta et homo, Requievit Dominus. Ähnliches findet sich in manchen Kalendern.

Auch der obitus sancti Job prophete am 10. Mai ist bekannt; s. meine (Marginalien u.) Materialien p. 60.

Wie aber rechtfertigt sich die Ansetzung der Gesetzgebung (Data est lex Moysi) auf den 31. Mai im Kalender D von 1066? Vgl. weiter,

Sancti Amos prophete in B am 17. Juni (sonst bei den Griechen 16.).

29. Juni: Solstitium stibale, quod lampadas dicitur in B., solstitium D.

Est dies Alhansora. Et in ipso retentus fuit sol super Josue filii Nini
(Nun) prophete in G (von Cordova, 961). Alhansora oder Alhansara ist
spanisch-arabische Bezeichnung für den Tag Johannis des Täusers, stibale
ist natürlich = aestivale.

Aug. 29. Sancti Elissei prophete in B.

Sept. 1. Et estimant quod in eo est assumptio Josue filii Nini (leg. Nun) prophete.

FÉROTIN verweist für Josua und seinen Kult auf Act. SS. t. I Sept. p. 6-77.

EB. NESTLE.

# 6. Eine empfindliche Lücke in unsern hebräischen Wörterbüchern.

Selbst bei nur einmal vorkommenden Wörtern wird sehr häufig nicht angegeben, was die Tradition über sie besagt. In GUTHE's Jesaia (Religionsgeschichtliche Volksbücher II, 10) lese ich S. 67, daß in 5 7 ein Wort, "unsicherer Bedeutung" sei. Schlage ich dies Wort in unsern hebr. Wörterbüchern nach, so gibt nur GES.-BUHL was 6 bietet, aber nichts von A63; und bei BROWN-DRIVER-BRIGGS fehlt selbst 6. Und so in unendlich vielen Fällen. FIELD's Hexapla-ausgabe ist für unsre Wörterbücher noch lange nicht ausgeschöpft. Bei praktischer Druckeinrichtung ließen sich die Wörterbücher mit geringer oder gar keiner Raumvermehrung inhaltlich ungemein bereichern.

EB. NESTLE.

## 7. Akzent bei Maqqeph.

GESENIUS-KAUTZSCH lehrt im ersten Satz von § 16: "Maqqeph... eine kleine Querlinie oberhalb zwischen den Wörtern, verbindet dieselben so, daß sie in Bezug auf Ton und Interpunktion eine Einheit bilden, daher auch nur einen Akzent haben."

Die Verschiedenheit zwischen BÄR und KITTEL in Gen 22 7 brachte mich auf die Frage, ob letztere Regel richtig sei; und gleich in 22 2 finde ich einen Akzent bei dem Wort vor Maqqeph; ebenso in 21 23 bei THEILE. Weiter habe ich die Frage nicht verfolgt.

EB. NESTLE.

#### 8. Zur Siloahinschrift.

Ein befreundeter Lehrer W. MAYR in St. Imier ersuchte mich, zu Handen seines in technischen Fragen bewanderten Kollegen Dr. EBER-HARDT, der einen Vortrag über den Tunnelbau halten wollte, um einige Mitteilungen über den Siloahtunnel. Der Einfachheit halber begnügte ich mich mit der Übersendung von SOCINS Separatausgabe: Die Siloahinschrift (1899) und von GUTHES Bibelwörterbuch (1903), indem ich besonders auf den Artikel Siloah (S. 618—620) hinwies; außerdem meldete ich unter anderm noch, daß FR. PRÄTORIUS neuerdings das gewöhnlich mit "Spalt" erklärte unverständliche TT als "Echo" fasse (s. ZDMG 1906, S. 403). Nach einiger Zeit erhielt ich von Herrn W. MAYR folgende Mitteilungen, die ich um ihrer Wichtigkeit willen gerne hierher setze:

"Mon collègue, Mr. le Dr. EBERHARDT a comparé les chiffres fourns par l'inscription avec ceux que donne la carte de Jérusalem à la fin du volume [scil. GUTHES Bibelwörterbuch]. Il les a trouvés très exacts. Il m'a dit en outre avoir très bien compris pourquoi les ouvriers, s'étant dirigés trop à l'Est en partant de l'étang de Siloé, firent un coude brusque vers le Nord. La carte de Jérusalem montre très nettement qu'à ce moment, ils sentirent, au son de la roche, qu'ils allaient tomber dans le vide de la vallée du Cédron. Quant au mot and, il serait plus naturel de le traduire Echo, résonnance plutôt que fente, crevasse. Voici pourquoi: Mr. le Prof. ROSENMUND de Zurich a écrit à mon collègue qu'au Simplon le bruit des perforatrices s'entendit à travers la roche, sur une distance d'environ 500 mètres. Il est dès lors très plausible qu'à Siloé les mineurs purent s'interpeller à travers une épaisseur de roche de trois coudées (1<sup>m</sup>35) sans qu'il soit nécessaire de supposer l'existence d'une fente."

Der Herausgeber.

# Bibliographie

vom Herausgeber.

#### I. Einleitung in das Alte Testament.

ARNOLD, WILL. R., The Rhythms of the Ancient Hebrews, s. Old Testament a. Semitic Studies in Memory of William Rainey Harper, Chicago 1908. Bd. I, S. 165—204. † Boyd, J. O., Ezekiel and the Modern Dating of the Pentateuch, s. PThR 1908, I,

S. 29-51.

GERSON, A., Beiträge zur Bibelkritik. 1. Heft. Abraham. Eine polit. Legende. Zur Einführung einer neuen Quellenhypothese auf histor. Grundlage. Filehne 1907. 16 S.

HOWORTH, H. H., The Origin and Authority of the Biblical Canon according to the Continental Reformers. II. Luther, Zwingli, Lefèvre, and Calvin, s. JThSt IX No. 34 (jan. 08), S. 188-230.

(jan. 08), S. 188—230.

KRÄUTLEIN, J., Die sprachlichen Verschiedenheiten in den Hexateuchquellen. Ein Beitrag zum Sprachbeweis in der Literarkritik des Alten Testaments. Leipzig 1908. 67 S. Gr.-80.

NIKEL, JOHS., Alte und neue Angriffe auf das Alte Testament. Ein Rückblick und Ausblick. (Bibl. Zeitfragen, gemeinverständlich erörtert. Ein Broschürenzyklus, hrsg. von Proff. DD. JOHS. NIKEL und IGN. ROHR. 1. Folge, 1. Heft). Münster 1908. 47 S. Gr.-80.

NYSTRÖM, O. E., Den s. k. högre bibelkritiken. En vidräknig med de moderna falske profeterna jämte några ord om den heliga skrifts myndighet och ingifvelse. Goteborg 1907. 83 S. 80.

REINISCH, PAUL, Der Einfluß Philos auf die älteste christliche Exegese (Barnabas, Justin u. Clemens v. Alexandria). Ein Beitrag zur Geschichte der allegerisch-myst. Schriftauslegung im christl. Altert. (1. u. 2. Heft der alttest). Abhandlungen, hersg. v. Prof. Dr. J. NIKEL). Münster 1908. VIII, 296 S. Gr.-80.

RÖSCH, P. CONST., O. Cap., Die Hl. Schriften des Alten Test. Ausführl. Inhaltsübersicht mit kurzgefaßter spezieller Einleitg. I. Tl.: Die historischen Schriften. Münster 08. VI, 256 S. Lex.-80.

VI, 256 S. Lex.-80.

VI, 256 S. Lex.-80.

SCHULZ, ALF., Doppelberichte im Pentateuch. Ein Beitrag zur Einleitung in das Alte Testament. (BSt XIII, 1). Freiburg i. Br. 1908. VII, 96 S. Gr.-80.

SMITH, JOHN MERLIN POWIS, Books for Old Testament Study. Chicago (The University of Chicago Press) 1908. 70 S. Gr.-80. [Eine treffliche, mit kurzen Anmerkungen versehene Liste der neueren Literatur zum Studium des Alten Testements. Preis 54 Cents. — K. M.]

† THIRTLE, J. W., Old Testament Problems. Crit, Stud. in the Psalms and Isaiah. London 1907. 244 S. 80.

don 1907. 344 S. 80.

#### 2. Text und Übersetzungen.

† DEISSMANN, A., The Philology of the Greek Bible: its present and future. III. Septuagint philology, s. Exp Dec. 1907, S. 506—520.
† DEISSMANN, A., The Philology of the Greek Bible: its present and future. IV. New

Testament philology, s. Exp. Jan. 1908, S. 61—75.
FRIEDMANN, M., החורה של דבר פסוקי החורה (Die Verseinteilung der Bibel nach dem Talmud und Midraš), s. Hakedem I, 3 (Sept. 07), S. 116—123.
HUDEC, TH., L'Octateuque de la Bibl. du Sérail, s. AlM 08, 1 (Jan.), S. 38—42.

HUDEC, TH., L'Octateuque de la Bibl. du Sérail, s. Alm 08, 1 (Jan.), S. 38 KAHLE, P., Zu den in Nablus befindlichen Handschriften des Samaritanischen Penta-KAHLE, teuchtargums, s. ZDMG LXI, 4 (1907), S. 909-912.

KITTEL, R., Die Mitte der Thora. Eine Abwehr, s. ZDMG LXI, 4 (1907), S. 873 f. KÖHLER, L., Kleine Beiträge sur Septuagintaforschung [Prv 28 2 Hi 24 24], s. SchThZ of, I S. 36—38.

LAGRANGE, M.—J., La revision de la Vulgate, s. RB V, I (janvier 08), S. 102—113.

STAERK, W., Amos Nahum Habakuk, Heft z von Ausgewählte poet. Texte des ATs in metrischer und stroph. Gliederung zum Gebrauch in Vorlesungen und Seminaräbusgn und zum Selbststudium. Leipsig 1908. XIX, 25 S. Gr.-80.

3. Altes Testament und Altertum.

BRANDT, W., Indië in den Bijbel, s. TThT VI, I (08) S. 41—72.

FRANK, KARL, Babylonische Beschwörungsreliefs. Ein Beitrag zur Erklärung der sog. Hadesreliefs. Mit fünf Abbildungen im Text und vier Tafeln. [LSSt III, 3.] Leipzig 1908. VI, 94 S. 80.

† HOMMEI, FR., Gesch. des alten Morgenlandes. Mit 9 Voll- und Textbildern u. I Karte des Morgenlandes. 3. verb. Aufl. (Sammlung Göschen No. 43). Leipzig 1908. 193 S. JEREMIAS, ALFRED, Die Panbabylonisten. Der Alte Orient und die Aegypt. Religion. Mit 6 Abbild. Zweite erweiterte Aufl. (Heft I aus Im Kampfe um den Alten Orient, Wehr- und Streitschriften, hrsgg. von A. JEREMIAS u. H. WINCKLER). Leipzig 1907. 72 S. Gr.-8º.

† JEREMIAS, ALFR., Der Kinfluß Babyloniens auf das Verständnis des Alten Testament.
(Bibl. Zeit- u. Streitfragen zur Aufklärung der Gebildeten. Hrsg. v. FRDR. KROPATSCHR.
IV. Serie, 2. Heft). Gr.-Lichterfelde o. 32 S. 80.
† King, L. W., and H. R. HALL, Egypt and Western Asia in the Light of Recent

Discoveries. LANGDON, STEPHEN, Babylonian Literary Redaction, s. ET XIX No. 6 (Mars 66) S. 254-257.
PICK, H., Lesefrüchte aus der Keilschriftliteratur zur Bibel und Talmud, s. Hakeden I,3

(Sept. 07), S. 122—125.

SARSOWSKY, ABR., Sachliche und sprachliche Aufschlüsse zum Gilgamei-Epos, s. Hakedem I, 3 (Sept. 07), S. 131—138.

† SMIT, G., Bijbel en Legende' bij den arabischen Schrijver Ja'qubi, 9deeeuw na Christus.

Vertaling en Onderzoek. Leiden 1907. XI, 135 S. Gr.-80.
† Stark, E. v., Babylonien u. Assyrien, nach ihrer alten Geschichte u. Kultur dargestellt.
Marburg a. L. 1907. VIII, 443 S. Gr.-80.
† WILKE, F., Die astralmythologische Weltanschauung u. das Alte Testament. (Bibl. Zeitund Streitferen III. (C. Gr. M. 16berfelde, 1908. Gr. S. 20. und Streitfragen III, 10). G108-Lichterfelde 1907. 52 S. 80.

## 4. Exegese.

BEWER, JULIUS A., Critical Notes on Old Testament Passages, s. Old Testament and Semitic Studies in Memory of William Rainey Harper Bd. 2, S. 205—226. Chicago 1908. [Obadja v. 16; Jdc 2 185], Jes 42 5—9; Jer 2 34; Ps 32 2; King Jareb in Hos 5 13, 106; Composition of Hosea Cap. 2; Jes 14 28]. SAYCE, A. H., The Archaeology of the Book of Genesis. Genesis I. 4—12, s. ET XIX No. 4 (Jan. 08) S. 176—178; Genesis I. 14—30, s. ebenda No. 6 (Märs 08) S. 260—263. † GORDON, A. R., The Early Tradition of Genesis. London 1907. XII, 348 S. 89. SAYCE, A. H., Was Tidal, King of Nations, a Hittite? [Gen 14 1], s. ET XIX No. 6 (Märs 08) S. 282.

(Mārz 08) S. 283. † Knox, E. M., Exodus. London 1907. 226 S. 12°. † Döller, J., Die Entblößung des Volkes Israel am Sinai. Ex. 32 25; s. BZ 1907, 4.

S. 352-358.
ock, W, Philo's Interpretation of Leviticus XVIII 18, s. JThSt IX, No. 34 (jan. 08),

lock, S. 300 f.

GRIMME, H., Die Auffindung des salomonischen Gesetzbuches unter Josia, s. OLZ X (Dez. 07), Sp. 610-615. [Total verfehlte Auffassung von Dtn 29 28 im Anschluß an E. NAVILLE'S unglückliche Combination in dem Aufsatz Egyptian Writings in Foundation Walls and the Age of the Book of Deuteronomium s. o. S. 72. — K. M.] Erbt, Wilh., Der Fund des Deuteronomiums, s. Ol Z XI, 2 (Febr. 08), Sp. 57-62. † KOBINSON, H. W., The Century Bible: Deuteronomy and Joshua. Introd., revis. version with notes, map and index. London 1907. 394 S. 120.
† VALETON, J. J. P., Jozua X: 12-14, s. ThSt 1907, 5, S. 363-374.
† SCHAPERS, J., I Sam 1-15 literarkritisch untersucht. 4. Kap. 15, a. BZ 1907, 4.

S. 359—380. Buechler, Ad., La Septante sur I Samuel, V, 6, 9, s. Réj LIV No. 108 (oct. 07), S. 2009-271 DHORME, P., L'élégie de David sur Saul et Jonathan, s. RB V, 1 (janvier 08), S. 62-74.

TOY, C. H., The Queen of Sheba, s. Journ. of Amer. Folk-Lore, Juli-Sept. 1907, S. 207-212.

MACLAREN, A., The Second Book of Kings from chap. 8, and the Books of Chronicles, Ezra, and Nehemiah. London 1908. 408 S. 80.

BURTON, A. H., De profetie in hoofdtrekken geschetst. s'Gravenhage 1907. 32 S. 80.

GAEBELEIN, A. C., The Harmony of the Prophetic Word. London 1908. 212 S. 80.

LEIMBACH, K. A., Das Buch des Propheten Jesaias: Kap. 40-66, übers. u. kurz erklärt (Bibl. Volksbücher. Ausgewählte Teile des AT's 2, Heft). Fulda 1907.

145 S. 80.

SELLIN, E., Das Rätsel des deuterojesajanischen Buches. Leipzig 1908. IV, 150 S.

Gr.-80. LAMBERT, M., Notes exégétiques et grammaticales (1. Isaïe, XLIX, 26 et LI, 23; 2. Isaïe, LIII, 3; 3. Ps. X; 4. Ps. XXIX, 10; 5. Néhémie, VIII, 8; 6. Le déplacement de la voyelle des consonnes gutturales après le »scheva«, s. RÉJ LIV No. 108 (oct. 07),

S. 267-269.

S. 267—269.
† GILLES, J. R., Jeremiah: the Man and his Message. London 1907. 342 S. 80.

KAMPHAUSEN, AD., Jer. 35 2 und 1 Kön. 3 21, s. ThStK 1908, 2, S. 303—306.

HERMANN, JOH., Ezechielstudien (Beiträge zur Wissenschaft vom AT herausgeg. von RUDOLF KITTEL Heft 2). Leipzig 1908. IV, 148 S. 80.

EISELEN, FR. C., The Minor Prophets (WHEDON'S Commentary on The Old Testament Vol. 1X.) New York 1907. 741 S. 80.

ORELLI, C. von, Die zwölf kleinen Propheten übersetzt u. ausgelegt. 3. neubearbeitete Auslage. Mit einem Anhang: Zur Metrik der hebr. Prophetenschriften. (Kurzgefaßter Kommentar A. Altes Test. V. Abteilg. 2. Hälfte). München 1908. VIII, 243 S. Gr.-80.

NOWACK, W., Amos und Hosea. Religionsgesch. Volksbb. II. 9. Tübingen 1908. 48 S. 80. Nowack, W., Amos und Hosea. Kengionsgesen.

48 S. 80.

† Leimbach, K. A., Die Weissagungen des Osee, Amos und Michäas, übers. u. erklärt
(Biblische Volksbücher. Ausgewählte Teile des AT's. 3. Heft). Fulda 1907.

† LARSEN, A. C., Profeten Amos oversat og forklaret. (Stud. fra Sprog- og Oldtidsforskning udg. af det philol. hist. Samfund. Nr. 74). København 1907. 34 S. 80. † FIEBIG, JONA, s. PM 1907, 11, S. 426-435.

SMITH, J. M. P., The Strophic Structure of the Book of Micah, s. AJSL XXIV, No. 2 (January 08), S. 187-208.

SPOER, H. H., Some new Considerations towards the Dating of the Book of Malachi, s. JQR XX No. 78 (January 08), S. 167-186.

† MORIN, G., Le commentaire inédit sur les LXX premiers psaumes du ms. 18 d'Einstedeln, s. Rev. Bénéd. 1908, I, S. 88-94.

† TOY, C. H., On some Conceptions of the Old Testament Psalter, s. AJTh Jan. 1908.

PEASE, A. ST., Notes on St. Jerome's Tractates on the Psalms, s. JBL XXVI (1907), S. 107-131.

S. 107-131.

VAN GILSE, JB., Psalm CVIII, s. TThT VI, 1 (08), S. 73-93.

† CRANE, A. B., The Creed of Righteousness or the Justification by Faith of the Psalm Quicumque. London 1907. 8°.

BARNS, T., The Psalms of Vengeance, s. ET XIX No. 4 (Jan. 08) S. 185-187.

STEINFÜHRER, W., Das Magnificat Luc. 1 identisch mit Psalm 103. Ein sprachwissenschaftlicher Belag. Neubrandenburg 1908. VIII, 343 S. 80.

† OBBINK, H. TH., Spreuken 26:8, s. ThSt. 1908, I.

† MACLAREN, A., The Books of Esther, Job, Proverbs, and Ecclesiastes. London 1908.

418 S. 80.

BEVAN, R. F., Job II. 9, s. ET XIX No. 4 (Jan. 08) S. 190 f. BONUS, ALB., Job II. 9, s. ET XIX No. 6 (März 08) S. 283 f. HOUTSMA, M. Th., Tekstkritische Studiën, s. TThT VI, 1 (08) S. 94-97. [Für Hi 1917

EBERHARTER, A., Kritische Bemerkungen z. hebr. Text des Buches Ekkli, s. ThQ 1906, 1, S. 1-7. Herz. N., Doublets in the Hebrew Ben Sira', s. ET XIX No. 4 (Jan. 08) S. 189f.

POZNANSKI, S., La version espagnole des Alphabets de Ben Sira, s. RÉJ LIV No. 108 (Oct. 07), S. 279 f.

† CHARLES, R. H., The Testaments of the Twelve Patriarchs. Transl. from the Editor's Greek Text and ed. with introd., notes and indices. London 1908. CX, 247 S. Gr.-80.

MÜLLER, M. W., Die apokalyptischen Reiter, s. ZNW 1907 (Heft 4), S. 290-316.

5. Hebr. Grammatik, Lexicon und Verwandtes.

NASTASE, P., La langue arabe dans sa période de formation, s. AlM 08, I (Jan.) S. 21—38; ebenda 08, 2 (Febr.) S 99—118. ANASTASE, P.,

BROCKELMANN, C., Grund'iß der vergleichenden Grammatik der semitischen Sprachen. I Bd. 4. Lief. Berlin 1908. S. 385—496.
† MOULTON, J. H., Lexical Notes from the Papyri, s. Exp Jan. u. Febr. 1908.

Israelitische Religionsgeschichte, alttestamentliche Theologie und Zugehöriges.

† BEHRENS, E., Biblische und babylonische Religion, s. MGWJ 1907, 7/8, S. 385-394. † BENNETT, W. H., The Religion of the post-exilic Prophets. Edinburgh 1907. XII, 396 S. Gr.-8º.

390 S. Gr.-30.

BERTHOLET, A., Religionsgeschichtliches Lesebuch in Verbindung mit W. GRUBE (Berlis),
K. GELDNER (Marburg), M. WINTERNITZ (Prag) und A. MEZ (Basel) herausgegebea.

Tübingen 1908. XXVIII, 401 S. Lez.-80.

† BLEEKER, L. H. K., De zonde der gezindheit in het O d Test. Rede, gehouden bij de
aanv. van het hoogleersambt aan de univ. te Groningen 1907. 36 S. Gr.-80.

† BROWN, C., God and Man: Studies in Old and New Testament. London 1908. 260 S. 80.

FUNN, M. Die Feebaselogie Altigrafe.

FLUNK, M.. Die Eschatologie Altisraels. Argumente u. Dokumente f. d. Existens des Unsterblichkeitsglaubens in Altisrael. L. Argumente und allgemeine Grundlagen. Ians-

bruck 1908 50 S. 8°.
FOOTE, THEODORE C., Visiting Sins upon the Innocent, s. JAmOS Bd. 28, Heft 2 (1907),

bruck 1908 50 S. 50.
FOOTE, THEODORE C., Visiting Sins upon the Innocent, s. JAmOS Bd. 28, Heft 2 (1907), S. 309—316.
GIERSON, CH. T. P., The Last Day, s. ET XIX, 4 (Jan. 08) S. 162—167.
† GRANDJEAN, S., De Molse à Esdras. Les grandes étapes de la législation religieuse d'Israël, s. Liberté chrét. 1907, 10, Sp. 433—454; II, Sp. 496—505.
† GREENHOUGH, J. G., Saints and Sinners of Hebrew Story. London 1907. 246 S. 80.
GRESSMANN, H., Erwiderung auf Prof. F. G. Giesebrechts Besprechung von "Ursprang der i-r.-jüd. Eschatologie", s. ThSiK 1908, 2, S. 307—317.
HOLTZMANN, O., Die Kürzungen des Namens Jahve, s. ZNW 1907 (Heft 4), S. 317 f.
JASTROW, MORRIS, jr., Die Religion Babyloniens und Assyriens. 12. Lieferung. Gießen 1908. II, S. 305—384. Gr.-80.
KITTEL, RUDOLF, Studien zur hebräischen Archäologie und Religionsgeschichte. I. Der heilige Fels auf dem Moria und seine Altäre. II. Der primitive Felsaltar und seine Gottheit. III. Der Schlangenstein im Kidrontal bei Jerusalem. IV. Die Kesselwagen des salomonischen Tempels. Mit 44 Abbildungen (Beiträge zur Wissensch. vom AT Heft 1). Leipzig 1908. XII, 242 S. 80.
† KORTLEITNER, F. X., De polytheismo universo et quibusdam eius formis apud Hebraeos finitumasque gentes usitatis. Innsbruck 1908. XXXI, 343 S. m. 3 Karten. Gr.-80.
† KÖBERLE, J., Die alttestamentl. Offenbarung. 2. völlig neu bearb. Aufl. der Vorträge "Zum Kampfe um das Alte Testament". Wismar 1908. VIII, 143 S. Gr.-80.
KÖNIG, ED., Geschichte des Reiches Gottes bis auf Jesus Christus (Grundrisse der Theologie. Sammlung von Kompendien der theol. Wissenschaften. II. Abteilung. Die alttestamentl. Disziplinen. 1. Teil). Braunschweig und Leipzig, 1908. VIII, 330 S. 8.
LAGRANGE, M.-J., Le règne de Dieu dans l'Ancien Testament, s. RB V, 1 (janvier 08), S. 36—61.

Meinhold. Hans, Die Weisheit Israels in Spruch, Sage und Dichtung dargestellt. Leip-

MEINHOLD, HANS, Die Weisheit Israels in Spruch, Sage und Dichtung dargestellt. Leipzig 1908. VIII, 343 S. 80.

† MOORE, G. F., Notes on the Name mr., s. AJTh Jan. 1908.

\*\*Notes on the Name mr., s. AJTh Jan. 1908.

\*\*Notes on the Name mr., s. AJTh Jan. 1908.

NIKEL, JOHS, Der Ursprung des alttestamentlichen Gottesglaubens. (Biblische Zeitfragen gemeinverständlich erörtert. Ein Broschürenzyklus, hrsg. v. Proff. DD. Joss., NIKEL u. IGN. ROHR. 1. Folge, 2. Helt). Münster 1908. 43 S. Gr. &c.

OFFORD. S., Le Monothéisme d'Israël et le pluriel de Majesté dans les Inscriptions sémi-tiques, s. AlM 1907 Nr. 24 S. 1105—1109.

PERROCHET, A., L'évolution religieuse en Israël, Neuchâtel 1908. 30 S. Gr.-80. † PORTER, F. C., The Pre-existence of the Soul in the Book of Wisdom a. in the Rab-

binical Writings, s. AJTh Jan. 1908.

PRINCE, S. DYNELEY, A Study of the Assyro-Babylonian Words relating to Sacrifice, s. JBL XXVI, 1 (1907), S. 54-61.

ROBINSON, A. C., Lord of Hosts, s. ET XIX No. 4 (Jan. 08) S. 188f.

† SCHMIDT, N., The 'Jerahmeel' Theory and the Historic Importance of the Negeb, s.

Hibbert Journ. Jan. 1908, S. 322-342. SCHRANK, WALTHER, Babylonische Sühnriten bes. mit Rücksicht auf Priester und Büsser

untersucht [LSSt III, 1]. Leipzig 1908. VI, 112 S. 80.

STAERK, W., Das assyrische Weltreich im Urteil der Propheten. Göttingen 1908. VI, 240 S. 80.

240 S. 8°.

STRUNK, H., Das alttestamentliche Oberpriestertum, s. ThStK 1908, 1, S. 1—26.

† TERRY, W. S., Biblical Dogmatics. An Exposition of the Principal Doctrines of the Holy Scriptures. London 1907. 606 S. 8°.

† Vollers, Karl, Die Weltreligionen in ihrem geschichtlichen Zusammenhange. Jena 1907. IV, 199 S. 8°.

Wiener, H. M., Israel's Laws and Legal Precedents, s. BS jan. 08, S. 97—131.

X., Lord of Hosts, s. ET XIX No. 5 (Febr. 08), S. 235 f.

#### 7. Geschichte Israels.

BAUMANN, E., König Saul, s. ThStK 1908, 2 S. 161—176.

BILLERBECK, ADOLF, und FRIEDRICH DELITZSCH, Die Palasttore Salmanassars II von Balawat. Erklärung ihrer Bilder und Inschriften. Nebst Salmanassars Stierkoloß—und Throninschrift von FRIEDRICH DELITZSCH. Mit 4 Lichtdrucktafeln (BAS VI, 1).

Leipzig 1908. III, 155 S. Lex.-80.

KNUDTZON, J. A., Die El-Amarna-Tafeln bearbeitet (VAB: 2. Stück) 6.—8. Lief. S. 481

-768.

KÖNIG, ED., Die Zahl vierzig und Verwandtes, s. ZDMG LXI, 4 (1907), S. 913—917.

† IANDRIEUX, M., Histoire et les histoires dans la Bible. Paris 1907. 96 S. 16°.

PEISER, P. E., Chronik P und synchron, Geschichte, s. OLZ II, I (Jan. 08), Sp. 7—10.

TOFFTEEN, O. A., Ancient Chronology Part I (Researches in Biblical Archaeology Vol. I).

Chicago 1907. XIX, 302 S. 8°.

UNGNAD, A., Zur Chronologie der Kassitendynastie, s. OLZ II I (Jan. 08), Sp. 11—17.

UNGNAD, A., Sumerer u. Akkader, s. OLZ XI, 2 (Febr. 08) Sp. 62—67.

† UPPGREN, A., De mackabeiska konungarnes historia. Stockholm 1907. 4, 236 S. 8°.

#### 8. Geographie Palästinas,

ZDPV XXXI, 1—3 (1908): von Mülinen, E. Graf, Beiträge zur Kenntnis des Karmels, II. Teil (mit 2 Tafeln u. 111 Abbildungen), S. 1—258.

MNDPV 08, Nr. 1. Mitteilungen: Thomsen, P., Die englischen Ausgrabungen in Pa'ästina. I. Tell el-hesī. — Hölscher, G., Eine Fortsetzung der Bibliographie der Palästina-Wissenschaft. — Kurze Mitteilungen. — Nachrichten.

Palästina-Wissenschaft. — Kurze Mitteilungen. — Nachrichten.

PEF jan. o8. — Notes a. News. — Macalister, R. A. St., Sixteenth Quarterly Report on the Excavation of Gezer. — Communications on the "Zodiac-Tablet" from Gezer, from C. J. Ball, C. H. W. Johns, Th. G. Pinches and Prof. Savce. — Jennings-Bramley, W. E., The Bedouin of the Sinaitic Peninsula (continued). — Macalister, R. A. St., Further Tales of the Fellahin, translated. — Masterman, E. W. G., The Fisheries of Galilee. — Macalister, R. A. St., Gleanings from the Minute Books of the Jerusalem Literary Society. — Hauser, C., Notes on the Geography of Palestine. — Macalister, R. A. St., A Sketch of the Grammatical Structure of the Nuri Language. Some Further Observations on the "Craftmen's Guild" of Judah. — Notes and Queries.

BELL, G. L., Durch die Wüsten und Kulturstätten Syriens. Reiseschilderungen. Mit einem Farbendruckbild nach einem Aquarell von John Sargent, R. A., 161 Abbild. nach photogr. Aufnahmen, sowie einer Karte von Syrien. Leipzig 1908. VII, 334 S. Gr.-80.

BRÜNNOW, R., Über Musils Forschungsreisen, s. WZKM XXI (1908), S. 353-374.

CLAPP, RAYMOND G., A Study of the Place-names Gergesa and Bethabara, s. JBL XXVI,

I (1907), S. 62-83.

† GUTHE, H., Palästina, Mit 142 Abbildgn. nach photogr. Aufnahmen u. e. farbigen

Karte. (Land u. Leute. Monographien zur Erdkunde. Hrsg. v. A. Scobel. XXI.) Bielefeld 1908. 167 S. Lex.-80.

† HAGEN, MART., S. J., Atlas biblicus, continens 22 tabulas quibus accedit index topographicus in universam geographiam biblicam (Aus: Cursus scripturae sacrae auctoribus R. Cornely, J. Knabenbauer, Fr. de Hummelauer aliisque Soc. Jesu presbyteris). Paris 1907. VIII S., 116 Sp.

HARFOUCHE, J., Une tournée pastorale dans la Hte Galilée (fin), s. Alm 1907 Nr. 24
S. 1125—1131.

MUSUL Alois Arabia Petraes II Edom. Topogr. Paisabericht, J. Teil. Mit. I In.

MUSIL, ALOIS, Arabia Petraea. II Edom. Topogr. Reisebericht, I. Teil: Mit I Umgebungskarte von wâdi Mûsa (Petra) u. 170 Abbild. im Texte. Wien 1908. XII, 343 S. 2. Teil: Mit I Übersichtskarte des Dreiecknetzes und 152 Abbild. im Texte. Wien 1908. X, 300 S. Lex.-80.

WARD, CL., The Temple of Helios (?) at Kanawät, s. Amer. Journ. of Archaeology XI, 4 (1902) S. 282-205.

(1907), S. 387-395.

# 9. Archiologie,

9. Archāologie.

ERET, W., Das Jobeljahr, s. OLZ X (Dez. 07), Sp. 636—638.

† HANHAUER, J. E., Folk-Lore of the Holy Land. Moslem, Christian and Jewish. Ed. by M. PICETHALL. London 1907. 348 S. 8°.

LITTMANN, ENNO, Arabische Beduinenerzählungen. L. Arabischer Text. VIII, 58 S. II. Übersetzung mit sechsehn Abbildungen. XI, 57 S. (Schriften der Wissenschaft. Gesellschaft in Straßburg 2 u. 3). Straßburg 1908. 4°.

MARTIN, LOUIS, Stèle de Mescha. Inauthenticité de la copie partielle manuscrite qui l'a fait connaître, s. ZDMG LXI, 4 (1907), S. 921—925.

PERNIER, L., Lavori eseguiti dalla Missione archeologica italiana in Creta dal 2 aprile al 12 settembre 1906 (Relazione al Prof. E. De Buggiero presidente della Scuela Italiana di Archeologia), s. RAL XVI, No. 6—8 (Dec. 07), S. 257—303.

POIDEBARD, P. A., Une Noce Tcherkesse, s. AlM 08, 1 (Jan.), S. 13—21.

PUCHSTEIN, O., Die neueren Ausgrabungen in Palästina, s. Archäol. Anzeiger Beibletz zum JDAI 3. Heft 1907 Sp. 275—357.

ROBERTS, ROBT., Das Familien-, Sklaven- und Erbrecht im Qorân [LSSt II, 6]. Leipzig 1908. IV, 56 S. 8°.

SPIEGELBERG, W., Der Name der Hebräer, s. OLZ X (Dez. 07), Sp. 618—620.

SPIEGELBERG, W., Zu dem demotischen Ostrakon mit jüdischen Eigennamen, s. OLZ (Dez. 07), Sp. 642.

SPIEGELBBRG, W., Z. (Dez. 07), Sp. 642.

(Dez. 07), Sp. 642.

SPOER, HANS H., Some Hebrew and Phoenician Inscriptions, s. JAmOS Bd. 28, Heft 2 (1907), S. 355-359 [1. New Ossuaries from Jerusalem. 2. A Phoenician Seal].

TORREY, CHARLES C., Epigraphic Notes, s. JAmOS Bd. 28, Heft 2 (1907), S. 349-354.

[I. An Inscription from the "High-Place" of the Goddess Al-Uzsa, in Petra. 2. A Votive Statuette with a Phoenician Inscription. 3. A Phoenician Seal].

UNGNAD, A., Die älteste Erwähnung des Pferdes, s. OLZ (Dez. 07), Sp. 638 f.

WEBER, OTTO, Studien zur südarabischen Altertumskunde III (MVAG XII. 1907, 2).

Mit 7 Tafeln. Berlin, 102 S. Gr.-80.

WINCKLER, H., Zu Sûri, s. OLZ (Dez. 07), Sp. 643.

VINCENT, H., Les fouilles anglaises à Gézer. — Les fouilles autrichiennes à Jéricho. —

Une mossalque chrétienne au mont des Oliviers. — Bustes funéraires palestiniens, s.

Une mosalque chrétienne au mont des Oliviers. - Bustes funéraires palestiniens, a RB V, 1 (janvier 08), S. 114-127.

# 10. Aramaica.

The Great Discoveries at Elephantine, s. ET XIX No. 5 (Febr. 08), S. 194-198.
† Cook, S. A., The Jewish Temple of Yahu, God of the Heavens, at Syene, s. Exp. Dec. 1907, S. 497-505.
† Cook, S. A., Supplementary Notes on the New Aramaic Papyri, s. Exp. Jan 1908,

S. 87-96.

ERRDMANS, B. D., Ken nieuwe Jahwe-tempel, s. ThT XLII, I (Jan. 08) S. 72-81.
GUNKEL, H., Der Jähltempel in Elefantine, s. Deutsche Rundschau XXXIV Heft 4
(Jan. 08), S. 30-46.
HOFFMANN, G., Bemerkungen zu den Papyrusurkunden aus Elephantine, s. WZMK 1907.

4, S. 413-415.

Lévi, I., I. Le temple du Dieu Yahou et la colonie juive d'Éléphantine au V° siècle avant l'ère chrétienne, s. RÉJ LIV No. 108 (October 1907), S. 153-165.

Lévi, I., II. Notes sur le texte araméen du Testament de Lévi récemment découver, L. DEL LIV No. 108 (October 1907), S. 166-180.

REJ LIV No. 108 (October 1907), S. 166-180.

Löw, Im., המוניח in dem Papyrus von Elephantine, s. WZKM 1907, 4, S. 415 f. † Margoliouth, S., and F. L. Griffith, The New Papyri of Elephantine, s. Exp Dec. 1907, S. 481-496.
MÜLLER, D. H., Die Korrespondenz zwischen der Gemeinde von Elephantine und den

Söhnen Sanabalats, s. WZKM 1907, 4, S. 416-419.

ONZEVALLE, P. S., Nouveaux Papyrus araméens, s. AlM 08, 1 (Jan.), S. 51-60; eben-

RONZEVALLE, P. S., Nouveaux P. da o8, 2 (Febr.), S. 118-126. † SACHAU, ED., Drei aramäische Papyrusurkunden aus Elephantine. [Aus: ABA] Neudr.

Berlin 1908. 46 S. m. 2 Taf. Lex.-8°.

SMEND, RUD., Zu den von E. Sachau herausgegebenen aramäischen Papyrusurkunden aus Elephantine, s. ThLZ 1907, No. 26, Sp. 705—711.

STÄHELIN, Dr. FELIX, Israel in Ägypten nach neugefundenen [aramäischen] Urkunden. Vortrag. Basel 1908. 24 S. 8°.

## 11. Judaica.

RS 16° Année. — Janvier 1908. HALÉVY, J., Recherches bibliques: Le prophète Zacharie S. 1—34. — HALÉVY, J., La conversion de saint Paul S. 35—61. — HALÉVY, J., Correspondance sumérologique S. 62—64. — HALÉVY, J., Notes sumériennes (suite) S. 65—84. — Cantique syriaque sur saint Thomas S. 85—94. — Inscription araméenne d'Eléphantine S. 95—99. — HALÉVY, J., Bibliographie S. 99—122.

ABRAHAMS, I., Some Rabbinic Ideas on Prayer, s. JQR XX No. 78 (Jan. 08),

S. 272-293.

BACHER, W., Essai d'une nouvelle Explication de l'expression אָּיָחֶימָא, s. RÉJ LIV No. 108

(Okt. 07), S. 273-275.

BACHER, W., Deux corrections aux poésies de Samuel Hanaguid, s. RÉJ LIV No. 108
(Oct. 07), S. 275.

BAUER, J., Les juifs comtadins pendant la Révolution, s. RÉJ LIV No. 108 (Oct. 07), S. 284.

BOGRATS HOFF, Dr. Ch., Entstehung, Entwickelung und Prinzipien des Chassidismus. Berlin 1908. 63 S. Gr.-80. BUECHLER, A., Le mot DOPPM dans le Kaddisch, s. RÉJ LIV No. 108 (Oct. 07),

S. 194—204.

DARMESTETER, A., Les Gloses françaises de Raschi dans la Bible (suite), s. RÉJ LIV
No. 108 (Oct. 07), S. 205—235.

† Erzbetrüger, der, Sabbatai Sepi, der letzte falsche Messias der Juden, unter Leopolds I. Regierung. Im Jahr der Welt 5466 und dem 1666sten nach Christi Geburt.
Halle 1760 (Anastat. Neudruck). Berlin 1907. 32 S. m. 1 Bildnis. 80.

† ESCHELBACHER, JOS., Das Judentum u. das Wesen des Christentums. Vergleichende
Studien. 2. Aufl. Berlin 08. XI, 170 S. Lex. 80.

GUNZBURG. DAVID DE La Cabale à la veille de l'apparition du Zohar.

Studen. 2. Aun. Berlin ob. Al, 170 St. Dear-ot. Guzsburg, David De, La Cabale à la veille de l'apparition du Zohar. אסמחל בן רחם (suite), s. Hakedem I, 3 (Sept. 07), S. 111—121.

HARKAYY, A., מנגיוה מורחית אחת בהביבליותיקה הקסרית בפטרסבורג (Aus einer orientalischen Genizah in der Kaiserl. Öffentl. Biblioth. zu St. Petersburg [Fortsetz.]), s. Hakedem

I, 3 (Sept. 07), S. 124-128.

HART, J. H. A., Philo of Alexandria IV., s. JQR XX No. 78 (Jan. 08), S. 294-329.

HILDENFINGER, P., La typographie hébraïque de Villeneuve, s. RÉJ LIV No. 108 (Oct. 07),

S. 259-266. Krauß, Sam., Bad und Badewesen im Talmud, s. Hakedem I, 3 (Sept. 07), S. 87-110.

† Lewy, Dr. Imman., Mose ben Maimûni's Mischnahkommentar zum Traktat Baba Bathra (Kapp. V—X). Arabischer Urtext mit hebr. Übersetzg., Einleitg., deutscher Übersetzung nebst krit. u. erläut. Anmerkgn. Berlin 1907. 67 + 37 S. Gr.-8°.
† Lorge, M., Samuel el-Magrebi: Die Speisegesetze der Karäer, nach einer Berliner Handschrift im arab. Urtext hrsg. u. m. deutscher Übersetzung, Einleitg. u. Anmerkgn. versehen. Berlin 1907. 24 + 78 S. Gr.-8°.

Markon, Isaak, Eine jüdisch-agyptische Verkaufsurkunde aus dem XIII. Jahrh., s. Hakedem I, 3 (Sept. 07), S. 126-130.

Marmorstein, A., Les "Épicuriens" dans la littérature talmudique, s. RÉJ LIV No. 108 (Oct. 07), S. 181-193.

MARX, A., The Expulsion of the Jews from Spain, s. JQR XX No. 78 (Jan. 08), S. 240

MARX, A., -271.

MITRANI-SAMARIAN, S., I. Le sac de Cordoue et le testament d'Anton de Montoro. II. Un sermon valencien de saint Vincent Ferrer. III. Un typographe juif en Espagne avant 1482, s. RÉJ LIV No. 108 (Oct. 07), S. 236-252.

MITRANI-SAMARIAN, S., Deux Juiss capturés par les Uscoques, s. RÉJ LIV No. 108 (Oct. 07), S. 280 f.

(Oct. 07), S. 2801.

† Monumenta judaica. Hrsg. v. Aug. Wünsche, Wilh. Neumann u. Sal. Funk. Pais Il. Monumenta Talmudica. I. Serie. Bibel und Babel, bearb. v. Sal. Funk. 1. Bd. 4. Heft. S. 161—242 m. I Karte. Wien 07.

† Moses ben Maimon. Sein Leben, seine Werke u. sein Einfluß. Zur Erinnerung an den 700. Todestag des Maimonides brsg. v. der Gesellsch. zur Förderg. der Wissensch. des Judentums durch Prof. W. Bacher, Dr. M. Brann, Prof. D. Simonsen unter Minister und Babel. Der Schalenter und Babel

des Judentums durch Prof. W. BACHER, Dr. M. BRANN, Prof. D. SIMONSEN unter Mitwirkung v. Rabb. Dr. J. GUTMANN, stellvertret. Vorsitzenden der Gesellsch. I Ed. Leipzig 1908. VIII, 495 S. Gr.-80.

OCHSER, SCH., Zur Kritik der "Sidra di Nischmata", s. ZDMG LXI, 4 (1907), S. 918-920.

OCHSER, SCH., Zur Kritik der "Sidra di Nischmata", s. ZDMG LXI, 4 (1907), S. 918-920.

An Introduction to the Study of Juasism from the New Testament Period. London 1907. XV, 443 S. 80.

PORGES, N., Eine Geniza-Studie, s. JQR XX No. 78 (Jan. 08), S. 187-210.

POZNANSKI, S., The Karaite Literary Opponents of Saadish Gaon in the Fourteenth to Nineteenth Centuries, s. JQR XX No. 78 (Jan. 08), S. 216-231.

POZNANSKI, S., Le nom de 'Isâ porté par des Juis, s. RÉJ LIV No. 108 (Oct. 07), S. 276-270.

POZNANSKI, S., Le nom de Isa porte par des juits, s. REJ LIV No. 108 (Oct. 07), S. 276—279.

REINACH, TH., Hérodote et le Talmud, s. RÉJ LIV No. 108 (Oct. 07), S. 271—273.

SCHWAB, M., Une homélie judéo-espagnole, s. RÉJ LIV No. 108 (Oct. 07), S. 253—258.

SCHWAB, M., Une inscription hébraique à Chalcis, s. RÉJ LIV No. 108 (Oct. 07), S. 2521.

† Talmud, der babylonische, m. Einschluß der vollständigen Mišnah. Hrsg nach de 1. zensurfreien Bombergschen Ausg. (Venedig 1520—23), nebst Varianten der späteren, v. S. Losja, J. Berlin, J. Sirkes u. 22. revidierten Ausgaben u. der Münchener Talmubhandschrift, möglichst sinn- u. wortgetreu übersetzt u. mit kurzen Anmerkungen versehen v. Lazarus Goldschmidt. Vill. Bd. 2. Líg. Des Traktats Zebahim 2. Hälfte Leinzig 1007. S. 225—403. Lex.-80.

Leipzig 1907. S. 225—403. Lex.-8°.
† WINCKLER, SIEGFR., Bemerkungen zu dem Talmud-Thema Taam Keikar (in hebr. Spt.)
Frankfurt a. M. 35 S. Gr.-8°.
WORMAN, E. J., The Exilarch Bustānī, s. JQR XX No. 78 (Jan. 08), S. 211—215.

#### 12. Anhang.

† ZA XXI, 1/2 (08). — HARTMANN, M., Die südarabischen Inschriften Louvre 15-29. — HILPRECHT, H. V., Die Stellung des Königs Ura-imitti in der Geschichte. — Sarauw, C., Die altarabische Dialektspaltung. — LITTMANN, E., Abessinische Glossen. — Cantor, M., Babylonische Quadratwurzeln und Kubikwurzeln. — Worrell, W. H., The interrogative particle in arabic according to native sources and the Kuria.

— NÖLDEKE, TH., Syrische Inschriften. — POEREL, A., Das seitliche Verhältnis der zweiten Dynastie der größeren Königsliste sur dritten Dynastie. — THUREAU-DANGE, F. zweiten Dynastie der großeren Königsliste zur dritten Dynastie. — THUREAU-DANGM, F., La deuxième dynastie du Canon royal et la date de la fondation du royaume bab-lonien. — BARTH, J., Zu den Papyrusurkunden von Elephantine. — NÖLDEKE, TH., Neue jüdische Papyri. — Löw, I., Der Reis (in Palästina und in jüdischen Schriften) — POEBEL, A., Das Verbum im Sumerischen. — VOLLERS, K., Der Name Moab. — FRAENKEL, S., Zu den Papyri von Elephantine. — GOLDZIHER, I., Notizen zu der Zauberformel ZA XX, 406 ff. — Aus einem Briefe des Herrn Dr. D. KÖNSTLINGER an C. BEZOLD. — CONDAMIN, A., Une nouveille inscription de Samši-Adad. C. BEZOLD, Zu der neuen Inschrift Samši-Adad. — STEVEK M. (1998) — hebyl Meni Zu der neuen Inschrift Samši-Adad's. — STRECK, M., wass (Lass) — babyl. Mami (Mama)? Karduniaš. — P. E. HUBER, Die Personennamen in den Keilschriftenurkunden aus der Zeit der Könige von Ur und Nisin, bespr. v. F. THUREAU-DANGIN.

# Textkritische Studien II.

Von Johannes Dahse, Pfarrvikar in Kervenheim (Kreis Geldern).

## 1. Zur Herkunft des Textes der Gruppe fir.

Wir haben auf S. 18 f. auf die Merkmale aufmerksam gemacht, die von dem lucianischen Charakter der Gruppe fir Zeugnis zu geben scheinen. Es fragt sich nun, wie sich unsere Gruppe zu der Charakteristik verhält, die Theodoret von der Methode Lucians entwirft. Nach Nestle beschreibt Theodoret die Tätigkeit Lucians dahin, daß er ταῖς προγεγραμμέναις ἐκδόσεσιν ἐντυχὼν, ἐγκύψας δὲ καὶ τοῖς Ἑβραϊκοῖς μετὰ ἀκριβείας τὰ . . . τοῦ καταλόγου τῆς ἀληθείας πόρρω τυγχάνοντα διορθωσάμενος ἐν τοῖς οἰκείοις τῆς γραφῆς χωρίοις ἐξέδοτο τοῖς Χριστιανοῖς ἀδελφοῖς.² Ist unsere Gruppe von Lucian, so muß sie also nach diesen Worten Anzeichen einer Benutzung der Übersetzungen des Aquila, Symmachus und Theodotion an sich tragen. Ich habe das hexaplarische Material, das HP und BM³ bieten, mit den Lesarten von fir verglichen und folgendes gefunden. Eine Benutzung der genannten Übersetzungen zeigt sich 6 14 τετραγωνων β ασηπτων fi² krt Chr, pr ασηπτων g

nach cod M liest α΄ ασιπτων τεθεωμενων, das ασηπτων bei fiar, das wir auch im Triodium von 1580 haben, stammt also von α΄. 276 haben fi eg coc2 ιδου statt ιδε und geben damit nach cod s die Lesart von α' θ΄. Vielleicht ist auch 317 παρελογισατο bei El = α' σ' nach Mjs

<sup>&</sup>lt;sup>z</sup> Die Sigla für die herangezogenen Übersetzungen sind dieselben wie in der großen Cambridger Septuaginta: A = armenisch; & = bohairisch; (& ! editio de Lagarde; & w editio Wilkins; & P codex Paris Bibl. Nat. Copt I); & = sahidisch; & = āthiopisch (& c Dillmann's codex C; & f Dillmann's codex F; & P codex Paris Bibl. Nat. Eth. 3); & = altlateinisch; & = palästinensisch-aramäisch; & = syrisch-hexaplarisch.

<sup>2</sup> Siehe NESTLE im Philologus 1899, S. 125.

<sup>3</sup> BM = Große Cambridge Septuagint, siehe NESTLE Sept.-St. V 5.

<sup>4</sup> Übersetzungen, offenbare Schreibsehler und die Unterschiede, die man beim Zitieren von D macht, sind unberücksichtigt geblieben.

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 28. 1908.

hierher zu rechnen. An der Stelle 329 stimmt ο ειπων, das wir bei si und bcdhbklmnpwal κc2d2 Chr Cyr lesen, mit der Lesart des α΄ ο΄ nach jv überein. 33 12 geht πορευθωμεν bei AD blrw nach M auf α΄, nach j auf σ΄ zurück. 418 haben dnprvixtw σοφιστας statt σοφους: im 24 ν. gebraucht nach M dieses Wort θ΄. 44 31 ist λυπης bei sir abwb2 Chr nach M (ν) aus α΄. Auch das εγκεκλεισμενους DE hlnrst 39 22 muß nach συγκεκλεισμενους fi

Mjv auf eine der genannten Übersetzungen zurückgehen; leider fehlt de genauere Angabe,  $\alpha'$  wird es nach 403 nicht sein.

Außer diesen wörtlichen Übereinstimmungen haben wir nun auch Fälle, an denen der Verfasser unserer Rezension offenbar durch Rücksicht auf jene Übersetzungen zu einer Abweichung von der ihm vorliegenden LXX veranlaßt wurde. Dahin möchten wir rechnen: 3 1 statt φρονιμωτατος: φρονιμωτερος bei Dimerume Theoph Or-lat Eus Chr 1/2 Lucif, veranlast durch das πανουργοτερος, das nach M: α', nach v: σ' gab. Wenn der vorlucianische Theoph diese Lesart schon bietet, so braucht sie ihm nicht vorgelegen zu haben, sondern kann auf seine eigene Rechnung kommen. 8 20 der Plural καρπωσεις i\*r gewählt unter dem Einfluß des αναφορας von σ bei jsv. 27 1 statt des gewöhnlichen ημβλυνθησαν lesen DEilr das wörtlichere ημβλυωπησαν, vgl. α' ημαυρωθησαν bei M; siehe auch 48 10, wo nur bdi\* ptw εβαρυνθησαν, die übrigen εβαρυωπησαν (qu εβαρυωνησαν) geben. — Absichtlich führen wir hier nicht an die Stellen, an denen nur eine Handschrift unserer Gruppe derartiges zeigt; denn da kann es sich ja immer um eine Sonderlesart des betreffenden Kodex handeln. Sonst hätten noch angeführt werden können: 1 27 + εν εικονι fc 2 Eus 1/6 (vgl. σ' Mv) 3 20 ευα οπες εστιν ζωη f Chr (α' αυα M) 14 13 του αμορραιου f. (σ' jsv) 26 32 Λ ουχ bei f, vgl. HP: οι λ<sub>o</sub> ευρομεν, hoc est ουχ non agnoverunt; und inbetreff der unserer Gruppe nahestehenden Handschriften wäre zu vergleichen: 1515 παιδεια αγαθη l (α΄ πολια αγαθη Msv 23 11 κυριε + μου l (α΄ M) 2934 ]σ' πολια αγαθη j

προςκειται προς με Ε (α'[M]s).

Eine Beeinflussung durch die  $\lambda_0$  zeigt sich 74, wo fier  $\pi\alpha\nu$  to exavastyma, oi  $\lambda_0$  nach c2  $\pi\alpha\nu$  to avastyma haben.

Durch Vorstehendes dürste bewiesen sein, daß der Versasser von fir die Übersetzungen des a o gekannt hat; die Frage, ob er sie durch des Origenes Hexapla oder auch unabhängig davon kennen gelernt hat, lasse ich unentschieden. Daß er aber das Werk des Origenes benutzt hat, zeigt 1916. Da geben die hexaplarischen Handschiften

acoxc2 (mit unerheblichen Abweichungen) den Zusatz και εξηγαγοσαν αυτον και εθηκαν αυτον απέζω της πολέως, ähnlich mjmgvmg. Unser Revisor benutzt 19 17 das in jenem Zusatz enthaltene απεξω της πολεως, wir haben nämlich 19 17 für εξω bei ir εκ της πολεως, bei fa: pr εκ της πολεως, bei Dgn + της πολεως. Auch 33 1, wo die hexaplarischen Kodices aus θ' hinzufügen τοις οφθαλμοις αυτου hat f + τοις οφθαλmoic.

Schließlich können wir nun aber noch auf zwei Stellen hinweisen, an denen unsere Gruppe mit den Lesarten Verwandtschaft zeigt, die o συρος hat! 24 50 haben nämlich statt κακον καλω die Zeugen filr Chr 1/3 κακον η καλον und äthiopische Übersetzung Chr. 1/3 καλον η κακον; ο συρος aber nach jc2 η καλον η κακον! 37 2 lesen α' ο συρος και ο εβραιος : κατηνεγκεν nach j[c2], so haben aber von den LXX-Zeugen fi\*, außerdem La\* dkmnptx syr-hex. Cyr-ed 1/2. Hiermit können wir unsere Übersicht schließen; denn zur Genüge geht aus ihr hervor, daß der Verfasser von fir die Methode LUCIANs angewendet hat und wir haben einen weiteren Beweis dafür geliefert, daß uns in fir für die Genesis Lucian vorliegt. Mit vorstehender Ausführung ist dann zugleich die Streitfrage zwischen WENDLAND und SCHÜRER, ob LUCIAN α΄ σ΄ θ΄ benutzt habe, zugunsten SCHÜRERs entschieden.

Nun haben wir schon davon gesprochen, daß mit unserer Gruppe fir die äthiopische Übersetzung nahe verwandt ist. Da können wir nun hier hinzustigen: Wie fir Beziehungen zum "Syrer" hat, so auch der Äthiope. Ich verweise dafür an diesem Orte nur auf 31 7 äthiopisch "decies", wo nach c2 ο συρος δεκακις hat. Und weiter: wie fir die "andern Übersetzungen" benutzt hat, so auch der Äthiope 24 47 31 33 43 8 43 14. Endlich bleibt hier noch zu erwähnen 34 2. Da gibt der Hex-Apparat von BM: ο χορραιος] α' σ' ο ευαιος (nach Mvc2), so von den LXX-Zeugen bei BM nur Dillmanns äthiopischer Kodex C und Cyr-ed. Nach DE LAGARDE haben die Ausgaben b (= sixtina) c (= compl.) den Namen ευαιος. Da "b" jünger als "c" ist, stammt die Sixtina-Lesart aus der Compl. und eine der Handschriften, deren Kollationen von den spanischen Herausgebern benutzt worden sind, wird ευαιος im Texte haben. Nun hat aber sowchl die Handschrift, die dem kompl. Pentateuch zugrunde liegt HP 108, als auch diejenige, die in der Genesis soviel zu dem kompl. Texte beigesteuert hat HP 129: χορραιος. Aus welcher griechischen Handschrift stammt dann aber ευαιος? Da möchte ich hier auf den Codex Carafae HP 246 aufmerksam machen, über den BATIFFOL im Bulletin critique 1889 S. 112-115 gehandelt hat. Dieser bietet nämlich Lesarten. die außer ihm nur die komplut. Ausgabe gibt, z. B. 50 3 cod 246 αριθμουνται, ebenso compl., eine Lesart, die wir bei BM vergeblich suchen. Ferner ist dieser Kodex, wie ich durch Vergleichen seiner von BATIFFOL veröffentlichten Lesarten mit denen von 56 festgestellt habe, auch in der Genesis ein naher Verwandter von 53 56 129; daß er in den Sam-Büchern zu der Gruppe 19 56 82 93 108 gehört, konnte man schon aus HP und FIELD erkennen. Aus diesem Kodex wird 342 das komplut. ευαιος stammen. Dringend wünschenswert ist es, daß möglichst bald jener Codex Carafae vollständig kollationiert werde. Wir erlangen damit einen neuen Vertreter der Rezension LUCIANS. Liegt erst seine vollständige Kollation vor, dann wird es sich auch durch genaues Vergleichen dieser Handschrift mit HP 129, mit dem Vatikanus B und mit der Ausgabe c feststellen lassen, welches der Codex Carafae ex magna Graecia advectus ist, von dem die Herausgeber der Sixtina sagen, "qui liber cum Vaticano codice ita in omnibus consentit, ut credi possit ex eodem archetypo descriptus esse", und welches die Handschrift ist, die den Spaniern vorgelegen hat und die nach ihnen nuper e Syria advectus sei.

# 2. Die Heimat des Textes von egj.

Für die Gruppe fir haben wir Beziehungen zu Syrien konstatieren können; die Gruppe egj (unser HESYCHIUS) hat Beziehungen zu Ägypten. Unter den Oxyrhynchos-Papyri befindet sich auch einer, der Bruchstücke der Genesis enthält, nämlich Nr. 656, bei BM genannt U4. Wie ich aus R. HELBING, Grammatik der Septuaginta, S. 9 ersehe, schreibt man ihn dem 3. Jahrhundert zu. Es dürfte sich lohnen, seinen Beziehungen zu den von uns gefundenen Rezensionen nachzuspüren. Ich gebe zunächst nach dem bei Kap. 42 angewandten Schema die Varianten der Rezensionen für die Stellen, die unser Papyrus enthält. Wenn jenes Schema auch hier anwendbar ist und alle wichtigeren Varianten in ihm untergebracht werden können, so dürfte damit seine Richtigkeit bewiesen sein.

## Gruppe acmosxc2

Zusätze nach dem Hebräer: 19 33 αναστηναι + αυτην a c x; 19 35 αναστηναι + αυτην a c x; 20 10 τουτο] pr. το ρημα a c m o x λ 3 (sub \*):

Es sind Fragmente aus Kap. 14 15 19 20 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hier sind auch die Übersetzungen, wenn sie mit Lesarten unserer Gruppen übereinstimmen, als Zeugen mit angeführt, aber nicht die V\u00e4terzitate und nicht die Varianten einzelner Zeugen, da es uns hier nur auf das Verh\u00e4ltnis von U, zu unseren Gruppen ankommt.

- το ρημα c2; 20 11 θεοσεβεια] + \*dei \$; 24 45 των ωμων + αυτης S acmoxc2 f λ \$; vgl. auch 24 45 ευθυς] και ιδου D: pr και ιδου bw: + ecce \$.
- 2. Weglassungen gemäß dem Hebräer: 20 2 εφοβηθη αυτην om U4 a\*coxc2 dg p λε: sub 3; 20 4 αγνοουν και sub 3; [207 erstes οτι sub 3]; 24 44 τω εαυτου αβρααμ sub ÷ M; 24 46 om. επι τον βραχιονα sodaß es heißt υδριαν αυτης αφ εαυτης DS aos<sup>txt</sup>xc2 bflquv<sup>txt</sup>w.
- 3. Dem Hebräer besser entsprechende Stellung haben wir 19 38 bei acmo xc2n; 20 5 inbetreff des ersten μοι bei acmoxc2 λ3; [inbetreff des zweiten μοι bei cax λ;] 24 41 inbetreff des σοι bei DA p (nach HP bei I Alex 59 71 106); [2444 θεραποντι αυτου bei SU4 (vid) acmo(s)xc2 d fipt (v) λ]; vgl. auch δικαιον και αγνοουν 20 4 bei jsv.
- 4. Wörtlichere Übersetzung 203 ηλθεν acmoxc2 λ8; 2440 ενωπιον S\* (Scams εναντιον) no; 2443 εκπορευονται Sacmoxc2 bw λ8.
- 5. Sonstiges 20 4 απολεις] ουκ απολεσεις a: ουκ αποκτενεις bw; 24 29 λαβαν² + επι τον τοπον acoc2; 24 29 Stellung εξω προς τον ανθρωπον acoc2; 24 37 ωρκωσεν acoc2.

# Gruppe egj<sup>1</sup>

- Veränderungen hinsichtlich der Pronomina, Präpositionen, Konjunktionen und sonstiger Partikel: 19 34 τη] pr εν ej bw; 19 38 om και 14 16 130 6°;
   203 εν υπνω] [ενυπνιω e 18 57 CN εν ύπνιω 77 78; 20 5 erstes [εν ενυπνιω j 14 16 38 73 131
  - μοι om j 8<sup>1p</sup> 57 73 78; 205 om εν ej bcow 8; 207 νυν] νυνι ej; 20 11 τε] δε ej Ε 8; 24 30 εν ταις χερσι egj; 24 30 οτε] οτι e dpq λ 14 16 18 25 77 79 106 131; 24 41 γαρ εαν] δε εαν egj; 24 43 και αι] αι δε DMU<sub>4</sub> (vid) egj hlqs<sup>mg</sup>tuv<sup>mg</sup> 8.
- Veränderungen hinsichtlich sonstiger Synonymen 24 35 μοσχους] βοας egj.
- Verdeutlichungen 19 33 και<sup>3</sup>] η εν τω ej; 24 43 εστηκα] εφεστηκα
   U<sub>4</sub> egj<sup>mg</sup>bhlqs<sup>mg</sup>tuv<sup>mg</sup>wy (αφεστηκα 71 73<sup>mg</sup>).
- 4. Stilistisches 206 σου εγω egj svx; 2439 πορευθησεται U4 gjtxtsmg.
- 5. Sonstiges 19 37 μου + ουτος ejx (vgl. 19 38 μου + hic β<sup>1</sup>) 20 4 κυριε + ο θεος ej; 24 38 μου<sup>3</sup> + ισαακ egjls<sup>mg</sup>v<sup>mg</sup>; 24 39 om τω κυριω

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wo BM nur eine Handschrift als Zeugen anführt, sind auch die Angaben von HP berücksichtigt.

μου eg 18 79  $CN^{z}$ ; 24 42 ελθων + εγω e; 24 46 om μου egj; 24  $\mu$  υδριαν αφ εαυτης U4 (vid) egj<sup>tzt</sup>cdnp  $\lambda \in$ .

# Gruppe fir

- Zusätze 15 8 ειπεν δε + αβραμ fn λ; 19 38 αμμαν + λεγουσα fir egj dpyb M λε; 20 5 αδελφη] pr οτι Ε fir et; αδελφος] pr οτι Ε fir egm; 20 8 οι ανδρες + τον κυριον fir ej (+ τον θεον c2); 20 10 εποιησας + μοι fir; 24 31 κυριος + ο θεος fir; 24 39 ειπα δε + εγω fir egj; 24 40 beim Gottesnamen + μου fir acx λ; 24 4 υδρευσομαι + εως αν πασαι πιωσι fir; 24 45 με² + μικρον υδωρ fir bd (υδωρ μικρον) ptw (— Samarit. und Syrer!)
- 2. Vertauschungen von Synonymen 24 28 ανηγγειλεν LΔ2 fir bdlptw 24 42 εις αυτην fir egj dp.
- 3. Stilistisches 19 34 τη νεωτερα LU4 fir ej; 19 37 εκαλεσεν δε ir; 20 9 εποιησας ir; 24 42 πορευσομαι fir gt; 24 42 om νυν ir egjh; 24 47 επηρωτησα M fir egj hqtu.
- 4. Abweichende Stellung 19 36 λωτ post αυτων fir; 24 30 της αδελφης αυτου ρεβ. ir €; 24 34 αβρααμ ειμι εγω f bnw λ; 24 45 συντελεσω post με fir egj bdpw; (vgl. 24 46 υδριαν επι τον βραχιονα αυτης αφ εαυτης A irmyj™ss™sv™s).

# Gruppe dnp(t)

- 1. Vom Hebräer abweichende Stellung 24 34 ειμι εγω του αβ. dp; 24 29 επι την πηγην προς τον ανθρωπον dpsv.
- 2. Zusätze gegen den Hebräer 158 ειπεν δε + αυτω dp 81 €; 1934 ιδου + εγω dgp f λ; 203 εν υπνω + αυτου dgp;
- 3. Auslassungen 207 οτι dp; 20 10 ειπεν αβρααμ dnp; 24 30 τω ρηματα dnp; 24 30 ρεβ. dpjs v; 24 30 της αδελφης αυτου dfn.
- 4. Sonstiges 20 6 αμαρτανειν U4 bdfgp (c2); 24 35 εγενετο mit folgendem Subjekt dptsv (letzteres εγενοντο); 24 39 ου + μη dpstxt w (ουν μη νtxt) 24 40 ευηρεστησω dp. (ειπον 24 39 dp; 24 42 dp abflw; 24 45 dpa).

Aus vorstehenden Listen ergibt sich, daß U4 nur 1934 die Lesart von fir teilt, an einer Stelle, wo auch ej dieselbe Lesart hat; daß nur einmal 206 U4<sup>b</sup> nach dfgp korrigiert, daß aber an zwei Stellen U4

I CN — Catena Nicephori. Es ist bisher nicht beachtet worden, daß der Koder Alexanders, der zu dieser gedruckten Catena benutzt wurde, und der, geschrieben 1104. Lev.-Ruth enthielt, identisch sein dürfte mit dem jetzigen Codex Lambeth 1214, was Jahre 1104, enthaltend Lev.-Ruth!

hexaplarischen Einfluß zeigt und an vier Stellen die Lesarten von egj gibt. Noch deutlicher wird aber sein Verhältnis zu egj, wenn wir nun die Stellen betrachten, an denen sich die LXX-Zeugen in zwei Heerlager teilen. Dies ist der Fall<sup>1</sup>

אני ? Σγω ειμι M dfglprstvc2d2 ΒCE: | εγω ADU4 abehjmnoquwxy

7 - am Schluß om AU4 behjgruwy

8 — + τουτο nach γνωσομαι Mdgnptd2 om AU4 Dabefhilmo grsuv

1933 Μπεκεινη U4abcdfgimoprstvwxc2 ταυτη ADE Mehjlnquy &

34 Μοκ χθες L bcdefghijlmnpqrx

(+ τη νυκτι εκεινη d 35 αυτης (+ την νυκτα εκεινην U4 (f) gia? pstvc2

8 οι ανδρες U4 bdefijpqrsmgtuw 11 αρα AEMU4 behjlnsmgwy &β

2431 ητοιμασα ΑΔ2 bc\*dghwxy

2432 om A Δ2 U4 bdfinprwxy

36 50 om A abcdmnopwyc2

ghijlqrtuw &&

וכסף ווהב 35 אותב מסץ וכסף ווהב 35 אותב מסץ. DM bef

20 2

VWXC2 A

Damox Acodd BEE £vid; M dfglnpst + αυτην

WXYC2

εχθες ADEM aostuvwyc2 (om U4\*vid)

uxy &3 2 im Zusatz+ori A befijlgruw om ori DEM abhmnstvy om Zu-

on' om DEU4vid acehlmnog

satz U4 a\*cdgopxc2 A& 3 17 om DEMU4vid abdeijtxtmoprstxt aurw A cfghjmglnqsmgtuy sub \* 3

> οι ανθρωποι die übrigen μηποτε acdfgimopqrstxttuv xyb?c2 AS

> ητοιμακα DLMSU4 acaefijl mnopqrstuvc2

> νιψασθαι DMS aceghilmoq stuvxc2 AB

αργ. και χρυσ. AU4Δ2 acd mnopsvxyc2 παντα DMScaU4vid Δ2 efgh

ijlgrstuvx Ase

2439 πορευθη Abdejmenpstaty w πορευθησεται πορευσεται DMS Δ2rid βουληται πορευθηναι y & & U4gjtxtsmg achilogrtuxc2(fm) om suff. MSU4vid rell. nou AD silblquwy AB

Bei den Angaben e sil. sind die Übersetzungen nicht immer berücksichtigt.

Von den Zusätzen nach dem Hebräer, die sich in dieser Liste finden, fehlt derselbe bei U4 15 7 20 3 24 32 24 45, er steht 24 36; von den Zusätzen gegen den Hebräer, die diese Liste zeigt, steht ein solcher bei U4 nur 19 35, er fehlt 15 7 15 8 20 2; die dem Hebräer entsprechende Stellung zeigt U4 24 35. Die übrigen Varianten sind sprachlicher Art. Wie an der schon oben angeführten Stelle 24 39 finden wir U4 auch 20 2 20 8 20 11 24 31 an der Seite der Rezension eg j: ich gebe die miteinander gehenden Zeugen unserer Gruppe noch einmal nach BM, ferner nach HP und DE LAGARDE:

20 2 U4 e 14 16 18 25 77 79 131 CN mt 20 8 U4 ejs<sup>mg</sup> 14 16 18 25 38 57 77 79 131 mt 20 11 U4 ejs<sup>mg</sup> [bei HP unsere Gruppe e sil] mt 24 31 U4 ejsv 14 18 25 57 73 78 79 CN mt 24 39 U4gj<sup>txt</sup>s<sup>mg</sup> 14 16 18 38 57 73 77 79 131 mt

Bloß 1933 tritt U4 mit seiner Lesart ekeun dem raum bei ej entgegen. Freilich ist U4 nun kein Vertreter der Rezension egj, aber die
Verwandtschaft zwischen dem Text von egj und dem von U4 ist doch
so groß, daß wir mit Recht glauben behaupten zu dürfen, daß beide
demselben Boden entstammen, daß also egj wie U4 ägyptischer Herkunst ist. Nicht ganz belanglos dürste es doch auch sein, daß wir in der
Liste auf Seite 165 so häusig &, d. h. aber die bohairische Übersetzung
in der Gesellschaft unserer Gruppe finden.

## 3. Eigentümlichkeiten des Textes von dnp(t).

Wie ich in den Studien I Nr. 1 2 3 5 gezeigt habe, sind die Lesarten der Gruppe, von der die Handschriften d und p den Grundstock bilden, aller Beachtung wert. Um einen weiteren Einblick in die Eigentümlichkeiten dieses Textes zu bieten, gebe ich nunmehr aus jedem der Kapitel Gen 37—50 eine für diesen Text charakteristische Lesart.

- 1. Gen 37 2 Im massor. Text werden hier von den Weibern des Jakob nur Bilha und Zilpa erwähnt. So ist es auch bei den meisten LXX-Zeugen. Dagegen haben: d μετα των υιων λιας μετα των υιων βαλας και (nach DE LAGARDE ohne και) μετα των υιων ζελφας; p μετα των υιων λειας βαλας (106 βαλλας) και ζελφας; ny μετα των υιων λιας και μετα των υιων βαλλας και μετα των υιων ζελφας. Solch eine Erwähnung der Lea erwartet man aber hier nach 37 21 22, wo Ruben genannt ist.
- Am Schluß von Gen 38 13 wiederholt unsere Gruppe nach τα προβατα αυτου aus den letzten Worten von 38 12 αυτος και πρας ο ποιμη

αυτου dp; αυτος και ηρας ο ποιμην αυτου ο οδολαμνητης εις θαμνα 107. Nach der Lesart von 107 könnte es scheinen, als ob es sich bei diesem plus um ein Schreiberversehen handelte. Daß dieser Zusatz aber nicht erst aus dem Archetypus von dp 107 stammt, zeigt sein Vorkommen bei der Gruppe egj αυτος και ειρας ο ποιμην αυτου; so nach HP 14 16 18 25 38 57 64 78 79 131 CN, nach DE LAGARDE mt; bloß αυτος και ειρας geben 73 77.

- 3. Gen 39 10. Die gewöhnliche LXX hat dem massor. Hebr. entsprechend καθευδειν μετ' αυτης του συγγενεσθαι αυτη. Von dieser Tautologie fehlt bei n καθευδειν μετ' αυτης, p hat nur κοιμηθηναι μετ' αυτης (HP 106 anders!), d aber καθευδευειν (so nach DE LAGARDE) μετ' αυτης του συγγενεσθαι αυτου. Zur Textgestalt von d vergleiche man 39 8, wo für τη γυναικι του κυριου αυτου gelesen wird bei d αυτη (ebenso €), bei p τη γυνη (so!), bei E η γυνη! Dazu lese man in den "Testamenten der zwölf Patriarchen" Test. Jos. cap. 3, wo an der Stelle, die Gen 39 8 9 entspricht, das Weib redet. Endlich beachte man, daß 39 9 bei d fehlt δια το σε γυναικα αυτου ειναι, bei E πως und bei € και 3 θεου. Diese Varianten zeigen, daß der Text dieser Verse im Laufe der Zeit mannigfache Veränderungen erlitten hat.
- 4. Von den zahlreichen Varianten, die sich zu den Versen 40 3—5 finden, seien hier nur erwähnt: 40 3 haben hinter φυλακη = במשמר:

Lucian παρα τω αρχιδεσμοφυλακι AE fiarhlty Hesych παρα τω δεσμοφυλακι DM egj ksv

Origenes παρα τω αρχιμαγειρω Δ5 acoxc2 dnp(m) λ63

Die Handschriften bw qu 1\* lassen diese Worte aus.

Wenn nun sämtliche Philo-Handschriften παρα τω αρχιμαγειρω geben und ebenso die auf Origenes zurückgehenden Handschriften, so ist dieser Ausdruck als ursprünglich anzunehmen. So schon Grabe in seiner Ausgabe und Eb. Nestle im Philologus 1900 S. 267. Hesychius umschreibt diesen Ausdruck auch 37 36 mit αρχοντι μαγειρων eg j und Lucian 41 10 mit αρχιδεσμοφυλακος fir Ay.

40 4 Hinter D'D' erwartet man eine nähere Bestimmung. Wir haben sie im Apparat von BM, nämlich ημερας] + πολλας C Chr, + πλειους knvmg, + πλειστους dp; hinter φυλακη + πλειους egj. In 40 5 lautet der Schluß bei A: ορασις του ενυπνιου αυτου· ο αρχιοινοχοος και ο αρχισιτοποιος οι ησαν τω βασιλει Αιγυπτου οι οντες εν τω δεσμω-

<sup>1</sup> Vgl. 39 14, wo für das gewöhnliche κοιμηθητι die Handschriften dn p καθευδείν lesen.

τηριω. Daß so etwas kein vernünftiger Mann schreibt, darüber braucht man keine Worte zu verlieren; hier haben Auffüllungen des Textes stattgefunden. Bei dm lesen wir denn auch von dem schweren Gefüge jenes Satzes garnichts; p gibt nur ο τε αρχισιτοποιος και ο αρχιοινοχοος als Subjekt zu dem ersten Teil des Satzes; das gibt einen vernünftigen Sinn; (das τε hat auch Chr; nach HP liest 106 anders!). Wie man nun im übrigen jenen Worten einen Sinn abzugewinnen versucht hat, zeigen folgende Varianten der LXX-Zeugen (Nebensachen und Übersetzungen sind weggelassen):

- 1. Ausgabe "a" und "b" η δε ορασίς του ενυπνίου του αρχιοινόχοου και αρχισιτοποίου οι ησαν τω βασίλει Αιγυπτου οι οντές εν τω δεσμωτηρίω ην αυτη. So haben nach BM die Handschriften qu
- 2. Ausgabe "c" εν (nämlich ενυπνιον) ων αι ορασεις του ενυπνιου αυτων. ο οινοχοος και ο σιτοποιος ησαν τω βασιλει Αιγυπτου οντες εν τω δεσμωτηριω. So nach BM die Handschriften bw, nur daß w vor ησαν pr οι.
- 3. DE LAGARDE führt die Randnotiz der Ausgabe "b" an: AALL ορασις του ενυπνιου αυτων. ο αρχιοινοχοος και ο αρχισιτοποιος οι ησαν τω βασιλει Αιγυπτου οι οντες εν τοις δεσμωτηριοις. So von allen bisher kollationierten Handschriften nur HP 18, ein jetzt in Florenz, früher in Fiesole befindlicher Kodex. Kollationen von ihm werden also den Herausgebern der Sixtina vorgelegen haben.
- 4. Rezension egj ορασις του ενυπνιου αυτο υ ο αρχιοινοχοος και ο αρχισιτοποιος οι ησαν τω βασιλει Αιγυπτου οι οντες εν τοις δεσμωτηριοις.
- 5. Rezension Dackoxc2 ορασις του ενυπνιου του αρχιοινοχοου και του αρχισιτοποιου οι ησαν τω βασιλει Αιγυπτου οι οντες εν τω δεσμωτηριω.
- 6. Rezension fiar ορασις του αρχιοινοχοού και του αρχισιτοποίου, dann = 5.
- 7. AEM hlnt(y)sv ορασις του ενυπνιου αυτου ο αρχιοινοχοος και ο αρχιοιτοποιος, dann 5.
- 5. Aus 41 I führe ich an dnp: ωστε statt ωετο; zur Entstehung desselben vergleiche ωστε: ωετο.
- 6. In 41 2 haben für τω ειδει: τη οψει DM<sup>mg</sup>dnp fir v<sup>txt</sup>; 41 4 wird, dem massor. Hebr. entsprechend, hinter αισχραι hinzugefügt: von Dacmxc2 τη ορασει, von ι<sup>2</sup>?npt β¹p € vid τω ειδει, von λ, visu".
- 7. Vom massor. Hebräer abweichende Stellung geben 41 19 dn.p ετεροι βοες επτα, 41 42 dp τω ιωσηφ επι την χειρα.

Zu Kap. 1 42 vergleiche oben Studie I 5.

- In dem ειζηνεγκαν (statt προζηνεγκαν) bei dnp 43 26 zeigt sich die Verwandtschaft mit den Lektionarien: d2 = 61, Triodium von 1554, Trierer Kodex.
- 9. 43 30 wird יחמיו wiedergegeben durch εντερα bei A und Genossen

εγκατα bei bfmw

σπλαγχνα<sup>1</sup> bei egj ntv<sup>txt</sup>y Chr d2 Triodium von 1554, Trierer Kodex.

Hier weicht dp mit seinem ενδον von der Lesart der Lektionarien
ab. Ob wir es bei ενδον mit einem Hörfehler für εντος zu tun haben?

Letzteres hat nämlich r<sup>mg</sup>. Zu den Hörfehlern bei d vergleiche besonders 48 14, wo aus Μανασση geworden ist μεν ει συ bei d und 107.

 44 fügen gegen den massor. Hebräer hinter οπισω των ανθρωπων hinzu τουτων dnp cc2vmg gw €.

- 11. Der Archetypus von dp 107 hat 45, den Zusatz "zum zweiten Male"
  ηνικα ανεγνωρίζετο Ιωσηφ τοις αδελφοις αυτου 
  του δευτερου d 107
- 12. 468 fehlt die Überschrift Ιακωβ και οι υιοι αυτου bei dnp .
- 13. 47 21 geben statt οριων [Αιγυπτου]: dp ορεων, t ωραιων, a ορων;
- 14. 48 10 statt Ισραηλ: dpt & Ιακωβ.
- 15. 49 28 hat B και ευλογησεν αυτους ο πατηρ εκαστον κατα την ευλογιαν αυτου ευλογησεν αυτους; von diesen Worten werden ausgelassen bei EP και ευλογησεν αυτους ο πατηρ; bei bw fn ο πατηρ αυτους; bei dp ευλογησεν αυτους².
- 16. In 50 6 läßt im massor. Text der Pharao dem Joseph Antwort geben, ohne daß vorher berichtet ist, daß die Höflinge, denen Joseph 50 5 den Auftrag gibt mit Pharao zu sprechen, diesen Auftrag auch ausgerichtet haben. Der LXX-Text von B hat ebenfalls zu Anfang dieses Verses nur και ειπεν Φαραω. Vor diesen Worten haben nun aber folgende LXX-Handschriften noch einen Zusatz: pt και ειπον φαραω; n και ειπον φαραω οι δυνασται; d και ειπον τουτο τω φαραω; 31 83 Ausgabe "a" und slavische Übersetzung ειπον ουν τω φαραω κατα τα ειρημενα υπο (83 υπερ) του ιωσηφ.

Vorstehende Liste, speziell die zwölf Stellen 37 2 38 13 39 10 40 4 40 5 41 19 41 42 44 4 46 8 48 10 49 28 50 6 beweisen, daß ich oben S. 16 f. die Eigentümlichkeiten von dnpt richtig dahin charakterisiert habe, daß uns in diesen LXX-Zeugen eine vom massor. Text auffallend abweichende

<sup>1</sup> σπλαγχνα kommt also nicht bloß einmal in der LXX (Prv 12 10) vor; vgl. Hel-BING, Grammatik der Septuaginta S. 128.

Textgestalt vorliegt. Dasselbe zeigt sich nun bei folgenden zwei für unsere Gruppe charakteristischen Besonderheiten.

I. Wir haben im massor. Hebräer häufig die Erscheinung, daß die Worte "und er sprach" sich an Stellen finden, wo der Betreffende schon vorher am Worte war und seine Rede nach jenem Einschiebsel einschiefortgeht. Diese Erscheinung hat häufig mit Veranlassung gegeben, jenes "und er sprach" und die dann folgenden Worte aus einer anderen Quelle als das unmittelbar Vorhergehende herzuleiten, so z. B. Gen 16 11 21 7 37 22 41 41 42 2. Nun ist mir aufgefallen, daß von den LXX-Handschriften Zeugen unserer Gruppe jenes störende "und er sprach" gewöhnlich nicht bieten. Ich führe bei den folgenden Stellen die Zeugen nach HP<sup>1</sup>, BM und DE LAGARDE an.

```
Es wird ausgelassen
                             BM DE LAGARDE HP
153 και ειπεν αβραμ
                              dp
                                       z
155 Das zweite και ειπεν p ej
                                             106 14 16 25 38 57 78 79 CN
                                      mt
                   [Phil (vid) Cl.-R. Or-gr <sup>1</sup>/<sub>2</sub> Spec.]
16 10 Kai ELTEY autho ayy. Ku p
                                                106
16 11 και ειπεν αυτη ο αγγ. κυ dp
                                                106
179 και ειπεν ο θεος προς αβ. (25) λ
                                                 25 arm. I arm. ed.
                                       m
20 10 ειπεν δε αβιμ. τω αβ. dnp
                                             75 106 (31 fehlt ganzer Satz)
                                       Z
217 KOL ELTEY
                                                 arabs I. 2.
     και ειπεν αυτω
                            mnt €
                                             72 75 134
          EUTEY
                              dp
                                        Z
37 22 ειπεν δε αυτοις ρουβ. d Chr €
                                                 Chr
                                        z
41 41 ειπεν δε φαρ. τω ιωσ. <107> f
                                                1079
```

Nur von den hexaplarisch beeinflußten Codices wird solch ein Einschiebsel gegeben:

```
199 {και ειπαν a cmsvx $$ r 15 72 130 135 arabs 1. 2. 
και ειπον gp 106
31 52 Zusatzmitκαι ειπεν a ckmoxc2 λεν Ausgabe a b c Zeugnis e sil zu
```

31 52 Zusatzmitκαιευτεν ackmoxc2 λεν Ausgabe a bc Zeugnis e sil zu unsicher.

42 2 και ειπεν ackmxc2 — 15 58 72 135 arabs 1. 2.
Wo ein neuer Leseabschnitt beginnt wie 17 15 und 18 20 stehen jene

Wo ein neuer Leseabschnitt beginnt wie 17 15 und 18 20 stehen jene Worte auch bei unserer Gruppe.

II. Während die gewöhnliche LXX das יהי wiedergibt durch εγενετο (δε) ηνικα oder εγενετο (δε) ως, lassen Zeugen unserer Gruppe das εγενετο häufig fort.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Angaben des Anhangs von HP sind, da sie unvollntändig sind, für 44 nicht berücksichtigt.

```
12 14 {blos ηνικα δε , εγενετο δε
                               d
                              Εn
                                     E
                                         75
 19 17 om εγενετο ηνικα c2 T-A
                                        135
[1934 statt exevero de: blos kai d
20 13 om εγενετο δε ηνικα
                               S
                                     — 130
24 22 bloß ηνικα δε
                           dn Evid
                                     z 75 (εγενετο δε sup. ras. bei 31)
      fom και εγενετο
                             X€ fp
             εγενετο
                              €°
 30 25 om εγενετο δε ως
                             (14)
                                        14
[35 18 statt | EYEVETO &E EV | bloß EV &E
                                        εν δε τω 106
                                        εν τω 18 (fehlt BM)]
 37 23 bloß ηνικα δε
                               d
                                     Z
[38 28 statt eyevero de blow kai d
 39 13 om eyeveto
                             р€
                                     — 106
43 2 bloß ηνικα δε
                             p €
                                     — 106
43 21 om ηνικα
                              d
                                     Z
44 24 bloß ηνικα δε
                                    — (106 anders)
                              p
```

Nur von den hexaplarisch beeinflußten Codices wird die vollere Formel gegeben.

Schon NICKES hat 1853 darauf aufmerksam gemacht, daß bei den Handschriften unserer Gruppe solche Abweichungen vom massor. Hebräer vorliegen, er führt auf S. 26 seiner Schrift de Veteris Testamenti codicum Graecarum familiis aus dem Buche Judith an: 12 10 και εν τη ημερα 44 71 106, και εγενετο εν τη ημερα reliqui omnes; 13 12 και ως ηκουσαν 44 71 106, και εγενετο ως ηκουσαν reliqui omnes. Und auf Seite 25 sagt er von 44 106 in graecissando autem reliquis libris omnibus quasi facem praeferunt. Dieselben Beobachtungen, die er bei den Apokryphen gemacht hat, konnten wir machen bei dem ersten Buche der Bibel.

## Die letzte Pentateuchschicht und Hesekiel

Von Ed. König.

Daß die Reihe der Hauptschichten, aus denen der Pentateuch aufgebaut worden ist, in der Linie E, J, D und EP (— esoterisch-priesterlich oder elohistisch-priesterlich) verläust, meine auch ich in meiner Einleitung ins AT (S. 203—244) durch eine selbständige Beweissührung gezeigt zu haben. Inbezug auf dieses Resultat habe ich jetzt nur ein Zweisaches hinzuzusfügen.

Nämlich zunächst darf ich erwähnen, daß in der Beurteilung von E als der ältesten Hauptschicht mir folgende Gelehrten gefolgt sind: H. WINCKLER, Gesch. Israels 1, 53 und Keilinschriften u. AT 1503, 222; SVEN HERNER (Lund) in "Ist der zweite Dekalog älter als das Bundesbuch?" (1901), 34; ALFR. JEREMIAS, das AT im Lichte des alten Orients (1904), 232; G. JAHN, das Buch Ezechiel (1905), 135 351, und halbe Zustimmung liegt doch auch in solchen Äußerungen, wie wenn B. LUTHER bei ED. MEYER, die Israeliten und ihre Nachbarstämme (1506), 156 sagt: "Bei dem jüngeren E finden wir viel mehr Altertümliches". Darauf weise ich aber nur gelegentlich hin, weil sich jetzt eine Veranlassung bietet, an Folgendes zu erinnern. Auch meine Darlegung, daß das Urteil von V. RYSSEL, wonach die geschichtlichen Partien von Gen und Ex sowie ein Teil der Gesetze des EP einer älteren Abteilung desselben angehörten, wegen bestimmter sprachlicher Beobachtung nicht ganz abgewiesen werden könne (S. 230f.), hat neuerdings eine mehrfache Unterstützung bekommen. Denn auch nach ED. SIEVERS ist die Grundlage der Schöpfungsdarstellung Gen I 1-23 "zweifellos aus älterer Tradition genommen" (Metrische Studien II, 1905, 236). Daß EP ältere Quellen benützt hat, zeigt inbezug auf Gen 106 auch W. SPIEGELBERG in seinen "Ägyptologischen Randglossen zum AT." (1904), 11 f. Die ältere Herkunft von Stoffen des EP hat auch JOH. HERRMANN in "Die Sühne im AT." (1905), 66 98 103 bemerkt. Ebendasselbe ist von H. GRESSMANN in "Der Ursprung der isr.-jüd. Eschatologie" (1905), 138 mit Hinweis auf GUNKEL betont worden. Speziell aber hat O. PROCKSCH in "Das nordhebr. Sagenbuch" (1906), 309 ff. eine ältere Schicht des EP ausgesondert: Gen 1 1-2 3 5 1-28 30 ff. 6 9 ff. 7 6 11 etc.

An diesen Stand der Forschung über die Entstehung der letzten

Hauptschicht des Pentateuchs war aber jetzt deshalb zu erinnern, weil neuestens wieder ein Versuch, den vorhesekielischen Ursprung des P überhaupt zu beweisen, gemacht worden ist. Dieser Versuch ist aber von J. OSCAR BOYD (ao. Prof. am Princeton Theol. Sem.) in der Arbeit "Ezekiel and the Modern Dating of the Pentateuch" (1908) vorgelegt worden, und dieselbe hat mich wegen der darin geübten Verwendung des Sprachbeweises zu folgenden Erwägungen angeregt.

1. In dieser Arbeit wird davon ausgegangen, daß der Prophet Hesekiel ausdrücklich Noah erwähnt (14 14 20), und daran die Meinung geknüpft, es dürfe also nicht überraschen, wenn man in des Propheten großer Anrede an das Land Israel (c. 7) eine wörtliche Verwandtschaft mit der Fluterzählung finde. Nun sei wirklich von "Gewalttat" in 7 11 23 die Rede, wie in 8 17, und in 9 9 sei gesagt "das Land ist voll von Gewalttat", wie in Gen 613 stehe "denn die Erde ist voll von Gewalttat". Darauf baut BOYD den Schluß, daß Hesekiel die P-Bestandteile des Flutberichts gekannt habe, und ist geneigt, die Worte לה בהם (7 11) als eine Anspielung auf Noah zu betrachten. Ebenso erschließt B. Bekanntschaft mit Gen 95, weil die hier stehende Redensart "das Blut jemandes fordern von jemand" auch in Hes 33 6 8 vorkomme. Ferner begegne die partizipiale Form "blutvergießend", wie in Gen 96, so auch in Hes 16 38 18 to 22 3 und 23 45 und sonst nicht im AT, nicht einmal in Prv 617, aber speziell dieser Punkt ist nur scheinbar, denn wenn man eben "blutvergießend" in einem Satze brauchte, so setzte man die partizipiale Form, und diese steht auch in Prv 617, aber im übrigen begegnet die Redensart "Blut vergießen" noch häufig. Weiter treffe man die Ausdrucksweise "jemandem etwas als Nahrung (לאכלה) geben" in Gen 93f. (v. 4 ist falsch genannt) und bei Hesekiel zehnmal. Auch werde vom Erscheinen des Bogens im Gewölk, wie in Gen 914, so in Hes 1 28 gesprochen. Endlich begegne auch der Ausdruck "jeglicher Vogel von jeglichem Fittich" (vgl. meine Syntax § 274a), wie in Gen 7 14, nur in Hes 17 23 und 39 4 17 (hier übrigens ohne das erste kol).

Aber über diese Verwendung des Sprachbeweises ist dies zu bemerken. a) Aus solchen Materialien, wie ich ja viele andere inbezug
auf EP und Hesekiel in meiner Einleitung (S. 230) vorgeführt habe,
läßt sich nur die zeitliche Nähe der literarischen Dokumente, in denen
sie sich finden, ableiten, nur ihre Zugehörigkeit zu derselben Periode der
betreffenden Sprachgeschichte. b) Boyd hat, wie so viele vor ihm,

י Nur in BAER-DELITZSCHS Ausgabe wird geboten "und das Land wurde mit Gewalttat (סטת) erfüllt", während sonst im MT "Blutvergießung" (מים) steht.

außer Acht gelassen, daß der Sprachschatz erstens überhaupt nicht nur in den literarischen Dokumenten und zweitens am wenigsten bloß in den Literaturprodukten existiert hat, die auf uns gekommen sind. Ebendasselbe gilt, nebenbei bemerkt, von seiner Verwertung des Umstandes, daß Noah bei Hesekiel (14 14 20) erwähnt ist. Er hat nicht in Betracht gezogen, daß die Persönlichkeit Noahs selbstverständlich — auch außerhalb der literarischen Aufzeichnungen — in der Tradition, im Volkbewußtsein existierte. Und hat man denn etwa vom Regenbogen bloß in Gen 9 14 geredet? Wenn B. aber sich auch darauf beruft, daß Hesekiel "der Zitator par excellence" sei (S. 13), so ist das nicht bloß unbewiesen, sondern auch unbeweisbar. Denn die neuerdings freilich häufige Annahme von "Zitaten" bei alttestamentlichen Schriftstellern ist meistens unbegründet, wie man aus meiner Abhandlung über die Frage "Giebt es Zitate im AT.?" (Neue kirchl. Zeitschr. 1904) ersehen kann.

2. Die Unmöglichkeit, aus lexikalischen Materialien entweder die Identität des Autors zweier Schriften oder die Zitierung des einen Autors aus einem andern zu erweisen, ist in meinen Arbeiten über den Sprachbeweis, dessen Geschichte, Natur und Tragweite in meiner Habilitationsschrift (De criticae sacrae argumento e linguae legibus repetito) untersucht worden ist und dem ich einen besonderen Abschnitt in meiner Einleitung (S. 147-151) gewidmet habe, stark betont worden. Aber immer noch wird dieser Punkt bei der Verwendung von sprachlichen Erscheinungen als einem Mittel der Literarkritik übersehen. So will auch BOYD eine Verwertung von Ex 24 12-17 in Hes 84 und 93 auf folgende Art beweisen. In Ex 24 17 lese man: "und die Erscheinung (מָרָאָה) der Herrlichkeit Jahwes war gleich verzehrendem Feuer" und in Hes 84 stehe: "und siehe dort war die Herrlichkeit des Gottes von Israel gleich der Erscheinung, die ich in der Talniederung gesehen habe". Auf diesen Tatbestand gründet BOYD das Urteil, daß diese ganze Darstellung Hesekiels aus Elementen des J-Teiles von Ex 24 hergestellt sei, die zwischen Elemente des P-Teiles dieses nämlichen Kapitels eingeschlossen seien, wie S. 15 ausdrücklich steht. Aber diese Behauptung hängt in der Luft. Denn die Vorstellung von der Herrlichkeit Gottes (besser: von der Lichthülle des erscheinenden Gotteswesens) war ja überhaupt eine ältere (Ex 33 18 J etc.). Wenn aber von diesem Phänomen die Rede war, so war der Gebrauch des Wortes "Anblick oder Erscheinung" (מֵרְאָה) ein ganz natürlicher. Der Akzent, den Boyd darauf legt, daß von Hesekiel dieses Wort mare inbezug auf den kabôd verwendet sei, ist also unbegreiflich. Oder war dieses Wort an sich bei der Darstellung dieses Gegenstandes aussallend und existierte es überhaupt bid in jenem literarischen Produkt vor Hesekiel? Soll dieser Redner ferner, wie B. angibt, sein "ich habe gesehen" aus dem Satze "und sie sahen den Gott Israels" (Ex 24 10) geborgt haben? Was endlich soll bei diesem Beweis noch der Umstand helsen, daß die Bezeichnung "der Gott Israels" bei dem kabôd in Hes 8 4 und 9 3 angewendet ist? Weder steht diese Gottesbezeichnung bei kabôd in Ex 24 16 s. noch steht sie bei Hesekiel allemal hinter kabôd (8 4 9 3 10 19 11 22 43 2), sondern wechselt da mit Jahwe (1 28 3 12 23 10 4 18 11 23 43 4 s. 44 4). Also ohne Grund behauptet B. (S. 15), daß er Hesekiels Bekanntschaft mit einer Partie des P bewiesen habe, von der niemals vorher gesagt worden sei, daß sie zu einer früheren Schicht des P gehöre. Auf solche sprachliche Erscheinungen, wie sie von ihm wieder verwendet worden sind, kann kein Beweis für die Abhängigkeit zweier Literaturprodukte gegründet werden.

3. Aber auch solche grammatische Spracherscheinungen, die durch alle Perioden der Entwickelung der betreffenden Sprache sich gleich bleiben, können weder die Identität des Verfassers mehrerer Schriften noch die Abhängigkeit der einen von der andern beweisen.

Daran zu erinnern veranlaut wieder folgender Versuch von BOYD. Er meint nämlich, Hesekiels Worte über das Liegen auf der linken und auf der rechten Seite (4 4-6) bezeugten die Bekanntschaft des Propheten mit Num 14 34. Und weshalb? Weil die Ausdrucksweise "einen Tag für das Jahr, einen Tag für das Jahr" (d. h. je einen Tag für ein Jahr) in Hes 46 und in Num 1434 begegne. Aber wie kann darauf ein Beweis gegründet werden? Das Prinzip dieser Ausdrucksweise, nämlich die Distributivzahlen und die Distribution überhaupt durch Wiederholung desselben Ausdrucks darzustellen, war ja allgemein hebräisch, wie die lange Stellenreihe zeigt, die in meiner Syntax § 85 gesammelt worden ist. Dieses von ihm verwendete sprachliche Moment wird auch nicht dadurch beweiskräftiger, daß auch andere neuere Bearbeiter des Buches Hesekiel in 46 einen Berührungspunkt desselben mit P (Num 14 34) finden zu können meinten, wie BOYD sarkastisch inbezug auf BERTHOLET und KRÄTZSCHMAR bemerkt (S. 17). Denn diese beiden brauchen nur gemeint zu haben, daß die Idee der 40 Tage von Hes 46 an die Tradition von der 40jährigen Wüstenwanderung Israels erinnere. Freilich hätten beide dabei nicht Num 14 34 zitieren sollen. Denn die Vorstellung von der 40jährigen Dauer des Wüstenzuges lebte doch in der Volksüberlieferung und nicht bloß in der literarischen Ausprägung, die in Num 14 34 vorliegt.

Aber BOYD verbessert jene seine sprachliche Beweisführung nicht dadurch, daß er sich an einer freilich auch sonst ziemlich häufig vorZeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 28, 1908.

kommenden Verwechslung von literarischen Zeugen mit dem Strom der Volksüberlieferung beteiligt. Wenn er mit überlegener Miene darauf hinweist, daß EWALD längst dargelegt habe, wie die 40 Tage des Tragens der Sündenschuld für Juda (Hes 46) aus dem Material auf gebaut seien, das dem Propheten in der wohlbekannten Wüstenepisode geliesert worden sei: so ist dies ja die natürliche Annahme von uns allen, aber dies begründet keinen Schluß darauf, daß diese Überlieferung damals bereits in Num 1434 literarisch ausgeprägt gewesen sei. Diese Behauptung kann auch nicht durch folgende Hinweise gestützt werden. Hesekiel gebrauche die Ausdrucksweise, daß ein Land seine Bewohner verzehre (36 13), die in Num 13 32 begegne, und wie in Num 17 25 von "Söhnen der Widerspenstigkeit" gesprochen wird, so nenne auch Hesekiel die Israeliten "Haus der Widerspenstigkeit" (2 5 etc). Indes immer noch einmal muß wiederholt werden, daß eine Redensart als allgemeiner verbreitetes Element des Sprachschatzes betrachtet werden muß, aus dem die verschiedenen Autoren gleichmäßig schöpfen können. Wie kann man speziell auch dies natürlich finden, daß die Bezeichnung des Jahwevolkes als "Haus der Widerspenstigkeit", die bei Hesekiel zwölfmal vorkommt und in der damaligen Situation der Geschichte Israels ihren natürlichen Wurzelgrund besaß, an der Lektüre von Num 17 25 ihren — zufälligen — Anlaß bekommen habe? Außerdem ist bei der letzterwähnten Behauptung von BOYD auch nicht beachtet worden, daß schon in Jes 309 der Ausdruck "Volk der Widerspenstigkeit" inbezug auf Israel angewendet ist.

Endlich aber muß noch ein Versahren beurteilt werden, das häufig und so auch in der erwähnten Abhandlung über die vorhesekielische Existenz von Partien des P angewendet wird. Da soll nämlich die literarische Abhängigkeit der Stelle Hes 4 4—6 von Num 14 34 noch so bewiesen werden. Was in P einmal und in kompakter Weise gesagt sei, das sei in Hesekiel I) so geteilt, daß Bestandteile davon in drei auseinandersolgenden Versen erschienen, 2) sei es wiederholt, wie z. B. der Ausdruck "Zahl von Tagen" zweimal und der Ausdruck "die Sündenschuld tragen" dreimal begegne, endlich 3) kämen in der Hesekielstelle auch Variationen vor, nämlich der Satzteil "entsprechend der Zahl von Tagen" sei in v. 4 durch bloßes prop ohne die Präposition und mit dem Artikel, aber in v. 5 durch prop mit der Präposition und ohne den Artikel ausgedrückt. Diese Erscheinungen aber, Teilung, Wiederholung und Variation, seien die Merkmale des "Zitierenden".

Nun wenn man auch für diesen unberechtigten Ausdruck das Won

"Nachahmer" setzt, so kann auch von ihm diese Argumentation keineswegs als eine allgemein begründete gelten. Denn natürlich in einem Falle, wie Ob 1-9 und Jer 49 7-22, ist die Sache so, daß der Abschnitt, der die in Ob 1-9 beisammenstehenden Aussagen stückweise über eine größere Reihe von Versen verteilt zeigt, der spätere ist. Aber dies gilt nicht ebenso in Fällen, wo es sich nicht um die Verteilung einer Reihe von zusammenhangenden Aussagen, sondern um Nachahmung einiger Ausdrucksweisen handeln würde. Die Sachlage inbezug auf Hes 4 4-6 und Num 14 34 ist ja diese. Der Prophet hatte eine Gedankenreihe darzulegen und brauchte dazu ohne weiteren Pleonasmus drei Verse, und bei dieser Gelegenheit hatte er auch notwendigerweise zweimal von "Zahl von Tagen" zu sprechen, da es sich um das Reich Israel und das Reich Juda handelte, und vom Tragen der Sündenschuld war dreimal zu reden, erst im allgemeinen (v. 4) und dann inbezug auf Israel (v. 5) und Juda (v. 6). Also wie soll in diesem aus der Sachlage sich ergebenden stilistischen Verfahren ein Anzeichen des "Zitierens" oder Nachahmens liegen? Endlich die Variation zwischen dem bloßen mispar (v. 4) und dem l'mispar (v. 5) ergab sich aus der Umgebung dieser Worte. Wie also soll aus diesem Tatbestand bewiesen werden können, daß Hesekiel bei dieser Darlegung die Stelle Num 14 34 nachgeahmt habe? Dies kann durchaus nicht als eine natürliche Annahme anerkannt werden, ganz abgesehen davon, daß in der Numeristelle weder mispar noch l'mispar, sondern b'mispar steht. Derartige Operationen, wie eine hier zuletzt analysiert werden mußte, können nicht als Anwendungen des Sprachbeweises gelten.

Das Terrain innerhalb des EP, auf das dessen abschließender Bau errichtet ist, kann nicht durch eine solche Beweisführung erweitert werden, wie sie im Vorstehenden charakterisiert worden ist. Diese eventuelle Erweiterung kann, soweit der Sprachbeweis zur Verwendung kommt, nur durch die Beobachtung solcher Spracherscheinungen begründet werden, die von mir sukzessive genannt werden (meine Einleitung, S. 149f.), und von denen ich Proben auf S. 230f. gegeben habe. Darauf aber mußte von neuem der Finger gelegt werden, teils weil die Beachtung der von mir entwickelten Normen für die Verwendung des Sprachbeweises bei aller literarischen Kritik grundlegend ist und teils weil auch speziell die Literarkritik des AT nur bei richtiger Durchführung des Sprachbeweises in sich selbst gesunden und manchen Velleitäten, wie sie sich neuestens geltend machen wollen, mit sicherem Urteil entgegentreten kann.

## Elephantine und Leontopolis.

Von Dr. Felix Stähelin in Basel.

Der literarischen Kritik des AT. wird nicht selten vorgeworfen, sie trete nur darum so zuversichtlich auf, weil sie eine Desavouierung durch monumentale Zeugnisse nicht zu befürchten brauche. 2 Nun haben uns die neuen, von SAYCE-COWLEY und SACHAU publizierten Papyri monumentale Zeugnisse dasür geliesert, daß in Elephantine an der ägyptisch-nubischen Grenze im 6. und 5. Jahrhundert v. Chr. ein jüdisches Heiligtum Jahwes mit regelrechtem Opferkultus bestanden hat. Wie verhält sich diese überraschende Tatsache zu den Ermittelungen der alttestamentlichen Kritik? Bringt sie ihnen Bestätigung oder Desavouierung? Schon Schürer Theol. Lit. Zeit. 1907 Sp. 4 hat es ausgesprochen, daß zu den Juden von Elephantine die deuteronomische Reform, die jeden Kultus außerhalb Jerusalems unterdrückt hat, noch nicht vorgedrungen sein könne. Bestimmter erklärt TH. NÖLDEKE Zeitschr. f. Assyriol. 1908, S. 203: "Daraus folgt m. E. mit Sicherheit, daß der Pentateuch, wie wir ihn kennen, der durchaus nur einen Tempel zuläßt, für diese frommen Leute noch keine Autorität war... Die Rezeption des Pentateuchs in seiner definitiven Gestalt war eben noch nicht zu ihnen gedrungen, wenigstens nicht als für sie bindend anerkannt . . . Damit fällt jede Möglichkeit, jenen Abschluß des Pentateuchs in eine ältere Zeit zu legen als die Esras. Ich möchte glauben, daß dies das allerwichtigste Ergebnis der Sachau'schen Papyri ist."

Es war zu erwarten, daß man gegenüber diesen Feststellungen sich auf die Existenz des von Onias im unterägyptischen Leontopolis gegründeten Tempels berufen werde, der von ca. 167 v. Chr. bis 73 n. Chr. bestanden hat, d. h. zu einer Zeit, die lange nach dem Abschluß des Pentateuchs liegt. Das hat denn auch D. H. MÜLLER in der Wiener Zeitschr. für die Kunde des Morgenlandes Bd. 21 (1907), S. 418 f. getan. Wenn zu einer Zeit, wo der Pentateuch sogar nach der Ansicht der Kritiker

Vgl. 2. B. Otto Weber, Die Literatur der Babylonier und Assyrer (Leipzig 1907), S.

schon mehrere Jahrhunderte alt war, ein solcher ungesetzlicher Tempel außerhalb Jerusalems bestehen konnte, wie darf man dann aus der Existenz eines schismatischen Tempels im 6. und 5. Jahrhundert Schlüsse auf die späte Entstehung dieser oder jener Gesetzesschicht ziehen?

Wer so fragt, übersieht m. E. die gewaltigen Unterschiede, die zwischen den Heiligtümern von Elephantine und Leontopolis bestehen. In Elephantine hat eine versprengte Judenkolonie, zweifellos ein Rest der mit Jeremia nach 586 in Ägypten Eingewanderten, ein lokales Heiligtum gegründet. Nach den Ausführungen SMENDs (Theol. Lit. Zeit. 1907, Sp. 708 f.) muß es ähnlich wie eine palästinensische ממה ausgesehen haben: es war ohne Dach, neben dem Altar erhoben sich hohe, den מַצְּבוֹת entsprechende Säulen, das Ganze war durch eine Mauer mit fünf Toren eingefriedigt. Dieses Heiligtum hatte also ungefähr den Typus derjenigen Kultstätten, deren Unterdrückung sich gerade das Deuteronomium zum Ziel gesetzt hatte. Der Tempel des Onias dagegen, der uns von JOSEPHUS genau beschrieben wird, war einfach eine Kopie desjenigen zu Jerusalem; die Maße waren dieselben und ebenso, von unbedeutenden Einzelheiten abgesehen, die innere Ausstattung, also zweisellos auch die ganze Disposition. Es ist klar, daß dieser Tempel schon durch sein Äußeres als ein Ersatz des jerusalemischen charakterisiert war. Dazu paßt denn auch der Anlaß seiner Gründung: nicht gleichgiltige versprengte Diasporajuden haben ihn gebaut, sondern Onias. Wie ich mit WII,LRICH und WELLHAUSEN<sup>2</sup> annehme, ist Onias kein anderer als der damalige regierende Hohepriester dieses Namens, der zur Zeit Antiochos' IV. Epiphanes, seiner Würde beraubt, mit zahlreichen Parteigängern nach Ägypten entwich und hier von Ptolemaios VI. Philometor freundlich aufgenommen wurde. Aber selbst wenn diese von JOSEPHUS im Bellum (I 31 ff.; 7 421 -430) vertretene Tradition zugunsten der von ihm später in der Archäologie (in Übereinstimmung mit Makk II) vorgezogenen preisgegeben werden müßte, Onias also nicht der Hohepriester, sondern nur sein gleichnamiger Sohn wäre, so hätte doch immer ein Angehöriger des einzig legitimen Hohenpriestergeschlechts den Tempel von Leontopolis gegründet. Jerusalem war entweiht, ein Usurpator verwaltete das hohepriesterliche Amt. Indem der legitime Hohepriester - oder nach dessen Ermordung sein Sohn und Erbe - das jüdische Heiligtum anderswohin verlegte, verstieß er nun aber nicht einmal gegen den Wortlaut des Gesetzes. Im Gesetz ist Jerusalem resp. Zion als Sitz des Heiligtums nirgends ge-

<sup>1</sup> Juden und Griechen vor der makkabäischen Erhebung (Göttingen 1895), S. 86 f. u. v.

<sup>2</sup> Isr. und. jüd. Gesch. 4 248; Gött. Nachr. 1905, phil.-hist. Kl. 125f.

nannt. Mit demselben Rechte, wie Onias es getan haben wird, konnten sich die Samaritaner auf den Wortlaut des - von ihnen bekanntlich ganz rezipierten - Pentateuchs berufen, indem sie alle Stellen, die vom Zentralheiligtum handelten, auf ihren Garizim bezogen. Daß sich Onias im Grunde keiner Gesetzesverletzung schuldig gemacht hat, schimmert noch in Mischna und Talmud durch, wo der Tempel von Leontopolis mit einer Milde beurteilt wird, die angesichts der sonst üblichen strengen Perhorreszierung jedes außerjerusalemischen Opsers geradezu erstaunlich Also der Tempel des Onias war dazu bestimmt, als Ersatz für den entweihten und darum außer Betracht fallenden Tempel von Jerusalen zu dienen. Zwar hat die Geschichte diesen Plan des Onias zunichte gemacht: ein recht mangelhafter Kompromiß ließ beide Tempel noch während Jahrhunderten nebeneinander bestehen. Aber an der ursprünglichen Bestimmung des Onias-Tempels zum jüdischen Zentralheiligtum ändert der spätere geschichtliche Verlauf nichts. Während demnach der Tempel zu Leontopolis nicht ungesetzlich war, kann das Lokalheiligtum zu Elephantine, mit dem Maßstab des Gesetzes gemessen, nicht bestehen. Seinen Stiftern ist es niemals eingefallen, es etwa für das vom Deuteronomium postulierte Zentralheiligtum ausgeben zu wollen. Papyri SACHAU zeigen, daß sie willig die Präponderanz des jerusalemischen Heiligtums anerkannt und mit dessen Priesterschaft Fühlung gesucht Die mit dem Deuteronomium anhebende gesetzliche Tradition war aber für die nach Ägypten geflohenen Judäer, die aus den untersten Volksschichten stammten, ebensosehr unterbrochen, wie sie andrerseits bei den nach Babylonien Deportierten fortlebte und sich weiter entwickelte. Also nicht nur deswegen, weil damals der Tempel zu Jerusalem in Trümmern lag, haben sich die Juden in Elephantine den Bau eines eigenen Heiligtums erlaubt, sondern auch weil ihnen die Forderung des Gesetzes, wonach es nur ein einziges Heiligtum Jahwes geben sollte, noch gar nicht in Fleisch und Blut übergegangen war. Daß vollends der Priesterkodex, der überhaupt nur einen zentralisierten Kultus kennt, zur Zeit der Stiftung dieses Lokalheiligtums noch nicht kann vorhanden gewesen sein, liegt auf der Hand. Der hinkende Vergleich mit der Gründung des Onias ändert also nichts an der Tatsache, daß durch die neuen monumentalen Zeugnisse die bisherigen Resultate<sup>1</sup> der alttestamentlichen Kritik nicht nur nicht desavouiert, sondern lediglich bestätigt worden sind

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dahin rechne ich natürlich nicht belanglose Einzelheiten wie die schon vor den neuen Funden von Gunkel. Deutsche Lit. Zeit. 1906 Sp. 2942 mit Recht bekämplie Behauptung, daß man erst in ganz später Zeit in Israel Weihrauch geoplert habe.

## Progressive Assimilation in II Sam 3 25 15 18 (8 18 20 7 23).

Von Dr. Wilhelm Caspari in Rostock.

Beide Male sind es Wortpaare, in denen sich der lautliche Vorgang der progressiven Assimilation beobachten läßt, und zwar auch wohl in 3 25 ein Wortpaar, das schon lange im Gebrauche und weit verbreitet ist. Solche Wortpaare lassen sich als zusammenhangende geschlossene Lautgebilde ansehen, in welchen die Selbständigkeit der angehörigen Worte geopfert ist. Wirklich scheint ihr Lautbestand Abänderungen erfahren zu haben, die sich aus der Tendenz erklären, den Zusammenhang innerhalb des Wortpaares abzubilden.

In moçâ umobâ II Sam 3 25 haben wir ein Wortpaar, das im vorliegenden Texte allerdings durch suff. pers. und die sog. nota accus. 1 wieder gelockert ist. Man wird beide Bestandteile aber als sekundär entfernen dürsen, dann entsteht die soeben entworsene Gestalt des Wortpaares, in welchem die progressive Einwirkung auf die Reihenfolge der Vokale im Q'rê anerkannt ist. Die korrekte Orthographie des zweiten Wortes im Konsonantentext verträgt sich damit; man sprach aber in diesem Zusammenhange anders, als man schrieb, und konnte dies nur, wenn die regelwidrige assimilierte Aussprache dort üblich geworden war, wo das Schriftbild nicht über das Lautbild herrschte, also im mündlichen Verkehr. Die Vokalreihe o-a, im ersten Namen etymologisch benötigt, lebt in der Wortvorstellung noch so deutlich weiter, daß die Aussprache einer zweiten Lautgruppe analog ausgeführt wird. Dies wäre aber nicht möglich gewesen, wenn nicht die zunächst benachbarten Konsonanten der regelwidrigen Analogie Vorschub geleistet hätten, und zwar das auslautende N nach rückwärts; dieser Konsonant kommt dem tiesen a-Vokal unstreitig entgegen, vgl. statt vieler Beispiele הַאָּרָץ — aber auch das anlautende nach vorwärts, denn dieser halbklingende Laut steht dunklen

I Ohne sie Hes 43 11.

Vokalen nahe, vgl. מַּנְּקָר, מַנְּקָר, Enklitika יום. Das Q'rê ist also im Rechte<sup>1</sup> und Hes 43 יו auch im Konsonantentexte anerkannt.

- I. nach alter jüdischer Tradition bedeutet Pleti den berufsmäßigen Läuser. Die bedeutet den Davonläuser; also hellt sich die Tradition, soweit sie Mißverständnis ist, aus. Tatsächlich rechnet David auch gar nicht darauf, daß der Pleti in seinen Diensten gut lausen könne. Er heißt so nur, weil er auf dem Wege des Davonlausens in Davids Dienste gelangt ist. Oder stellen wir uns einen Forscher auf dem Gebiete des deutschen Kriegswesens vor, welcher entdeckt: die "Überläuser" waren eine besonders schnell bewegliche Truppengattung, ähnlich der Kavallerie, sie überliesen, d. h. übernelen den Feind. So leicht ein solches Mißverständnis möglich wäre sür einen, der keinen Kontakt mehr mit der überlieserten Terminologie besäße, so konnte es auch der angesührten jüdischen Tradition passieren; dieselbe weist also in Wahrheit aus DB3.
- 2. בְּרַתְּי bedeutet nach HALEVY séparé, expatrié, wozu das uralte n. Gen 9 זו 17 14 Ex 12 15 31 14 Lev oft, u. s. w.; freilich nicht aktivisch. "der Scharfrichter" das wäre dasselbe Mißverständnis, wie zu בולה, sondern intransitiv: der im Banne lebende, der keine Heimat hat. Einerseits sind das verwegene Gesellen, andrerseits kommen sie nur durch David wieder zu einer menschenwürdigen Existenz; also ist zu erwarten, daß sie ihm

I Gegen NowACK und BUDDE z. d. St.

<sup>2</sup> Ob א in אָלָּאָ n. p. Num 16 1 I Chr 2 33 nicht Arabismus ist, somit einem hebr. wentspräche, mag wenigstens erwogen werden.

<sup>3</sup> Erhalten ist noch מַלְמִי und יְמָלֵמִי.

t einer Art von Hundetreue ergeben sind; psychologisch sehr begreifh, daß der Gründer der Dynastie seine Leibwache aus solchen Elementen sammensetzt<sup>1</sup>; I Sam 27 12.

3. Die lautliche Assimilation läßt darauf schließen, daß die in Rede ehende Bezeichnung der Leibwache volkstümlich2 war. Dann mag sie er auch aus einheimischen Wörtern hergestellt gewesen sein. Kreti id Pleti sind zwei Arten heimatloser Fremder. Die Assonanz kann im eutschen nachgeahmt werden: "Gerichtete und Geflüchtete". Daneben ag es, jedoch außerhalb des Wortpaares, einen Volksnamen "die Karer" egeben haben Hes 25 16 Zph 25, aus dem man bisher auch das Land s Χελεθί I Sam 30 143 abgeleitet hat. Aber die Propheten kennen ir ein Volk der Karer, nicht eine Gegend dieses Namens. Die Beehung des Kreti auf den Landnamen Kreta, den das AT. jedoch nicht ennt, verrät sich als jüngere Exegese: 600 Mann der Leibwache hießen e Gattiter, Gat ist eine, später verschollene, Philisterstadt; die Philister ollten aus Kaphthor gekommen sein, Kaphthor = Kreta - ergo Kreta nd Kreti ist dasselbe, und parallel: Pleti = Philister. Aber auch die ezeichnung Gattiter ist erklärlich. Die Truppe erhielt den Namen von rem Chef, der aus Gath stammte, s. KLOSTERMANN zu II Sam 15 18. nter diesen mögen sich Leute befunden haben, die in staatsrechtlichem inne nach Philistäa zuständig gewesen sind. Die Exegese übertrug das if Davids gesamte stehende Kriegsmacht; vielleicht veranlaßte sie dazu n offenbarer Schreibfehler II Sam 2023, wo durch Verlust des A der Karer" in den Text gekommen war. Aber die wirklichen Philister hatten amals und namentlich I Kg 1 38 44 gewiß keinen solchen Überschuß an Ienschenmaterial mehr, daß sie hätten "reislaufen" müssen, wie die chweizer<sup>5</sup>. Damit sieht sich denn auch Manches, das über die Stellung avids zu seiner eigenen Nation geäußert worden ist, anders an.

Sonst dachte man den Einfluß der Lautangleichung viel tiefer greifend:

Tharakteristisch wäre es, daß es nicht nur eine Gegend gibt im Negeb, wo sich viele xmittierte aufhalten, eine Gegend, deren Bodenbeschaffenheit deren Existenz also beinstigt (I Sam 30 14), sondern daß eben dort ein Amalekiter seinen ägyptischen Sklaven ch selbst überläßt; unter der Voraussetzung nämlich, daß das Tal Besor in jener Gegendegt; ziemlich landeinwärts, bei Berseba, der Berg Chaschm-el-Buteyir (Karte von ISCHER und GUTHE).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die progressive Assimilation herrscht in der Sprache des Kindes; WUNDT, Völkersych. I 1, S. 437.

<sup>3</sup> Luc. minder gut Χορρι — über die Karer und ägyptischen Takkara Nowack 1 Jdc 3 3.

<sup>4</sup> Gegen diesen Zirkel vgl. SCHWALLY, Ztschr. f. wiss. Th. 34, S. 104.

<sup>5</sup> Gegen KITTEL, Gesch. d. Hebr. II 133, 143.

מלחי komme von לייִיף. Das war reichlich kühn, und wurde von der vorsichtigeren These abgelöst, Pleti sei irgend ein Volksname. Fatal ist aber, daß derselbe im AT. selbständig nicht gefunden wird, sondern nur in der einer künstlichen Assimilation verdächtigen Verbindung mit Krei. Die Existenz eines Volkes Pleti ist demnach unbeglaubigt.

Die Hauptstütze Aller, die in Kreti und Pleti zwei Völkernamen sahen, war freilich der Auslautvokal, die gewöhnliche Endung eines gentilicium. Ein Schluß, es werde darum auch hier ein Volksname vorliegen, ist indes vorschnell, da wir doch סלילי , קדמני , קדמני עובלי , אורלי , אורלי , אורלי , עובלי , קדמני , קדמני עובלי , שובלי , אורלי , אורלי , עובלי , אורלי , אורלי , עובלי , אורלי , אורלי , עובלי , אורלי , עובלי , אורלי , עובלי , אורלי , עובלי , אורלי , או

Die Geschichte der Truppe dehnt sich nicht lang. Ihren Oberst setzte Salomo über sein Heer (I Kg 44); er hatte großen Anspruch auf seine Erkenntlichkeit. Um so auffallender, daß man von seiner alten Truppe seit I Kg 1 38 44 nichts mehr hört. Damals war sie in einer Art Janitscharenrolle aufgetreten. Grund genug für einen gewiegten Herrscher, sie nicht allzu unentbehrlich werden zu lassen. Das Schweigen über sie fortan ist also vielleicht nicht zufällig. Zeitgemäßere Formationen mögen ihre Stelle ersetzt haben, wie Friedrich Wilhelm I. Riesengarde auch verschwand, als sein Sarg zu Grabe geleitet war. Dadurch begünstigt mögen sich bald sagenhafte Züge um die Erinnerung an des alten David Leibtruppe gesammelt haben. Dazu wäre als einer der ältesten schon die Vermengung mit den "Karern" zu rechnen. Der wirkliche Kreti und Pleti hätte es wahrscheinlich als grobe Unhöflichkeit angesehen, wenn ihn jemand gefragt hätte, wo er her sei.

Dem Volksmunde überlassen, werden Namenpaare wilden Assimilationen, und zwar regressiven und progressiven gemischt, ausgesetzt. Den gleichen Zustand weisen Namenpaare auf, die anscheinend aus dem Volksmunde hervorgegangen sind, oder von uns nicht weiter zurückverfolgt werden können: Iannes und Iambres (Schürer III, 294f.); das β darf man als nachträgliche euphonische Einlage abrechnen. Auf einige arabische Paare² weist mich freundlichst Herr Professor MARTI hin: Hâbîl und Kâbîl (Qain) 3, Jāǧūǧ und Māǧūǧ (Gog und Magog), Hārūt und Mārūt,

<sup>&</sup>quot;,Kreti und Pleti haben mit den 600 Mann des Ittai nichts zu tun", Nowack S. 185.

<sup>2</sup> RÜCKERT, Der Koran S. 437. 3 GRÜNBAUM, Neue Beitr. 2. sem. Sagenkunde S. 62.



Wilhelm Caspari, Progressive Assimilation in II Sam 3 25 15 18 (8 18 20 7 23). 187

Tālūt und Gālūt¹, letzteres Sure 2 248 250 bereits wieder zerlegt. Iannes ist wohl der babylonische Ea², dann könnte, ohne das den arabischen Analogien Mögliche zu überschreiten, Iambres — Marduk sein. Gemeinsam wäre den angeführten Namenpaaren somit, daß sie sehr spät nach ihrem ursprünglichen Vorkommen auftauchen, und daß sie in einem Sprachkreise auftreten, der die Originalnamen durch Entlehnung bezogen hat. Die Quelle, die die Formel Kreti-Pleti bringt, steht dem Auftreten der zugehörigen geschichtlichen Größe anerkanntermaßen nahe und bedient sich derselben Sprache, in der die Namen aufgetaucht sind. Wenn, je weiter weg vom Ursprung, die Assimilationen immer souveräner wuchern, scheint es geraten, ihren Einfluß in "Kreti Pleti" noch möglichst klein anzusetzen.

WEIL, Legenden der Muselm. S. 199 202 f.

<sup>2</sup> DIOD. II 5.

## David's Destruction of the Syrian Chariots.

Von Rev. Dr. L. W. Batten, Professor in the General Theological Seminary, New York.

In the brief description of David's wars of conquest, in connection with the victory over Hadadezer, we find this difficult text: חקש דוד וו את־כל־דרכב ויותר ממנו מאה רכב II Sam 8 4. That passage is translated thus in the English versions: "And David hocked all the chariot horses, but reserved of them for a hundred chariots". It will be noticed that 237 is rendered in one place 'chariot horses' and in another 'chariots', as if there were little difference; and secondly that the direct object in the former clause becomes indirect in the latter for the easing of the translator's task. A good deal of liberty is certainly taken with the Hebrew text; but the most extraordinary fact is that this rendering is accepted by all the most recent modern authorities. The lexicons give the meaning chariot horse for and refer to this passage. Even so acute a scholar as BUDDE says that There certainly means 'horses' (Bücher Samuel, in loc.).1 The literal rendering of the passage gives us apparently: "And David hamstrung all the chariots, but he saved of them a hundred chariots". This unsatisfactory result requires some modification 2: but the question may fairly be raised whether the right interpretation has yet been found.

In II Sam 10 18 there is a similar problem.<sup>3</sup> The literal rendering is: "And David slew of Aram seven hundred chariots". Virtually all modern authorities translate: "David slew of the Syrians the men of seven hundred chariots". That of itself is a peculiar statement, since the destruction of the chariots would be so much more important than that of the men in them. Again we note that the meaning assigned to DDD here is, "the men who ride or fight in a chariot".

In Ges.-Buhl there is an attempt to justify this strange translation by saying that the full expression for chariot horse is סום רכב, and that בב alone comes to have the same meaning.

<sup>2</sup> Luther translated boldly: "und verlähmte alle Wagen".

<sup>3</sup> This is either a similar account of a second campaign against Hadadeser, m = 0 duplicate version of the story in c. 8.

In I Chr 184 and 1918 we have parallels to the passages quoted above. In the former case the Chronicler has preserved a better text: "And David captured from them a thousand chariots and seven thousand horsemen and twenty thousand footmen. And he hamstrung all the chariots, but of them he saved a hundred chariots". The text in Samuel lacks 200 at the beginning. It says that David captured 1700 horsemen and 20000 footmen. Insert the 201 and the texts agree except as to the number of horsemen captured. BUDDE admits that this insertion improves the text, but adds that it would mean 'chariots' in the first part of the verse, but surely means 'horses' in the second part, and so discards it. It may be added that "all the chariots" would naturally imply some previous mention of chariots. This reading is supported by the Greek versions, and may be confidently accepted.

In 1 Chr 19 18 there is an interesting variant from the text of Samuel. The latter runs: "And David slew of Aram 7000 chariots and 40000 horsemen"; the former reads: "And David slew of Aram 7000 chariots and 40000 footmen". The point of interest here is that one text has 'footmen' where the other has 'horsemen'. Turning to the Greek text of Samuel we find in L "And David slew of the Syrians 700 horsemen (ἱππέας) and 40000 footmen". There we have both horsemen and footmen but no chariots. That seems to me the correct text. Chronicles testifies to the slaughter of 40000 infantry. It is quite improbable that 40000 cavalry were slain in one battle. The number 700 is much more plausible. Then the partitive in מרשם implies the slaughter of a part of the Aramean force. The only question remaining is therefore whether מרשם הוהרג דור מארם שבע מאות פרשים וארבעים אלף איש רגלי Should be restored thus: וויהרג דור מארם שבע מאות פרשים וארבעים אלף איש רגלי.

We come now to the solution of the problem presented in II Sam 8 4. It is of course impossible that David hamstrung chariots: what did he do? Biblical scholars have reached their present unanimous verdict by regarding the meaning of מכל as fixed beyond question, and assigning to בכל a sense suitable to this verb. The method is all right but the start was made at the wrong place. The simpler word is בכל. We must ascertain whether that is the correct reading, and what its

It is a striking fact that by textual criticism alone, we reach the conclusion that chariots did not figure in this battle. That agrees with the theory that we have here an account of a second campaign against Hadadezer. He lost all his chariots in the first campaign, and had no opportunity to replace them.

meaning is. There can be no doubt about the text. All the Greek versions bear testimony to the word ΣΣζ. Further they also invariably give it the meaning chariots (αρματα). That is undoubtedly its correct and only meaning here. ΣΣζ occurs in the Old Testament more than a hundred times. In three cases it means mill stone; there are one or two obscure passages, but even in these 'chariot' will serve as well as anything else. Otherwise with the exception of this one passage the meaning 'chariot' is invariably assigned. It must appear that it is a forced lexicography which allows so exceptional a meaning as 'horses' in a single case. The liberty taken with this simple word will be apparent if we consider the absurdity of defining carriage as a vehicle, or the horses attached to the vehicle, or the people who ride in the vehicle. Such a sense should not be accepted until every means is exhausted to allow the natural meaning.

The context shows that chariots are intended. In the correct text and occurs three times. It would be extraordinary if the writer means chariot in two places and horses in the third. Moreover as the passage says, paraphrasing the peculiar Hebrew idea, "David — all the chariots except a hundred chariots, which he saved for himself". That and cannot have different meanings in these two places is sufficiently plain. In the general statement and in the exception, reference must be made to the same thing. But David could not hamstring chariots; therefore we must ascertain whether py has necessarily that sense here.

A glance at the lexicons reveals grave uncertainty as to the origin or fundamental meaning of Jpy. It is doubtful whether we have the same root in all cases. It is generally assumed that the primary meaning is 'root', and 'hamstrung' is explained from the idea of rooting up the central nerve or cord. I propose to examine briefly every passage where the word occurs.

We find אָלְי in an obscure passage in Lev 23 47 where 'member' is the assumed meaning. There is the adjective אָלְי 'barren', which is used many times and whose meaning is clear. The verb occurs in a Qal form in Koh 3 2: "a time to plant, and a time to pluck up (לְּעָלְי) that which is planted". But a more suitable meaning would be: "to harvest that which is planted".

This sense could be connected with you by pointing as a Piel, and rendering 'pluck the fruit', thus making barren or fruitless. The Niphal

It should be noted that in every occurrence of "PB in Heb. we can point the form as a Qal, Niphal or Piel. No stress need therefore be laid on the form.

is found in Zph 2 4, where the verb is chosen for the sake of the word play: מְקרן תעקר usually rendered: "Ekron shall be abandoned, and Ashkelon a desolation; Ashdod! at noon shall they drive thee out, and Ekron shall be rooted up". It is not a very happy use of language to say that a city shall be rooted up. Certainly a better sense is obtained by rendering 'made barren', i e. wasted or destroyed.

There remain the cases where the word is confidently translated hamstring, all being in the Piel form. In Gen 496 we read of the fierce tribes Simeon and Levi:—

In their anger they slew a man, And in their self-will they hocked an ox.

Finally we come to Jos II 69 where there seems to be a peculiar appropriateness in the accepted rendering. Joshua is commanded by Jahveh to go against the northern confederates: "their horses thou shalt hamstring, and their chariots thou shalt burn in the fire". This command was carried out after the battle, when the victory was complete, and describes the disposition of the captured horses and chariots. Now hamstringing was a frequent practise in battle and in the hunt. While the quarry was engaged in front, another hunter would steal up and cut the tendon and so make the animal helpless. So in battle a hamstrung horse put the rider at the mercy of his opponent. That method might be applied to captured horses, and would be less objectionable than slaying. But the meaning 'make useless' would be equally applicable here, whether accomplished by killing or crippling.

To sum up, we find עקר used with these various objects: plants

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Judg 94. Abimelech beat down the city of Shechem and sowed with salt, as a symbol of future barrenness.

horns, a city, an ox, horses, chariots. The meaning well supported in Hebrew, to make barren or useless will fit every case.

At all events it is clear that we are not shut up to hamstring, even if that is the correct rendering in Gen 496 and Jos II 69. The passage in II Sam 84, with a necessary correction, should be rendered: "And David captured from him a thousand chariots and seven hundred horsemen and twenty thousand footmen. And David broke up 3 all the chariots, but of them he saved a hundred chariots".

The root occurs in Dan 78 in an Aramaic passage and is usually rendered from the Hebrew "pluck up by the roots". The context throws doubt on that rendering. There is a vision of a beast with ten horns, three of which horns are plucked up by the roots at the rising of a little horn. Horns are cut or broken off, but are not pulled out by the roots. There is also a subst. in Biblical Aramaic to which the meaning 'stump' is assigned.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Greek versions render in our passage and in the parallel passage in Car παρέλυσεν: This may be translated *crippled*, or *disabled*.

<sup>3</sup> Captured chariots were usually burned (Jos II 69) Nah 2 14. But the primary object was to cripple them so as to make them barren or useless to the enemy.



Herr Professor Zimmern macht mich darauf aufmerksam, daß ich in meiner Vermutung zu Ps 2 iif. (s. Heft i S. 58 f.), ohne es zu wissen, Vorgänger gehabt habe. In ZDMG LVIII (1904) S. 865 wirst Sievers in einem Artikel über Ps 2 zu v. ii die Frage auf, ob sich nicht, wie in יונילו das ursprüngliche Verbum, so in ונילו ein ursprünglich nominaler Ausdruck verbergen könne? Beispielsweise הנלין, das graphisch nicht weit abliege? Weiterhin (S. 866) spricht er sogar die Vermutung aus, es könnte in יו חסרה der verstümmelte Anfang von לרנליו ביעורה in יו חסרה der verstümmelte Anfang von לרנליו מושלו mit Duhm in the diesen Einfällen freilich keine Folge, sondern ändert יו שוא mit Duhm in און, da ein יו ביעורה (ל)רנליו ברעודה aus Sachgründen immer noch sehr anstößig bleiben würde" (S. 865). Dem gegenüber behält nach den "Berichtigungen und Nachträgen" zu Gesenius Handwörterbuch. S. XIV Zimmern in teilich küssen, als Huldigung.

Wenn ich einerseits bedaure, daß ich diese doppelte Vorgängerschaft nicht gekannt habe, so freue ich mich anderseits, indem ich sie hiermit feststelle, der Übereinstimmung, ist sie doch eine gute Bürgschaft für die Wahrscheinlichkeit der von uns gefundenen Konjektur. Herr Professor SIEVERS schreibt mir, daß er seinen Einwand gegen das Füßeküssen nach meinen Ausführungen nicht mehr aufrecht halte. Dagegen will er jetzt lesen:

#### ברעדה נשקו ברגליו.

weil dadurch der sonst durchgeführte Chiasmus herauskomme und der sonst sehr häßliche Reim verschwinde. Ich habe gegen diese Wortstellung nichts einzuwenden, nur daß ich i von וגילו vor ברעדה beibehalte.

Eben sehe ich, daß auch die Ägypter den Ausdruck: "den Fuß küssen" kennen, und zwar gilt es hier als ganz unerhörte Gnade, wenn der König einen seiner Großen "seinen Fuß küssen ließ und ihn nicht die Erde vor sich küssen ließ". Dabei ist der Mann, der sich dies zur höchsten Ehre anrechnet, kein geringerer als der Hohepriester von Memphis und zudem der eigene Schwiegersohn seiner Majestät (s. ERMAN, Ägypten und ägyptisches Leben im Altertum I, 109).

## Das Ghain in der Septuaginta.

Von Martin Flashar, Berlin.

#### I. Teil.

Die vorliegende Arbeit wendet sich einem Gebiete der Septuagintaforschung zu, das, so wichtig es besonders in rein sprachlicher Hinsicht
ist, seit langer Zeit brach liegt: den Umschriften der hebräischen Eigennamen. CL. KÖNNECKES Gymnasialprogramm: "Die Behandlung der
hebräischen Eigennamen in der Septuaginta" Starg. 1885 stellt den ersten
und zugleich einzigen Versuch dar, die Eigennamen der LXX in einer
Monographie einheitlich zu bearbeiten.

Aber, wie der Verfasser selbst sagt (S. 30), konnte dieser erste Versuch eine erschöpfende Behandlung des umfangreichen Materials nicht geben. Er mußte sich mit der Konstatierung und Auswahl der wichtigsten lautlichen Erscheinungen begnügen, ohne tiefer in die sich überall bietenden Probleme eindringen zu können.

Daß KÖNNECKE nicht wie er hoffte, einen Nachfolger gefunden hat, scheint seinen guten Grund zu haben. Wie jeder, der sich mit der Septuaginta näher beschäftigt hat, weiß, sind wir trotz allen Hilfsmitteln der neueren Zeit, wie der Konkordanz von HATCH und REDPATH, ja selbst der soeben erscheinenden, großen Cambridger Ausgabe der Septuaginta, noch immer weit davon entfernt, den ursprünglichen Text der griechischen Version des Alten Testaments zu besitzen. Gerade bei den Eigennamen ist die Korruption und Verwirrung des Textes besonders groß: erscheint es da nicht verfrüht und verfehlt, die hebräische und griechische Form mit einander in weitgehenderem Maße vergleichen zu wollen? (Vergl. LAGARDE, Mitteilungen, (1), 20!) Sicherlich müssen die beiden Seiten eines Vergleichs erst feststehen, ehe man Schlüsse aus ihm ziehen kann, aber gerade bei diesen korrumpierten Eigennamen läßt sich doch in vielen, wenn nicht den meisten Fällen die ursprüngliche Lesan mit einiger Sicherheit herstellen, ohne daß man, wie LAGARDE es vermit einiger Sicherheit herstellen, ohne daß man, wie LAGARDE es ver-

langt, \* erst die Lesarten der palästinensischen Kolvn, Lucians und Hesychius' ermittelt. Zudem wird die Septuagintaforschung über einen gewissen Punkt nie herauskommen. Soll man darum auf jede Forderung verzichten, weil in vielen Fällen ein non liquet, in anderen Irrtümer unvermeidlich sind? Gewiß nicht! Daß Lagarde selbst die Septuaginta da, wo sie ihm sicher festzustehen schien, auch in ihrer unvollkommenen Gestalt sehr wohl für geeignet hielt, Schlüsse aus ihr zu ziehen, zeigt die weitgehende Verwendung, die er von ihren Formen, z. B. in seiner "Übersicht über die im Aramäischen, Arabischen und Hebräischen übliche Bildung der Nomina" (A G G 1889) gemacht hat.

Aber gerade die meines Erachtens vielfach versehlten Schlüsse, die LAGARDE aus den Formen der Umschriften für seine sprachlichen Hypothesen zieht, weisen auf die Notwendigkeit hin, sich einmal prinzipiell über die Grundsätze klar zu werden, nach denen die Umschriften der Septuaginta überhaupt zu beurteilen sind. Das Bestreben, auf diese Frage eine Lösung zu finden, trat neben die Hauptaufgabe der vorliegenden Arbeit, das Vorkommen des è in der Septuaginta nachzuweisen.

Ich schicke einige Bemerkungen über die Aussprache des hebräischen vaußerhalb der Septuaginta voraus.

# 1. Die Aussprache des y außerhalb der Septuaginta.

Die arabische Sprache unterscheidet bekanntlich zwei Nüancen des Lauts, der hebräischem y entspricht, in Schrift und Aussprache: 1. ¿, einen Guttural, der sich durch unsere Schriftzeichen nicht ausdrücken läßt, der sich aber in der Artikulation deutlich von \ unterscheidet, und 2. das stärker artikulierte ¿, einen Laut, den man durch ein gutturales gh wiedergeben könnte.

Nach dem übereinstimmenden Zeugnis der arabisch schreibenden ältesten jüdischen Grammatiker besitzt die hebräische Sprache in y nur den einen dieser Laute, das &, dagegen nicht das härtere & (vgl. hierzu Kampffmeyer in ZDPV 1892. S. 70). Dementsprechend umschreiben sie hebräisches y stets durch &. Eine Ausnahme bildet nur scheinbar Saadja (im 10. Jh.), der ¿ für und ç für und schreibt. Aber nur scheinbar: Wie Kampffmeyer offenbar richtig bemerkt, handelt es sich hier nicht um wirkliche Umschriften, sondern Saadja setzt hier die ihm bekannten arabischen Namensformen ein, wie schon das ¿ für und beweist.

Ebenso deutlich ist es, daß auch die Punktatoren, (also im 6.-7. Jh.

z Z. B. in der sehr instruktiven "Ankündigung einer neuen Ausgabe der griechischen Übersetzung des Alten Testaments." Göttingen, 1882, besonders S. 29 f.

p. Chr.), eine dem Arabischen entsprechende, doppelte Aussprache des nicht mehr gekannt haben. Denn wäre dies der Fall gewesen, so würden sie den Unterschied zwischen beiden Lauten sicher durch diakritisiche Punkte fixiert haben, wie sie es bei dem Buchstaben 
und 
doder den litteris 
taten.

Denselben Tatbestand finden wir bei HIERONYMUS († 420); dies ist um so wichtiger, als HIERONYMUS seine hebräische Weisheit von palästinischen jüdischen Gelehrten bezog, also aus einer Quelle, in der sich die Tradition der hebräischen Sprache auf jeden Fall am besten erhalten hatte. Auch er, beziehungsweise seine jüdischen Lehrer, kennt eine Aussprache des y, die sich etwa durch "G" wiedergeben ließ, nicht mehr. Bezeichnender Weise betrachtet er das y gar nicht als Konsonanten, sondern als Vokal. Dies zeigt z. B. seine Bemerkung zu Gomorra (Onomastica sacra, ed. LAGARDE<sup>2</sup> 1887, I, 6 28—29): "sciendum quod G litteram in hebraico non habet, sed scribitur per vocalem y".

Auch ORIGENES († 254), der demnächst in Betracht käme, scheint das è nicht zu kennen, soweit dies seine Fragmente beurteilen lassen. Und sogar schon bei JOSEPHUS (gegen Ende des 1. Jh. p. Chr.) läßt sich nicht positiv nachweisen, daß er noch das è vom e unterschied. Zwar scheinen einzelne seiner Umschriften hebräischer Namen eine Kenntnis des è zu verraten, indessen erweist er sich in all diesen Fällen von der Septuaginta abhängig.

Hatte die hebräische Sprache diesen härteren Laut, der arabischem  $\dot{\varepsilon}$  entspricht, je besessen, so war er im Lause der Zeiten verloren gegangen, ein sprachlicher Vorgang, wie er sich auch ganz analog an anderen Lauten und in anderen Sprachen zeigt. Im Hebräischen bietet sich als naheliegender Vergleich das Schwinden des Unterschiedes zwischen den beiden Arten des  $\pi$ . Auch hier ist die härtere Aussprache  $-\dot{\varepsilon}$ , die die Septuaginta noch kannte, verloren gegangen, d. h. mit der des  $\varepsilon$  zusammengefallen. Dabei ist freilich vorausgesetzt, daß auch im Hebräischen die beiden Arten des  $y - \varepsilon$  und  $\dot{\varepsilon}$  ursprünglich vorhanden waren. Daß dies wirklich der Fall war, können wir nur auf Grund der Umschriften der Eigennamen in der Septuaginta feststellen.

Zwar besitzen wir in den assyrisch-babylonischen Inschriften, soweit diese hebräische Namen oder Worte erwähnen, eine noch weit ältere Quelle für die Aussprache des Hebräischen. Aber so wichtig diese Quelle sonst ist, läßt sie doch auf die doppelte Aussprache des F keinen Schluß zu. Man hat freilich gemeint, in den Tell-el-Amanabriefen, deren Eigennamen und sogenannte kanaanäische Glossen zugleich

die ältesten Literaturdenkmäler der kanaanäisch-hebräischen Sprache überhaupt darstellen, das y, je nachdem es g oder g entspricht, verschieden wiedergegeben zu finden. [(So z. B. GESENIUS-KAUTZSCH: Hebräische Grammatik 27 § 6e, Anm. 1. (§ 2 f, Anm. 4.)] Indessen zeigt eine nähere Untersuchung der in Frage kommenden Glossen, daß die verschiedenartige Umschreibungsweise der Briefe einen Rückschluß auf die doppelte Aussprache des kanaanäischen y nicht erlaubt. Zwar wird das y in Worten, in denen die entsprechenden arabischen Wurzeln ¿ aufweisen, durchweg mit dem Zeichen für h wiedergegeben, so daß man meinen könnte, die betreffenden Schreiber hörten das ¿ als einen Laut, der sich in der assyrischen Schrift am ehesten durch h wiedergeben ließ. So findet sich hullu "Joch" 214 381, heb. غل ar. غل haziri "er hat zurückgehalten" 91 ו 131, heb. עצר, ar. غضر; sahri "Tor" 195 10, heb. שער = ar. ثغر. Aber daneben finden sich auch Glossen, in denen unzweifelhaftes e mit h umschrieben ist. Um auch hier nur wenige Beispiele zu nennen: zuruh² "Arm" 179 12, 180 27, 181 14 33; heb. לراع = ar. לراع; hinaja "meine Augen" 147 17, heb. ציני; haparu (neben aparu 128 4) 130 3 "Staub", heb. عفر ar. عفر. Diese Beispiele zeigen deutlich, daß man aus dem h der Glossen nicht auf ein kanaanäisches e schliesen darf: nicht nur dieses und ;, wie zu erwarten wäre, sind durch h wiedergegeben, sondern auch & und -3, einmal sogar n.

Dasselbe negative Resultat ergeben die späteren assyrischen Königsinschriften, soweit die wenigen in ihnen vorkommenden hebräischen Namen überhaupt Schlüsse zulassen. Zwar findet sich beispielsweise für משוי = arab. (وَسَعُ ) und andrerseits für משוי die Umschrift humria, in Zusammensetzungen auch humri, z. B. apal humri = Jehu, bit humri = Samarien. Aber bei diesem Namen steht nicht einmal fest, ob er (als Ableitung von אלים ) mit è anzusetzen ist, und nicht vielmehr mit den häufigen arabischen Namen عَمْرُو , وَمُو . a. zusammengestellt werden muß: so Nöldeke ZDMG 40, S. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leider konnte ich J. A. KNUDTZONS eben erscheinende neue Ausgabe der Tellel-Amarnabriefe nur zum Teil vergleichen. Die Zitate beziehen sich daher noch auf WINCKLERS Ausgabe: Die Thontafeln von Tell-el-Amarna. K. B. Bd. 5, Berlin 1896.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "zuruu", das GESENIUS-KAUTZSCH a. a. O. für מער, und "ša'ari od. ša'ri", das er für שער nennt, habe ich nicht finden können.

<sup>3</sup> Z.B.: maḥazu "sie töteten ihn" 196 14; hebr. ארבה "zerschlagen" = ar. ארבה, ḥajama "lebendig" 1966; hebr. הדר בו leben. Als Beispiel für הו ה ḥ: ḥarri "des Berges" 55 20; hebr. הר. Die Beispiele ließen sich durch die Heranziehung der Umschriften kanaanäischer Städtenamen noch vermehren. Eine Zusammenstellung der letzteren siehe in ZDPV Bd. 30 (1907): H. Clauss, Die Städte der El-Amarnabriefe und die Bibel.

### 2. Bisherige Beurteilung der I für y bietenden Umschriften

So sind wir bei unserer Untersuchung im Wesentlichen auf die Umschrift der alttestamentlichen Namen in der Septuaginta angewiesen, die wenigstens in ihren älteren Teilen noch aus einer Zeit stammt, in der das Hebräische, wenn auch als Volkssprache schon im Schwinden begriffen, doch noch in weiteren Kreisen gesprochen wurde. Die griechische Sprache kennt die Gutturale y und n nicht; infolgedessen waren die Übersetzer in Verlegenheit, einen adäquaten Ausdruck für jene Laute zu finden. Im großen und ganzen, von einzelnen Ausnahmen abgesehen, behandeln sie y und n in doppelter Weise. Entweder geben sie y durch γ und π durch χ wieder, oder sie setzen für die hebräischen Laute überhaupt keinen Konsonanten. Eine Sonderfrage ist es, ob in Fällen wie ιεφθαε — ταπη, βηρσαβεε — ταπακ — ταπακ — υαι. a. das ε (oder α) υund n (= und z) zum Ausdruck bringen soll. Früher glaubte man auch, aus dem Wechsel des Spiritus asper und lenis auf eine verschiedene Aussprache des y schließen zu können, doch ist dies schon lange als Irrtum erkannt (vgl. ZORELL in ZKTh 1900, S. 734 f.).

Wie nun schon eine oberflächliche Untersuchung zeigt, steht das sehr häufige  $\chi=\pi$  im allgemeinen in Worten, die nach Analogie des Arabischen ein  $\pi=\dot{\varepsilon}$  erwarten lassen. Aus dieser Erscheinung hat man schon lange geschlossen, daß die Septuaginta die härtere Aussprache des  $\pi$  noch deutlich von der weicheren unterscheiden. Jedenfalls wollten sie in Namen, in denen sie — mit Recht oder Unrecht — das härtere  $\pi$  vermuteten, dies durch  $\chi$  zum Ausdruck bringen. Dementsprechend hat man auch aus der doppelten Umschreibungsweise des  $\mathfrak P$  gefolgert, daß den Septuaginta der Unterschied zwischen  $\varepsilon$  und  $\dot{\varepsilon}$  bekannt war. Zwar findet sich die Umschrift  $\Gamma$  für  $\mathfrak P$  relativ selten. Aber Fälle wie  $\Gamma\alpha\zeta\alpha$  (für  $\pi\mathfrak P$ ) und Zoyopa (für  $\pi\mathfrak P$ ), wo sich das  $\dot{\varepsilon}$  selbst in der arabischen Namensform ( $\dot{\varepsilon}$  und  $\dot{\varepsilon}$ ) noch erhalten hat, lassen keinen Zweisel bestehen, daß das  $\Gamma$  in diesen Fällen die härtere Aussprache des  $\mathfrak P$ , die also dem griechischen  $\Gamma$  einigermaßen nahegekommen sein muß, zum Ausdruck bringen soll.

Mit dieser Erkenntnis ist jedoch noch nicht viel gewonnen. Zunächst nur, daß auch in der hebräischen Sprache ε und è ursprünglich deutlich von einander unterschieden wurden. Aber besteht die Umschrift des y durch Γ überall zu Recht, d. h. sind die betreffenden Namen wirklich alle mit è anzusetzen? Und ebenso wichtig ist die andere Frage: Wie steht es mit den Namen, deren y nicht durch Γ umschrieben ist? War hier wirklich das y überall ε und nicht è? Und das führt auf die weitere

Frage: Kannten und sprachen die Septuaginta das è noch in seinem vollen Umfange, oder war ihnen zum Teil die Kenntnis der härteren Aussprache schon verloren gegangen, so daß es sich bei jenen Umschriften nur noch um vereinzelte Reminiszenzen handelt?

Der einzige, der auf diese Fragen tiefer eingegangen ist und eine Theorie aufgestellt hat, die alle  $\Gamma = \mathcal{V}$  enthaltenden Umschriften einheitlich erklärt, ist LAGARDE. Es verlohnt sich daher wohl, seine Auffassung näher zu betrachten und zum Ausgangspunkt weiterer Untersuchungen zu machen. Um so mehr als LAGARDE durch seine eingehenden Septuagintastudien, andrerseits aber auch durch seine Kenntnisse der in Frage kommenden semitischen Sprachen besonders kompetent erscheint, über dies Problem zu urteilen.

Anläßlich einer Besprechung von BUDDEs Urgeschichte (Mitteilungen 1 196) kommt LAGARDE auf eine frühere Behauptung zurück (Orientalia 2, 36-37, = AGG 1880), daß nämlich die Lesart der Septuaginta Γαιδαδ Gen 4 18 als die älteste Gestalt von עירד und ידד zu gelten habe. Seine Argumentation ist folgende: מֵיְדָד, ist eine der späteren Zeit — die LXX sprachen sicher nicht mehr "hebräisch" - ungeläufige, aber durchaus korrekte Bildung: daraus folgt, daß die LXX sie nicht erdacht haben. - Da aber außerdem y von den Γαιδαδ schreibenden LXX durch γ ausgedrückt wird, ¿ aber im Aramäischen, was die LXX als Muttersprache redeten, gar nicht vorhanden ist, so müssen sie für ihr Γαιδαδ eine sehr ausdrückliche Überlieserung gehabt haben. Alle y für y bietenden Eigennamen gelten mir als durch richtige Tradition bekannt, nicht von Gelehrten in der Studierstube aus einem Kodex auf eigne Faust umschrieben . . . . Meine Untersuchung der Eigennamen des jüdischen Kanons geht von den Ghain-haltigen aus: diese sind die in unweigerlich echter Tradition an uns gekommenen, und von ihnen aus müssen die Regeln für die Betrachtung der übrigen gewonnen werden." Ganz folgerichtig ist es, wenn LAGARDE anderen Ortes behauptet: "daß איז Gen וו 28 (NB. der "Ururgroßvater Abrahams") durch ραγαυ umschrieben wird, weist darauf hin, daß G (= LXX) den Namen noch im Leben als Ortsnamen hörte."

Wenn freilich LAGARDE Mitteilungen 2, S. 77 schreibt, "Esaus Sohn שוף, den W. R. SMITH zum צָּפֶׁבֶּ machen will, hat שיף neben sich und müßte als אָבְּעוֹן heißen und nicht בָּ צָּבְעוֹן; Σεβεγων mit בָּ Ιεούς mit ε, mithin יְעוּשׁ הֹיִם nicht יְעוּשׁ חֹבֹּבֶּי , so geht das weit über seine eben entwickelten Grundsätze hinaus. Denn die Argumentation "Ιεούς mit ε, mithin יעוּשׁ nicht יִצִּבְּיבׁ hat zur Voraussetzung, daß auch

alle Umschriften, die nicht  $\Gamma$  für y bieten, die Aussprache in richtiger Tradition wiedergeben. Im Ernst kann LAGARDE das nicht behauptet haben wollen.

Sehen wir von dieser inkonsequenten Bemerkung LAGARDEs ab, so läßt sich seine Ansicht in die beiden kurzen Sätze zusammenfassen: Alle  $\Gamma$  für  $\mathcal V$  bietenden Umschriften geben die authentische Aussprache der betreffenden hebräischen Namen, besonders was das  $\mathcal V$  betrifft, wieder. Außerhalb dieser ihnen durch Tradition bekannten Eigennamen kannten die Septuaginta das è nicht mehr.

Die Folgezeit war zum Teil geneigt, mit LAGARDE aus dem y einer Umschrift auf ursprüngliches è des Namens zu schließen. Freilich ergeht es den Umschriften der Septuaginta vielfach ebenso, wie dieser selbst: Wo sie zu einer Hypothese oder Gleichsetzung mit einem arabischen oder andern Worte oder Namen passen, werden sie als Beweis herangezogen. Passen sie nicht, so ignoriert man sie: in diesem Falle beweisen sie also offenbar nichts. LAGARDES Resultate hat man im einzelnen mit Recht abgelehnt, obgleich sie doch nur die notwendige Konsequenz seiner — unwidersprochen gebliebenen — Grundanschauung darstellen. Bei dieser hat daher die Kritik einzusetzen.

Zunächst ist es durchaus unbewiesen, daß die Verfasser der Septuaginta, oder wenigstens ihrer älteren Teile aramäisch redeten, d. h. dal dies ihre alleinige Umgangssprache war. Und selbst wenn man dies zugibt, steht ganz und gar nicht ohne weiteres sest, daß die aramäische Sprache schon in dieser Zeit (im 3. Jh. a. Chr.) ein ¿ nicht mehr besal. Jedenfalls ist es methodisch falsch, von vornherein von der festen Voraussetzung auszugehen, daß die Septuaginta in hebräischen Wörtern, von den Eigennamen abgesehen, das è in der Aussprache nicht mehr vom e unterschieden. Diese Behauptung beruht zudem auf unhaltbaren physiologischen Vorstellungen. Das Aussterben eines Lautes wie des ¿ beruht auf einem Erschlaffen der Artikulation. Selbstverständlich tritt ein solcher Vorgang nicht plötzlich ein und gelangt dann sofort zu einem Abschluß. Sondern ganz allmählich geht die Aussprache des betreffenden Lautes in die eines verwandten andern über, der leichter und bequemer zu artikulieren ist. Schließlich schwindet mit dem Laut selbst die Fähigkeit, ihn zu artikulieren. Dieser Vorgang kann örtlich verschieden vor sich gehen, wird bei dem einen Individuum stärker hervortreten als bei dem andern. Aber er wird auf keinen Fall gerade bei den Eigennamen halt machen. Gerade bei diesen, und zumal, wenn se selten und ungebräuchlich und womöglich nur aus alten Büchern bekann sind, wird sich der ursprüngliche Laut am allerwenigsten halten können. In derartigen alten Eigennamen erhalten sich wohl längst ausgestorbene Worte und Stämme, nimmermehr aber Laute, die die lebende Sprache nicht mehr kennt. Wenn sich daher aus den Umschriften nachweisen läßt, daß das è noch in Namen gehört und gesprochen wurde, so ist mit Sicherheit anzunehmen, daß in der Zeit, wo die Namen umschrieben wurden, auch sonst das è noch nicht ausgestorben war.

Damit fällt LAGARDES Beweisführung zusammen. Immerhin könnte an sich ja trotzdem seine Ansicht, daß in den Namen, deren Umschrift γ für γ bietet, die Aussprache durch echte Tradition bekannt, das γ also ursprüngliches ἐ war, bestehen bleiben.

Zunächst fällt auf, daß es vielfach gerade seltene, nur ein oder zweimal vorkommende Namen sind, deren Aussprache sich durch Tradition erhalten haben soll, während bei vielen andern, die häufiger vorkommen, diese Tradition versagt. Schon das macht gegen die "unweigerlich echte Tradition" miltrauisch. Und läßt sich denn auch nur wahrscheinlich machen, daß die Umschrift der Septuaginta da, wo Γ für y vorkommt, die ursprüngliche Aussprache des Namens wiedergibt? An einzelnen Beispielen läßt sich das Gegenteil beweisen, nämlich überall da, wo die Umschrift der Septuaginta auf einer falschen Lesart, oder sogar auf einem Versehen ihrerseits beruht: Hier kann von einer richtigen Tradition nicht die Rede sein. Dieser Fall liegt aber gerade bei dem Namen vor, an den LAGARDE seine Beweisführung knüpft. Ob das עירד des massorethischen Textes oder das עידד, das die Septuaginta vorauszusetzen scheint, vorzuziehen sei, wäre an sich sehr wohl zu erwägen. Aber jedem vorurteilsfreien Beurteiler wird der mit עירד offenbar identische Name ידר Gen 5 15-16 beweisen, daß עידד keine ursprüngliche Lesart, sondern ein Versehen, sei es eines Abschreibers des hebräischen Textes, sei es des Übersetzers der Genesis, darstellt. LAGARDE selbst würde schwerlich auf die vollends unglaubliche Behauptung, das auch Gen 5 15-16 für 77: zu setzen sei, gekommen sein, wenn er nicht durch seine prinzipielle Auffassung von dem y der Septuaginta dogmatisch gebunden gewesen wäre. Mir beweist jenes parallele "T aber nicht nur, daß die Septuaginta mit ihrem עירד im Unrecht sind, sondern daß sie auch irrten, wenn sie das y als ¿ auffasten. Denn meines Erachtens ist das y in diesem Worte nicht wurzelhaft, sondern soll wie bei analogen anderen, ursprünglich nicht hebräischen Namen<sup>1</sup>, den festen Vokaleinsatz zum Ausdruck bringen, so daß TTV ebenso wie TTV ursprünglich 'ir[a?]d

ז Vgl. die später besprochenen Namen ערן, עילם u. a.

zu lesen ist. Γαιδαδ beruht demnach in allen Teilen auf unweigerlich unechter Tradition, d. h. auf gar keiner. Wie hier, wird eine nähere Untersuchung auch bei anderen Namen zeigen, daß in ihnen das y, trotzdem es von den Septuaginta durch Γ wiedergegeben wird, ursprünglich gar nicht è war. Von einer echten Überlieferung kann hier also nicht die Rede sein. Wenn dies aber der Fall ist, wie kamen die Septuaginta darauf, das y hier als è aufzufassen? Wir kommen damit auf eine Frage, die von der größten Wichtigkeit ist, da ihre Beantwortung der Ausgangspunkt jeder Untersuchung sein muß, die sich mit der Umschrift der Eigennamen in der Septuaginta beschäftigt.

# 3. Wesen und Wert der Umschriften hebräischer Eigennamen in der Septuaginta.

Den Übersetzern lag nur der Konsonantentext vor. Ein solcher reicht für einen der Sprache völlig kundigen Leser als Notbehelf aus: in den meisten Fällen ergibt der Kontext, wie der an sich vieldeutige Konsonantentext zu lesen ist. Anders aber verhält es sich bei den Eigennamen, besonders bei solchen, die dem Leser unbekannt oder wenigstens ungeläufig sind. Hier reicht der Konsonantentext nicht aus, um die Aussprache zu sichern. Ging der Überlieserung des Textes nicht eine mündliche gedächtnismäßige Überlieserung der Namen nebenher, so war es unausbleiblich, daß die ursprüngliche Aussprache der Namen verloren ging. Aus dem Talmud wissen wir, daß eine solche starre Überlieferung tatsächlich später in den jüdischen Gelehrtenschulen ausgebildet wurde, obgleich sich auch hier, je länger, desto mehr das Bedürfnis geltend machte, die Aussprache der Vokale zu fixieren. Aber die Septuaginta verfügten über eine Überlieserung dieser Art nicht: das beweisen sowohl die überaus häufigen Fehler und Versehen, die auf Rechnung der Übersetzer zu setzen sind, wie auch die sicher sehr früh beginnende Verderbnis des Septuagintatextes. Beides hätte nicht eintreten dürfen, wenn die Aussprache der Eigennamen damals in Alexandrien gedächtnismäßig feststand. Die Aussprache wichtiger oder sehr häufiger Namen kannten die Septuaginta natürlich durch mündlichen Gebrauch. wie איעקב oder יצחק gaben sie also wieder, wie sie sie hörten, so gut es eben im Griechischen gehen wollte. Aber dies war eben nur bei relativ wenigen Namen der Fall. In allen anderen Fällen waren die Septuaginta in derselben Lage, wie wir es sind, wenn uns in einer se mitischen Inschrift ein unbekannter Name begegnet: sie mußten nämlich die Umschrift raten, nur daß wir philologisch etwas richtiger verfahren. Dabei wirkten zwei Momente mit: I. die Bedeutung des Namens, 2. die Analogie ähnlicher Namen und Worte. Wo die Bildungselemente nicht zu verkennen waren, wie in ישמעיה oder החודל, war die Aussprache ja nicht schwer zu finden: Selbst wenn die Septuaginta einen solchen Namen noch nie gehört hatten, konnten sie nicht im Zweifel sein, wie hier das p beziehungsweise naufzusassen sei, denn für jeden jüdischen Leser verband sich hier mit dem Wortbild ohne weiteres der Begriff "Jahwe ist gnädig" resp. "Jahwe erhört". Anders stand es jedoch mit Namen, deren Sinn nicht ohne weiteres klar war, wo die Wurzel, von der der Name abzuleiten ist, schon längst ausgestorben, ja womöglich gar nicht hebräisch war, Namen, deren Deutung selbst uns, die wir die arabische Sprache als ultima ratio besitzen, unmöglich ist.

Hier zeigt sich das allem naiven Denken gemeinsame Bestreben, fremde oder ihrer Bedeutung nach undurchsichtige Namen durch ähnlich klingende Worte zu deuten und ihre Aussprache dementsprechend zu modifizieren.

Gerade bei den Juden läßt sich eine Vorliebe für derartige Volksetymologien überall nachweisen. Aus der Zeit, in der das Hebräische noch allgemein gesprochen und verstanden wurde, stammen die zahlreichen Namenserklärungen in der Genesis. In diesen Fällen folgt die Etymologie dem Klange des Namens: So "hörte" der Erzähler aus einem Namen wie pp den Stamm pp hinterlistig betrügen Gen 27 36, oder (25 26) das Wort "Ferse" heraus. Man wird nicht fehlgehen, wenn man annimmt, daß in diesen Fällen der Guttural des erklärenden Wortes derselbe war, wie der des Namens. Vereinzelt haben solche Volksetymologien das richtige getroffen, so, wenn der Name pp mit pp hören, erhören in Verbindung gebracht wird.

Wichtiger für unsern Zweck, als die Namenserklärungen der Genesis, die mehr volkstümlichen Charakter tragen und jedenfalls zum Teil auch dem Volksmunde entstammen, sind einzelne Deutungen rein schriftstellerischen Charakters, die uns in einem der jüngsten Bücher des Alten Testaments, der Chronik begegnen. Hier beruhen die Etymologien nicht auf dem Gehörseindruck, sondern der Verfasser las die Deutung aus dem ihm vorliegenden Konsonantentext heraus. Nur zwei besonders markante Beispiele seien erwähnt. Nach i Chr 7 23 waren die Nachkommen Ephraims auf einem Raubzug erschlagen. Da wurde diesem noch ein Sohn geboren, den hieß er הברעה. Der Chronist kannte und verstand den Namen nicht mehr: ein Stamm pa kommt im Hebräischen

<sup>1</sup> Die folgende Deutung ebenso wie die Lesart der Sept. Cod. Β.βαργαα (2013 βα-

überhaupt nicht vor; so sah er sich gemüßigt, als Erklärung hinzusetzen: בְּלְיָלָה בְּלְיָה בְּלְיָה בְּלְיָה בְּלְיָה בְּלְיָה בְּלְיָה בְּלְיָה בְּלְיָה בְּלְיָה בְּלִיְה בְּלְיָה בְּלְיָה בְּלְיָה בְּלְיָה בְּלְיָה בְּלִיְה בְּלִיְה בְּלִיה בְּלְיָה בְּלִיה בְּלְיָה בְּלִיה בְּלִיה בְּלִיה בְּלִיה בְּלִיה בְּלִיה בּוֹשׁם aus dem בְּלִיה בּשׁם בּשְׁם בּשׁם בּשְׁם בּשׁם בּשְׁם בּשׁם בּשְׁם בּשׁם בּשׁם בּשׁם בּשׁם בּשׁם בּשׁם בּשׁם בּשׁם בּשׁם בּשְׁם בּשׁם בּשְׁם בּשׁם בּשְׁם בְּשִׁם בְשְׁם בּשְׁם בּשְּשְׁם בּשְׁם בּשְּשְׁם בּשְׁם בּשׁׁם בּשְׁם בּשְׁם בּשְׁם בּשְׁם בּשְׁם בּשְׁם בּשְׁם בּשְׁם בּשְּשִׁם בּשְׁם בּשְׁם בּשְׁם בּשְׁם בּשְׁם בּשְּׁם בּשְׁם בּשְׁם בּ

Auch bei den Punktatoren finden sich Spuren dieses Verfahrens: Eine künstliche Deutung ist z. B. die Punktation yay, womit offenbar die Deutung beabsichtigt ist: Schatten (— Schutz) ist versagt, eine Anspielung auf das Schicksal des Midianiterkönigs, Jdc 8 21.

Zwei Momente sind indessen all diesen Erklärungen gemeinsam: 1. sie gehen von dem Konsonantentext des Namens aus, und suchen diesen als Appellativum oder als Ableitung von einer Wurzel zu fassen, mit der der Name seinen Konsonanten nach möglicherweise zusammenhangen könnte. 2. Man sucht, wenn es irgend geht, in dem Namen eine innere Beziehung zu seinem Träger, sei es auf seine Geburt, oder seine Eigenschaften oder selbst seine späteren Lebensschicksale, zu finden. Interessant ist es, wie man die Schwierigkeit beseitigte, daß doch die Eltern unmöglich bei der Geburt schon die späteren Schicksale des Kindes gekannt haben können: die Alten verfügten eben über den heiligen Geist! (Bereš. rab. zu Gen 10 25).

Daß man hierbei auch in alter Zeit vor sprachlich unmöglichen Etymologien nicht zurückschreckte, haben wir oben gesehen. Man wird nun ohne weiteres zugeben, daß die Septuaginta da, wo sie eine derartige Etymologie im hebräischen Text vorfanden, also vor allem in der Genesis, sich die hier gegebene Deutung aneigneten und das y (oder n) so umschrieben, wie sie es in dem betreffenden erklärenden Worte sprachen. Ebenso unzweiselhaft ist aber auch, daß sie da, wo sie bei der Umschrift auf sich selber angewiesen waren, ebenso verfuhren, wie sie es im Alten

ραγα?) machen es wahrscheinlich, daß der Chronist ebenso, wie noch die LXX das defectiv geschriebene ברעה lasen. ברעה wurde vielleicht später auf Grund von 1 Chr 7 20 11 geschrieben.

r Einige Beispiele aus dem Midrai zur Genesis (Bereitt Rabba) werden im 2761. erwähnt werden.

Testament sahen und nach den oben genannten Analogien jedenfalls auch sonst gewöhnt waren. Daß die Umschriften wirklich auf derartigen Deutungen beruhen und oft gar nicht anders erklärt werden können, werden wir später in den einzelnen Namen vielfach bestätigt finden. Damit soll nicht bestritten werden, daß die Septuaginta für manche Namen eine lebendige Tradition besaßen. Als sicher durch Tradition bekannt gelten mir aber zunächst nur die Namen von Personen, die in der Geschichte oder Sage des Volkes eine hervorragende Rolle spielen; wie auch uns viele Namen der jüdischen Sage und Geschichte von Kindheit an geläufig sind, ehe wir sie zum ersten Male gelesen haben. Bei allen Namen dagegen, die nur selten, womöglich nur ein einziges Mal in einem Geschlechtsregister vorkommen, ohne daß von ihnen etwas anderes als allein ihr Name berichtet wird, bei allen diesen ist a priori die Wahrscheinlichkeit größer, daß die Namensform der Septuaginta auf freier Umschrift beruht. Auf jeden Fall, läßt sich die Transkription der Septuaginta auf eine, von ihrem Standpunkt aus gute Deutung des Namens zurückführen, so ist nach Analogie der ähnlichen Fälle stets die Möglichkeit vorhanden, daß die Namensform der Septuaginta eben auf dieser ihrer Deutung beruht. Wird also in einem solchen Falle ein y, das nach unserer Erklärung des Namens als ¿ aufzufassen wäre, nicht mit γ wiedergegeben, so folgt daraus noch nicht, daß sie die Aussprache des y = ¿ überhaupt nicht mehr kannten. Ebenso wenig wie umgekehrt aus der Umschrift I für y folgt, daß der hebräische Name auch wirklich mit ursprünglichem ¿ anzusetzen ist.

Die Umschriften der Septuaginta können also zum großen Teil nicht für die Aussprache der hebräischen Namen geltend gemacht werden, sondern sind im weitesten Umfang als das geistige Eigentum der Übersetzer zu betrachten. Dafür gewinnen sie an Wert für rein sprachliche Untersuchungen. Umschrieben die Septuaginta das y eines Namens mit  $\Gamma$ , so folgt daraus, daß sie auch in dem Worte oder der Wurzel, als dessen Derivat sie sich den Namen dachten, das  $\dot{\epsilon}$  noch sprachen. Umschrieben sie ein y nicht mit  $\Gamma$ , so leiteten sie den Namen entweder von einer  $\epsilon$ -haltigen Wurzel ab, oder aber, wir haben hier ein Zeichen für das Aussterben des  $\dot{\epsilon}$ .

Es gilt daher zunächst herauszufinden, welche Deutung die Septuaginta den Namen gegeben haben können. Hier beginnen die Schwierigkeiten. Es folgt aus der Natur der Sache, daß sich nicht überall zwingend beweisen läßt, daß die Septuaginta einen Namen von einer bestimmten Wurzel ableiteten, besonders dann nicht, wenn man ähnlich gewagte Deutungen annehmen muß, wie wir sie in der Chronik fanden: Hier läßt sich nur von größerer und geringerer Wahrscheinlichkeit reden. Schwierig ist vor allem, die Frage zu entscheiden, wie weit sich in den Umschristen, die nicht  $\Gamma$  für  $\gamma$  bieten, Spuren des allmählichen Verschwindens des  $\dot{\epsilon}$  nachweisen lassen. Denn selbst wenn es bei einem Namen naheliegt, eine  $\dot{\epsilon}$ -haltige Wurzel als Etymon heranzuziehen, so besteht daneben vielsach die Möglichkeit, daß die Septuaginta nicht an diese, sondern eine  $\epsilon$ -haltige Wurzel dachten: Nur wenige Namen lassen sich eindeutig erklären. Über ein non liquet kommt die Untersuchung hier nicht hinaus. Jedensalls kann man derartige neutrale Fälle nicht als zwingend und beweisend sür ein Aussterben des  $\dot{\epsilon}$  ansehen.

Eine weitere Schwierigkeit liegt darin, daß wir nicht wissen, ob der hebräische Sprach- und Wortschatz, über den die Septuaginta versügten, nicht bedeutend umfangreicher war, als der, den uns die Reste der hebräischen Literatur ausbewahrt haben. Möglich ist dies sehr wohl, doch bleibt es auf jeden Fall mißlich, aus dem Arabischen auf uns unbekannte hebräische Worte zu schließen, denn auf diese Art und Weise läßt sich schließlich alles beweisen.

Zwar sind wir ausschließlich auf die Analogien der arabischen Sprache angewiesen, wenn wir feststellen wollen, ob eine Wurzel im Hebräischen mit è oder e anzusetzen ist. Aber bei der Benutzung des arabischen Sprachschatzes ist vorläufig die allergrößte Vorsicht dringend erforderlich: Eine arabische Wurzel ist zur Vergleichung mit einer hebräischen nur dann heranzuziehen, wenn ihre Identität, d. h. Bedeutung und Bezeugung feststeht. Daß irgendwo im Arabischen, womöglich nur bei einem der nationalen Lexikographen, ein Wort in einer von der hebräischen nicht gar zu weit abliegenden Bedeutung vorkommt, beweist bei der Hypertrophie des arabischen Lexikons nicht das geringste für den wurzelhaften Zusammenhang der beiden Worte. Wo sich eine Deutung auf Grund des uns bekannten hebräischen Wortschatzes für einen Namen nicht finden läßt, wird man in den meisten Fällen vermuten dürsen, daß auch die Septuaginta sich den Namen nicht zu deuten wußten. Fälle sind "neutral", sie beweisen nichts für und nichts wider. Jedenfalls haben hier die Septuaginta die Umschrift, ohne eine Deutung zugrunde zu legen, geraten. Da nun das e weit häufiger als das è ist, so ist es erklärlich, daß die Septuaginta in solchen Fällen der Analogie der Mehrzahl folgten und das y in seinem häufigeren Werte, - e fasten und dementsprechend nicht mit T umschrieben.

Trotz der mannigsachen Schranken, die der Untersuchung durch

diese Schwierigkeiten auferlegt wurden, führt diese doch zu einem in der Hauptsache sicheren Resultat. Wenn die Art und Weise, wie die Septuaginta die hebräischen Namen umschrieben, einen Rückschluß auf ihre Aussprache des Hebräischen und besonders des y überhaupt zuläßt, so ergibt sich die Notwendigkeit, die einzelnen Teilübersetzungen, die wir zusammen Septuaginta nennen, getrennt zu untersuchen. Als natürlicher Ausgangspunkt bietet sich die Genesis dar. So wenig wir sonst über die Entstehungszeit der Septuaginta wissen, so scheint doch so viel sicher, daß die Thora am ersten, noch im Laufe des 3. Jahrhunderts a. Chr. übersetzt wurde. Ich werde zunächst nachzuweisen suchen, daß die Umschriften der Genesis noch eine volle Kenntnis des ¿ voraussetzen. Damit ist für die Aussprache des ¿ ein fester terminus ad quem gegeben. Die folgenden Jahrhunderte stellen eine Zeit raschen Verfalls des Hebräischen dar, eine Zeit, in der auch die Aussprache des & verloren ging (vgl. Seite 196f.). In dieser Zeit des Verfalls wurden die übrigen Bücher des Alten Testaments übersetzt: Notwendigerweise muß sich das Aussterben des e in der Aussprache auch in den Umschriften geltend machen. Da wir nun das relative Alter der einzelnen Teile der Septuaginta nicht kennen, so liegt es nahe, aus dem Vorkommen beziehungsweise Nichtvorkommen y für y bietender Umschriften eben auf das relative Alter der betreffenden Übersetzungen zu schließen. Wenn sich in den Büchern Esra und Nehemia z. B. trotz der großen Zahl der in ihnen vorkommenden Eigennamen keine einzige Umschrift findet, die I für y bietet, so ist dies zweifellos ein Zeichen sehr später Abfassungszeit dieser Übersetzungen. Freilich hat eine argumentatio ex silentio stets, und besonders in unserem Falle (vgl. S. 194), etwas Milliches. Doch wird eine Untersuchung wenigstens der geschichtlichen Bücher, in denen sich zahlreiche Eigennamen finden, zumal im Zusammenhange mit anderen Forschungen nicht unwichtige Anhaltspunkte für die Abfassungszeit der einzelnen Teile der Septuaginta ergeben.

#### 4. Vorlage und ursprüngliche Lesart der Septuaginta.

Den Abschluß dieses ersten Teiles mögen einige Bemerkungen über die Feststellung der hebräischen Vorlage und der ursprünglichen Lesart der Septuaginta bilden, soweit im Zusammenhange dieser Arbeit eine prinzipielle Stellungnahme erforderlich ist.

Die Septuaginta übersetzten einen Konsonantext, der vielfach von dem massorethischen abweicht. Dies zeigt sich auch an den Umschriften der Namen: Entweder lasen die Übersetzer wirklich einen anderen Text, oder sie lasen zwar denselben wie wir, ließen sich aber durch die Ähnlichkeit mancher Buchstaben, zuweilen wohl auch durch undeutliche Schrift oder andere Zufälligkeiten zu Irrtümern verleiten. Zuweilen ließen sie sich auch durch ähnliche Namen beeinflussen oder setzten, besonders bei seltenen Namen, für diesen einen ähnlichen, häufigeren ein. In alles diesen Fällen, die im Einzelnen nicht immer streng zu scheiden sind, ist die als Vorlage vorauszusetzende hebräische Namensform, mag sie nun falsch oder richtig sein, zum Ausgangspunkt der Untersuchung zu machen, dagegen interessiert uns erst in zweiter Linie, ob die Lesart der Septuaginta oder die des massorethischen Textes die ursprüngliche Form des Namens darstellt. In der Regel wird sich die Form, die der Umschrift der Septuaginta zugrunde lag, durch eine Kombination der massorethischen und griechischen Form finden lassen. Ist indes weder die ursprüngliche Lesart der Septuaginta noch ihre Vorlage sicher festzustellen, so wird sich die Untersuchung auch hier mit einem non liquet begnügen müssen.

Viel schwieriger ist es in vielen Fällen, die ursprüngliche Lesart der Septuaginta selbst festzustellen: bei fast allen seltenen Namen muß sie aus den Varianten der einzelnen Handschriften konjiziert werden. Die Veränderungen, die der ursprüngliche Text erfahren hat, sind teils absichtlich, teils unabsichtlich.

Die unabsichtlichen Verderbnisse lassen sich im großen und ganzen auf Hör- oder Sehsehler zurückführen.<sup>1</sup> Dies beruht darauf, daß wem auch nicht immer, so doch bisweilen, bei der Herstellung einer neuen Septuagintarolle einer diktierte und ein anderer schrieb. Bedenkt man, daß die meisten Namen den Schreibern völlig unbekannt waren, ohne daß sich für sie mit ihrem Klang irgend ein Sinn verband, so versteht man, wie die ost heillose Korruption der Eigennamen entstehen konnte.

Zu den absichtlichen Änderungen gehört es, daß man offenbar schon früh die einzelnen Stellen zu konformieren begann. So wurden, wenn die Umschrift an einer Stelle zufällig verdorben war, nach ihr später auch die übrigen "verbessert". Öfters kombinierte man auch Namen, die sich ähnlich sahen, miteinander und setzte für den seltneren Namen den anderen, häufigeren ein. Weitaus zahlreicher sind die Fälle, wo man, um einer vermeintlichen oder wirklichen Verderbnis der ursprünglichen Septuaginta abzuhelfen, die betreffenden Namen neu umschrieb.

Auch finden sich, wenigstens in der viel gelesenen Genesis, schon

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. FRANKEL, Vorst. S. 95—100; ferner M. L. MARGOLLS in ZAW 1907, S.225£ Die dort gegebenen Beispiele lassen sich aus den Korruptelen der Elgennamen beliebte vermehren, wie auch die folgende Untersuchung zeigen wird.

aus früherer Zeit Spuren, daß man vermeintliche Lücken im griechischen Text nachtrug. Immerhin handelt es sich hier nur um Einzelheiten. Als man später die Septuaginta, die mit der Zeit in immer größere Verderbnis geraten war, in umfassender Weise nach dem hebräischen Text emendierte (ORIGENES, LUCIAN u. a.), unterzog man auch die Umschriften der Eigennamen einer durchgehenden Bearbeitung.

Diese sekundären Umschriften können natürlich nur als Zeugen für die Aussprache der Zeit in Betracht kommen, der jene Bearbeitungen entstammen.

Demnach sind die Varianten, die auf eine bewußte sekundäre Bearbeitung der Septuaginta zurückgehen, von denen zu scheiden, die sich auf die ursprüngliche Umschrift sei es derselben sei es einer anderen Namensform, als wir im massorethischen Text kennen, zurückführen lassen. Nur die letzteren kommen als Zeugen für die Aussprache der Septuaginta im Sinne der ursprünglichen Übersetzer in Betracht. Nach dem, was über die Entstehung der sekundären Bearbeitungen oben gesagt ist, ergibt sich von selbst, welches das Kriterium der wertlosen und ursprünglichen Lesarten ist: Es gilt auch hier der freilich vorsichtig anzuwendende philologische Satz, daß die schwierigere Lesart die ursprünglichere ist. Geht von zwei Varianten oder Variantengruppen die eine auf die massorethische, die andere auf eine von dieser abweichende Namensform zurück, so wird im allgemeinen der letzteren der Vorzug zu geben sein. Untersucht man nach diesen Gesichtspunkten die einzelnen Handschriften oder Rezensionen der Septuaginta, so kann kein Zweifel darüber bestehen, daß z. B. die Varianten des cod. A und zum Teil auch die der Ausgabe LAGARDES (des sogenannten Lucian) vielfach auf solche durchgreifende Bearbeitungen zurückzuführen sind, während deren Spuren fast gänzlich in den Namensformen des cod. B fehlen. Dieser setzt freilich in der Genesis erst mit 46 28 ein, indessen haben wir einen Anhaltspunkt für das, was in dem verlornen Teil stand, in den parallelen Teilen der Chronik, in der die Namen wenigstens zum Teil nicht selbständig umschrieben, sondern aus der Septuaginta der Genesis mit deren Fehlern abgeschrieben sind.

Natürlich ist der cod. B nicht ohne weiteres allen anderen vorzuziehen, vielmehr hat die Untersuchung alle Zeugen zu berücksichtigen. Zu diesem Zweck ist im folgenden die große Cambridger Septuaginta-ausgabe (von A. E. BROOKE and N. Me Lean Part I: Genesis 1906) zu Grunde gelegt und außerdem P. DE LAGARDES Librorum veteris testamenti canonicorum pars prior Göttingen 1883, abgekürzt Luc.) verglichen. Zeitschr. L. d. aluest. Wiss. Jahrg. 28, 1908.

Die Sigla sind diejenigen der Cambridger Ausgabe. Doch ist der textkritische Apparat nur selten vollständig wiedergegeben. Da, wo die ursprüngliche Lesart feststand oder zweisellos sicher zu ermitteln war, wäre
es zwecklos gewesen, die Untersuchung mit dem ganzen Wuste der sir
unsern Zweck oft völlig wertlosen Varianten zu überladen, zumal sie,
besonders die der Minuskeln, vielfach auf ganz späten Versehen und
Fahrlässigkeiten der Abschreiber beruhen. Es ist dann nur angedeutet,
daß und welche Handschristen variieren.

#### II. Teil.

#### Die y-haltigen Namen der Genesis.

Ich gehe zunächst auf die Namen ein, die in der Umschrift  $\Gamma$  für y bieten. Die Reihenfolge ist alphabetisch, als Stichwort ist stets die Form der massorethischen Überlieferung, aber unpunktiert angegeben, auch da, wo die Septuaginta eine andere Form voraussetzen. Die griechischen Formen sind ohne Accente und Spiritus, die ja mit den Übersetzern nichtz zu tun haben, wiedergegeben.

#### 1. Γ für y bietende Umschriften.

254. "Sohn" Midians, nur hier und in der Parallelstelle I Chr 1 33 vorkommend. E $\lambda \rho \alpha \gamma \alpha^{T}$ , das sich als alt durch  $\gamma = y$  erweist, setzt als Vorlage אלדעה voraus. Da I Chr I 33 sowohl massorethischer Text wie LXX אלדעה lasen, so dürste dies die richtige Form sein und Ελραγα auf Verwechslung des 7 mit 7, die ja auch sonst überaus häufig ist, beruhen. Der Name ist dann notwendig auf Grund einer freien Deutung umschrieben. Es lag gewil nahe, אלרעה als "Gott weidet" zu deuten (vgl. z. B. Ps 23 1). An diese Deutung können aber die Übersetzer deshalb nicht gedacht haben, weil רעה weiden nach ar. رمى zweifellos mit e anzusetzen ist. Daß die Septuaginta dem Namen nicht diese naheliegende Bedeutung gaben, beweist, daß sie noch eine andere und zwar häufige Wurzel א mit ¿ kannten, die hier gleichfalls einen guten Sinn gab. Dies bestätigt die Umschrift Ραγουηλ für רעואל. — Wenn diese Wurzel aber häufig und grade zur Deutung theophorer Namen verwendbar war, so ist wahrscheinlich, daß er auch im biblischen Sprachschatze erhalten ist. Dann kann nur die Wurzel רעה Kal Verkehr mit jemand

I So lesen a hoq suvxc, \$\mathbb{G}\$; auf dieselbe Form gehen E]APATA: E, CAPAPA m, PATA: b (— Luc.) und \$\mathbb{A} \cdot t (dp?) surfick. Aus ΘΕΡΑΤΑ worde nach 10, ΘΕΡΓΑΜΑ verbessert: so lesen AMbny (Var. Degj). Χαριαγαν ist eine späte Corroptel des nammengehörigen Gruppe fir; ελδας (Josephus) unabhängige Umachrift.

pflegen, Hitp. sich befreunden, און Freund u. a. in Frage kommen. Diese Wurzel wäre dann mit å anzusetzen, wogegen das beduinische وأفى jedenfalls nichts beweist. Nach Lagarde (AGG 1889, S. 157) ist die Wurzel nicht ursprünglich hebräisch, sondern ein (dann sehr altes?) aramäisches Lehnwort, das ar. رضى, heb. און entspricht. Sollte im Altaramäischen das dem ar. פי entsprechende ש في sein, womit dann das p z. B. in als gleichfalls auf ursprüngliches أرض = אורקא أرض = אורקא أرض = אורקא — Die Deutung, die die Septuaginta (der Gen.) dem Namen gegeben hätten, wäre somit: Gott steht in freundlichem Verkehr (nämlich mit dem Träger des Namens), oder Gott ist Freund. Den Anstoll zu dieser Deutung hat vielleicht der bekanntere Name

23 2 [35 27]. Die Codd. ADMbimoq r—yc2 λ € (Var. cf h & Luc.) bieten Αρβοκ, a d e g j l n p : αρβωκ. Das κ könnte, wie vereinzelt auch sonst bei vokalischem Auslaut, sekundärer Zusatz sein. Doch spricht dagegen nicht nur, daß es sich auch Jos 15 13 54 20 7 21 11 in der Umschrift bei B findet, sondern vor allem die Lesart αργοβ Jos 14 15 B, die kaum anders als aus ursprünglichem αρβογ entstanden sein kann. Daß aus dieser Form sonst allgemein αρβοκ geworden, ist nicht verwunderlich. Auslautendes y ist in der ursprünglichen, nicht überarbeiteten Septuaginta fast regelmäßig zu κ geworden. Vgl. z. B. לל : φαλεκ Gen 10 25 11 16ff. I Chr 1 15f. 101: ναφεκ Ex 6 21 II Sam 5 15. 17: δωηκ I Sam 21 8 22 19 u. o. — ארבע erscheint als Name stets in der Verbindung קרית ארבע (הא') Neh וו 25), und ist die alte Bezeichnung für Hebron. Es liegt überaus nahe, den Namen als "Vierstadt" zu fassen, wie es schon Bereš. rab. ("weil vier Gerechte dort wohnten", u. ä.) und die neueren Kommentare, z. B. BUDDE zu Jdc 1 10, nach den vier Quartieren, in die die Stadt ursprünglich zerfiel, tun. Da aber ארבע vier unzweifelhaft פhaltig ist, so können die Septuaginta den Namen nicht in jener naheliegenden Bedeutung gefaßt haben, sondern müssen für ihre abweichende Aussprache eine ausdrückliche Tradition besessen haben, was angesichts des mehrfachen Vorkommens des Namens nicht ausgeschlossen ist, aber immerhin merkwürdig bleibt. Es ist nicht unwichtig, daß im AT. selbst der Name nicht mit ארכע vier in Verbindung gebracht, sondern nach Jos 14 14 15 13 21 11 der Name eines Riesen ist, von dem die in Hebron in uralter Zeit ansässigen Enakitergeschlechter abstammten. Das deutet darauf hin, daß der Name in der Tat ursprünglich nichts mit "vier" zu

tun hat. Der Name wäre dann von einer Wurzel אין mit è abzuleiten, die aber im biblischen Sprachschatz nicht erhalten ist. Im Arabischen bedeutet ein bequemes Leben führen, davon viel, zahlreich. Auf das Vorhandensein dieser Wurzel im Hebräischen würde die — ebenso merkwürdige — Umschrift Ροβοκ (Num 31 8 BA, Luc.: ροβεκ), gleichfalls aus ροβογ entstanden, für κατα (Name eines Midianiterkönigs) deuten.

36 5 14 18: ein Sohn Esaus, nur hier und I Chr I 35. Ιεγλομ; eine Reihe von Minuskeln bietet die für uns unwesentliche Variante ιεγλομ. Der Name wird gewöhnlich (z. B. GUNKEL und HOLZINGER) und wohl auch richtig als Ableitung von 'y Steinbock erklärt. Nach LAGARDES Theorie kann freilich diese Ableitung nicht richtig sein, denn 'y ist ar. mit פ. Aber grade bei einem Namen wie שלם, der nur an dieser Stelle in einer alten Stammtafel vorkommt, ist es nicht glaublich, daß sich die richtige Aussprache des wahrscheinlich gar nicht hebräischen Namens Jahrhunderte lang erhalten haben soll. Die Septuaginta lasen und schrieben den Namen יעלם, wie sie Wortbilder wie יכתב, יקמל usw. lasen: sie falten ihn als Imperf. einer Wurzel خلم – ولاط . Von dieser Wurzel, die im ar. und aram. stark, kräftig, speziell mannbar sein bedeutet, sind im AT. nur die Derivate אָלָם Jüngling und אַלְסָה Mädchen erhalten, doch war zweisellos auch das Verbum gebräuchlich: auch γαλεμεθ - עלמת I Chr 6 45 8 36 9 42 und γελμων – עלמון Num 33 46 49 lassen auf diese Wurzel والم mit في schließen.

בדרלעמר 14 1 4 5 9 12. Von den mehr als 20 Varianten kommen nur Χοδολλογομορ (A E b c h l m q s — y c 2 € Luc. Var. d e f j p s€) und Χοδολλαγομορ (D Magnor Var. x λ) in Betracht. Welche von beiden Lesarten vorzuziehen ist, ist ebensowenig für die Untersuchung des y von Bedeutung, wie die Frage, ob etwa als urspungliche Umschrift χοδορλογομορ zu conjizieren ist. Man betrachtet vielsach die Umschrift des y durch y als beweisend für die Gleichsetzung לעמר = lagamar. Aber selbst wenn diese Gleichsetzung richtig sein sollte, ist mir doch zweiselhaft, ob sich die Aussprache eines sonst völlig unbekannten Namens wie in der Tradition lebendig erhalten haben kann. Bei dem Bestreben, in fremden Namen hebräische Wurzeln und Worte zu finden, ergab sich שש als scheinbar hebräischer Bestandteil von selbst. Es ist daher sehr wohl möglich, daß die Septuaginta auch ohne Tradition das y, sei es richtig oder falsch, als ¿ fallten und mit γ umschrieben, wie sie das Appellativum الله Ex 16 16 ff. (= ar. مِنْ) ganz entsprechend γομορ wiedergaben.

10 28. Der Name fehlte in der ursprünglichen Übersetzung der Genesis und daher auch berechnenderweise I Chr 1 22 im Cod. B. — γαιβαλ (γεβαλ): abgjtvx(es) Luc. λ, γηβαλ: kmoc2 und ιαβαλ: dp(c) sind sekundäre Nachträge jungen Datums, γαιβαλ (eigentlich für ist aus Dtn 11 29ff. entlehnt.

מנית 36 35, nur hier und I Chr 1 46 p: Stadt in Edom. Außer afl moc2 λ β On., die γεθαιμ (-εμ) bieten, ist Γεθθαιμ allgemein bezeugte Lesart. Diese Umschrift scheint als Vorlage עתים vorauszusetzen, doch fehlt für einen solchen Ortsnamen jeder Anhaltspunkt. MARQUARDT (Fundamente S. 11) vermutet, עתים sei Rest des ursprünglichen Ortsnamen רשעתים, den er aus Jdc 3 8 erschließt, γεθθαιμ könnte dann nur freie Umschrift sein. Da ein Dual von אַע nicht in Frage kommen kann, müssten die Septuginta an eine Ableitung von einem אחל mit è gedacht haben. Die einzige Spur dieser Wurzel ist της Jes 9 18, das mit συγκαυθησεται (A) oder συνκεκαυται (BK) übersetzt wird: man könnte an ar. אים große Hitze denken. Indes ist weder die Lesart מוה noch die Gleichsetzung mit فتم sicher. Mir scheint nicht einmal sicher, ob γεθθαιμ Wiedergabe eines vorauszusetzenden שתים ist. Vielleicht meinten die Septuaginta die Stadt וויים im Stamme Benjamin (II Sam 4 3 Neh 11 33), die gleichfalls mit γεθθαιμ umschrieben wird (B bietet II Sam 43 γεθθαι, A γεθθιμ, Luc. beide Male das ursprüngliche γεθθαιμ). Wie die Septuaginta dazu kamen, hier גתים zu lesen, läßt sich nicht sagen, doch ist die Lesart עתים graphisch nicht viel leichter aus עוית zu erklären.

Der Name kommt überaus häufig in den verschiedensten Büchern des AT. vor und wird stets Γαζα (declin.) umschrieben. Daß dies die richtige und zwar den Septuaginta aus dem Leben bekannte Aussprache des Namens, besonders hinsichtlich des y, war, beweist nicht so sehr die ar. Namensform sie, sondern vor allem der Umstand, daß es, hätten die Septuaginta den Namen frei umschrieben, am nächsten gelegen hätte, ihn von my stark sein abzuleiten Wie aber ar. zeigt, ist diese Wurzel mit e anzusetzen. Mit ihr kann also der Name keinesfalls in Verbindung gebracht werden. Wie er zu erklären ist, läßt sich schwer sagen; vielleicht ist er vorsemitischen Ursprungs.

אַרָּמוּ. Außerhalb der Gen wird der Name ἡγαι oder nur γαι umschrieben. Das ה war also Artikel und der Name ursprünglich Appellativum. Nach Winckler KAT 163 bedeutet er Trümmerstätte κατ ἐξοχήν. Die Voraussetzung dieser Gleichsetzung ist, daß אָרָא, wovon

Trümmer, mit è anzusetzen ist. Im Arabischen entspricht vgl. aber auch eegen, drehen. Daß die Septuaginta den Artikel umschrieben — man beachte das doppelte γ! —, nicht übersetzen, deutet darauf hin, daß ihnen auch dieser Ortsname geläufig war. Damit fälkt WINCKERS Annahme, daß der Ortsname, wie das Appellativum γ zu punktieren sei, hin. Man wird im Gegenteil vermuten dürfen, daß auch letzteres γ gesprochen wurde. — Vgl. die Namen γ und γγ.

ארבל 39 23 und I Chr 1 40: Sohn Sobats. Γαιβηλ (γεβηλ, das eine Reihe von Minuskeln bieten, ist infolge des Itacismus daraus entstanden, γαιβαλ (x) eine Verbesserung nach Dtn 11 29 27 4 13). Die Umschrift des Namens ist von der des gleichnamigen Berges Dtn 11 29 ff. Jos 8 30 ff. γαιβαλ, wie das merkwürdige η zeigt, unabhängig. Für γαιβηλ eine Tradition anzunehmen, scheint mir bei der Seltenheit und Bedeutungslosigkeit des Namens ausgeschlossen, zumal sich weder im Hebräischen noch im Arabischen eine Wurzel فبل - עבל findet. Das y dürste nach Analogie verwandter Fälle (vgl. z. B. S. 201 Anm.) auch in diesem, schwerlich hebräischen Namen, Zeichen des Vokalansatzes und nicht wurzelhaft sein. Wenn γαιβηλ auf freier Umschrift beruht, so sehe ich nur eine Möglichkeit, das y - y zu erklären. Es fällt auf, daß in עיבל und dem gleich folgenden עירד, also Namen, die sonst jeder Deutung spotteten, das ץ grade in der Verbindung γαι - " auftritt. Sollten die Septuaginta etwa dem Namen des Ureinwohners שיבל die Bedeutung "Ein Trümmer ist Bel", besser vielleicht "von Bel verursachte Ruine" untergelegt haben? Ausgeschlossen ist eine solche Deutung nach dem, was die Juden sonst auf dem Gebiete der Namenserklärung leisteten, jedenfalls nicht.

TIY 4 18 bis, nur hier: Sohn des Henoch. Γαιδαδ. Daß die Lesart TIY die richtigere ist, dementsprechend γαιδαδ nicht auf Tradition beruhen kann und vielmehr, grade was das y anlangt, falsch ist, habe ich schon früher erörtert (S. 201). Es fragt sich nun, wie die Umschrift zu erklären ist. Zunächst ist zu bemerken, daß die Lesart γαιδαδ doch nicht so sicher ist, wie es nach den Handschriften scheinen könnte. Schon FRANKEL (Vorstudien S. 99) bemerkt, daß PHILO nicht γαιδαδ, sondern γαιδαρ gelesen haben muß, da seine Erklärung "ποιμνιον" nur für γαιδαρ paßt: spätere verbesserten das γαιδαρ in die gewöhnliche Lesart der Septuaginta, wie das ja häufig bei PHILO und den Kirchenvätern geschah. Ist γαιδαρ richtig, wofür man auch die Peš., die gleichfalls T für T vertauscht, anführen kann, so hätten die Septuaginta grade so wie PHILO TYP von der Wurzel TYP (II zurückbleiben, TYP Herde) — ax. γαιδαρ geleitet. Indessen ist doch schwer glaublich, daß in allen Handschriften geleitet.

עיפה 25 4 und I Chr ו 33: Sohn Midians. Γαιφαρ: DEcjtv; γεφαρ: AMbd-jl-suc2 λ & & Luc.; γεφα: ah mg (x). LAGARDE (Übersicht S. 96) vermutet, dall γαιφαρ aus ursprünglichem γαιφα entstanden ist, um dies mit فيفت (Jakut 3 829 3) vergleichen zu können. Angesichts der allgemeinen Bezeugung des ρ (auch I Chr I 33 liest A: γαιφαρ, B: γαφερ) scheint mir wahrscheinlicher, daß γαιφαρ auf eine Vorlage Ψ zurückgeht. Dies עשר dürfce durch ein Versehen aus ששה und dem danebenstehenden עפר zusammengeflossen sein, analoge Fälle eines solchen Zusammenfließens zweier ähnlicher Namen zu einem einzigen werden uns noch öfter begegnen. Αφερ (Septuaginta für עפר) macht einen jungen Eindruck und ist wohl ein späterer ausgleichender Zusatz, wenigstens ist es unwahrscheinlich, daß die Septuaginta den einen Namen von einer Wurzel mit è und den anderen von einer mit ε ableiteten. Γαιφαρ beruht auf einer Ableitung von der Wursel עפר junge Gazelle, ar. فقر, vgl. auch غَفْر Kalb u. a.). Sollte γαιφα ursprünglich sein, was ja immerhin nicht völlig ausgeschlossen ist, so können die Septuaginta an עיפה Finsternis gedacht haben, das BARTH (Etymol. Stud. S. 33) vermutungsweise zu فيم dunkel sein, فيم Wolkendunkel stellt.

שלוה 36 40 und I Chr 1 51 'p: Edomitischer Fürst oder Ort. Γωλα, die Varianten sind unwesentlich. Diese Umschrift deutet auf עולה als Vorlage: man könnte an עולה Kind (neuheb. עולה Mädchen) von שול säugen denken. Die Umschrift ist wohl ebensowenig wie der Name selbst von dem folgenden zu trennen.

עלין 36 23 und I Chr I 40: Sohn Šobals. Γωλαμ. Zwar haben diese Lesart nur s Luc. (Var. b. Anon? 79 λ), doch wird sie durch σωλαμ: I Chr I 40 B, ιωλαμ: A als alt erwiesen. γωλωμ D E f g i j o q r n y, γολωμ: e l t (10) und vollends γωλων: A und γολων: a c d n p κ c 2 (m) sind Zeichen einer fortlaufenden Annäherung an den massorethischen Text. Der Name ist nach DILLMANN Weiterbildung von עולם und wohl mit diesem.

letztlich identisch (GUNKEL, HOLZINGER). Beide Umschriften lesen, schwerlich von einander unabhängig, das 1 vor dem 5. Welche von beiden von der andern abhängig ist, läßt sich kaum entscheiden. Ist γωλαμ ursprüngliche Umschrift eines τία in der Vorlage, das auslautende μ also nicht wie z. B. in εδεμ aus εδεν — Τη aus ν entstanden, so könnten die Septuaginta an den Stamm δία — (vgl. ) gedacht haben.

10 19 13 10 14 2 8 10 11 18 20 19 24 29. Γομορρα (declin.). Bei der Bedeutung, die der Name durch die Sage, in der er vorkommt, besitzt, ist sehr wahrscheinlich, daß er den Septuaginta durch mündliche Überlieferung bekannt war. Man wird dann in der Umschrift das γ als Zeugnis eines ursprünglichen è ansehen dürfen und den Namen mit LAGARDE (Übersicht S. 54) von einem im Hebräischen verloren gegangenen של " überdecken, besonders von Wasser, ableiten. Übrigens ließe sich die Umschrift auch als auf Deutung beruhend erklären: vgl.

wirklich την lasen, ist unsicher; jedenfalls geben sie sonst mit φογωρ diesen häufigeren Namen wieder. Das γ — è mag sich in diesem Namen durch Tradition erklären lassen. Wh, das zur Erklärung dienen konnte, wenn diese Tradition fehlte, ist — ar. iden Mund aufsperren. Es ist sehr wohl möglich, daß der Name des Berges bzw. Götzen wird in der Tat von dieser Wurzel abgeleitet ist. Spätere jüdische Ausleger, z. B. Salomon Jarchi: ad Numer. 25 3, anders Moses Maimonides More nebochim 3 46, brachten jedenfalls den Namen des Götzen mit der Wurzel wir diesen in Verbindung (vgl. Selden, De dis Syris I 5).

מבועון 36 2 14 20 24 29 und I Chr I 38 40: Sohn des Seir. Σεβεγων. Der Name scheint ursprünglich Hyäne bedeutet zu haben, ar. של vgl. neuheb. אבועון (so Gesenius-Buhl, Gunkel, Holzinger u. a.). Diese Erklärung ist natürlich falsch, wenn alle Γ für γ bietenden Umschriften auf "unweigerlich echte Tradition" zurückgehen. Lagarde hat deshalb auch diese Namenserklärung zurückgewiesen (vgl. S. 199). Aber gerade bei אבועון sieht man, warum die Septuaginta σεβεγων schrieben: אבועון bedeutet als Appellativum Farbe, es kommt zwar im AT. nicht vor, ist aber im nachbiblischen Sprachgebrauch bezeugt. Naturgemäß umschrieben die Septuaginta die Konsonantengruppe ebenso, wie sie als Appellativum aussprachen. אביב (משל 1923)

19 22 30: 13 10 14 2 8 19 22 23 30 bis : Stadt am toten Meer.

13 10 bieten fast alle Handschriften Ζογορα, 14 2 ff. dagegen steht stets

Zηγωρ, wofür bdglpquw Luc. regelmäßig σιγωρ lesen. Es kann kaum
ein Zweisel darüber bestehen, daß hier zwei von einander unabhängige.

Umschriften desselben Namens vorliegen, von denen σηγωρ die ältere, ζογορα die jüngere ist: ζογορα (ζογορ) kommt sonst nur in der jungen Übersetzung des Jer (48 34, LXX: 31 3 34) vor, setzt vor allem schon den Lautwechsel 3-1 voraus, wie er sich auch in dem späten זעיר klein, aus צעיר, zeigt. Die Worte באכה צער 13 10 fehlten in der Vorlage der Septuaginta, erst später wurde εως ελθειν εις ζογορα nach dem heb. Text, wo die Worte jedenfalls eine späte Glosse sind, nachgetragen. Übrigens ein Zeichen, in welch verhältnismäßig früher Zeit man schon den hebräischen und griechischen Text, wenigstens der Thora, zu konformieren begann. Für die Übersetzer der Gen kommt also nur die Form σηγωρ in Betracht. Auf ursprünglicher Tradition oder lebendiger Kenntnis der Aussprache kann die Umschrift σηγωρ kaum beruhen, denn wie die ar. Form غز zeigt, entsprach die Vokalisation des Ortsnamens wohl der Umschrift ζογορα, aber nicht σηγωρ, man müßte denn annehmen, daß sich die Aussprache des Namens im Laufe der Zeiten völlig geändert hat. Ob σηγωρ etwa die Wiedergabe eines anderen Ortsnamens ist (vgl. LAGARDE, Übersicht S. 54, 55: ציער Jos 15 54) oder auf Grund von 19 22, wo צוער (lasen die Septuaginta מצער, als מצער, Kleinigkeit" erklärt wird, frei umschrieben ist, hat wenig Bedeutung. Jedenfalls darf σηγωρ im Zusammenhang mit dieser Namenserklärung als Beweis dafür gelten, daß die Septuaginta in der Wurzel لالاه klein sein = ar. مغر das في noch sprachen.

11 ו רעו 11 18–21 und I Chr 1 25: Sohn des Peleg. Paγav. Eine Tradition ist für die Aussprache dieses nur hier vorkommenden Namens nicht anzunehmen. Die Septuaginta dürften ihn von derselben Wurzel בעה abgeleitet haben, wie den folgenden.

רעואל 36 4 10 13 17 bis : Sohn Esaus. Ραγουηλ. Da dieser Name auch außerhalb der Gen häufiger vorkommt, vor allem als Name des Schwiegervaters Mosis, so könnte ραγουηλ sehr wohl auf Tradition zurückgehen; daß der Name den Septuaginta geläufig war, zeigt sich auch darin, daß sie für אירואר אוואר או

אר 14 1 9; König der Gojim. EM, die meisten Minuskeln, Luc λε lesen Θαργαλ; δαλγαλ (ADdgp) geht entweder auf δαδγαλ (nach massorethischem Text korrigiert) oder gleichfalls auf δαργαλ zurück; λ und ρ wechseln auch sonst. δαργαλ setzt איר voraus. Ganz abgesehen von der Gleichsetzung mit einem keilinschriftlichen Tudchul, die immerhin recht zweiselhaft ist, verdient die massorethische Lesart den Vorzug; Mit איר wußte ein hebräischer Leser überhaupt nichts anzusangen, איר erscheint darum als eine erleichternde Korrektur des fremdartigen Namens. Auf Tradition kann das γ für γ dann nicht beruhen. Bei איר mußte jeder Leser an das Nomen איר עלה Taumel denken, eine Bedeutung, die für den von Abraham besiegten König gewiß vorzüglich paßte. Nur läßt sich nicht beweisen, daß איר taumeln mit ż zu sprechen ist. Ist dies aber der Fall, so ist איר עלה בעלה Schleier von dieser Wurzel zu trennen.

Soweit sich in Anbetracht der Unsicherheit mancher Fälle urteilen läßt, ist folgendes das Resultat der Untersuchung  $\gamma$  für y bietender Unschriften in der Genesis.

Daß die Septuaginta, d. h. die jüdischen Kreise, aus denen die Übersetzung hervorging, zur Zeit der Abfassung der Genesisübersetzung in einzelnen Namen das ursprüngliche è noch hörten und sprachen, ist zweifellos. Doch handelt es sich hier nur um einige wenige, häufigere Namen. Ganz sicher gilt mir die Tradition des ursprünglichen è nur in Umschriften γαζα = πτη und (dem freilich sehr merkwürdigen) αρβογ = γρη, weil hier eine freie Umschrift, also Deutung des Namens grade auf eine ε-haltige Wurzel geführt haben würde. Ursprüngliches è ist ferner vielleicht in den Umschriften αγγα = πτη, γομορρα = πτη, γομορρα = πτης, γομορρα = πτης η στης = πτης = πτης η στης = πτης η στης = πτης η στης = πτης η στης = πτης

קשר = פעור (statt שעור), und ραγουηλ = רעואל, doch läßt sich bei diesen Umschriften nicht beweisen, daß sie die authentische Aussprache der Namen wiedergeben, da sie sich auch als frei umschrieben erklären lassen.

Bei allen anderen Namen ist es mir wahrscheinlicher, daß ihre Umschrift nicht auf Tradition oder lebendiger Kenntnis, sondern auf Deutung des Namens beruht. Sicher ist dies der Fall bei ελραγα = אלרעה für עולן = und עולה = עולה עיפה עיפה עיפר עיפר und אלדעה (oder γωλαμ - עירד für עידד und עלון, γαιδαδ עידד für עידד und θαργαλ הרעל קים für תרעל, da diese Umschriften auf Lesarten oder Versehen beruhen, denen gegenüber der massorethische Text die richtigere Form bietet. Hierher gehören ferner וצלם und σεβεγων = גבעון, vielleicht auch γαιβηλ = עיבל, wo zwar die Vorlage mit der massor. Lesart übereinstimmt, der Name aber wahrscheinlich ursprünglich mit &, nicht è anzusetzen ist. Auch hier kann das Y = y nur auf Deutung beruhen. Bei den übrigen Namen, χοδολλογομορ = כדרלעמר, ραγαυ und peyma = רעמה ist es nicht unmöglich, daß das ע ursprünglich = ¿ ist, doch macht das seltene Vorkommen das Vorhandensein einer Tradition für diese Namen unwahrscheinlich. Ohne Kenntnis der ursprünglichen Aussprache ist schließlich wohl auch σηγωρ = נער umschrieben, wenn die Septuaginta auch das y richtig durch y wiedergeben.

Für die Kenntnis der Aussprache des è sind diese auf Deutung beruhenden Umschriften die wertvolleren. Die Umschrift des y durch γ kann in allen diesen Fällen nur darauf beruhen, daß die Septuaginta in den Wurzeln oder Worten, die sie in den Namen zu erkennen glaubten, das y noch als è kannten und sprachen. Ob dies bei allen Wurzeln der Fall war, die nach Analogie des Arabischen mit è anzusetzen sind, läßt sich schon deshalb nicht beweisen, weil nicht alle Wurzeln in den Namen enthalten sind. Doch fragt es sich, ob in den Umschriften, die nicht y durch γ wiedergeben, sich Spuren dafür nachweisen lassen, daß die Septuaginta in manchen, früher è-haltigen Wurzeln das è nicht mehr sprachen. Ich werde daher im nächsten Teil auf die nicht y durch γ wiedergebenden Umschriften eingehen.

Nachwort. Nachdem der vorliegende Teil der Arbeit schon abgeschlossen und in Druck gegeben war, kam mir eine Abhandlung "Über die Existenz des ¿ im Hebräischen" von Rud. Růžička (ZA Bd. 21, S. 293—340) zu Gesicht, die im schärfsten Widerspruch zu den von mir entwickelten Resultaten steht. Der Verfasser schließt aus der Tatsache, daß das γ nicht überall, wo es ar. ¿ entspricht, mit γ umschrieben wird

und sich das y andrerseits in Namen findet, wo der entsprechende arabische Stamm ¿ zeigt, daß es ein ¿ im Hebräischen nicht gab (S. 302). Man müßte nämlich sonst annehmen, daß e und e im Hebräischen anders verteilt waren, als im Arabischen, d. h. einer Hypothese eine andere ebenso unsichere hinzufügen. Dieser Schluß beruht auf einer ähnlich falschen Wertung der Umschriften der Septuaginta, wie die Argumentation La-GARDES, nur daß der Verfasser sich der Septuaginta und ihren Lesarten gegenüber eine seltene Unbefangenheit bewahrt hat. I So sehr daher auch Einzelheiten Widerspruch herausfordern, neben vielen anderen z. B., dal in Hal – עלי, " Oc – עווץ u. a. der Spir. asper eine ursprüngliche Umschrift des y darstellt (S. 316, vgl. dazu ZORELL, ZKTh, 1900, S. 734ff) oder daß im Anlaut y zuweilen durch i, a oder e wiedergegeben wird (S. 317 f.): es handelt sich hier jedoch durchweg um abweichende hebräische Lesarten oder Fehler in der Septuaginta, - so machen doch die von mir gegen LAGARDE vertretenen Grundsätze und ihre Ausführung hier eine Polemik überflüssig. Versteht man die Umschriften der Septusginta richtig, so bestätigen sie durchaus, daß das e ursprünglich genau in denselben Wurzeln im Hebräischen vorhanden war, in denen wir es auch im Arabischen finden. Einige Schwierigkeiten bleiben, aber darum ist man nicht zu der Annahme genötigt, daß das Y die Aussprache des ursprünglichen e wiedergibt. Denn abgesehen davon, daß die Artikulation des g schlechterdings keine Ähnlichkeit mit der des y hat, bleibt bei dieser Annahme unerklärlich, warum sich diese ursprüngliche Aussprache des y in so wenigen und dazu noch seltenen Namen erhalten hat, während es in der überwiegenden Mehrzahl der Fälle nur vokalisch (?) oder gar nicht wiedergegeben wird.

Findet sich aber — bei richtigem Verständnis — das  $\gamma$  in der Regel da, wo nach Analogie des Arabischen ein è zu erwarten ist, so ist man gewiß zu dem Schluß berechtigt, daß es auch im Hebräischen eine härtere, dem è entsprechende Aussprache des pgab. Die Behauptung, daß der Übergang von è zu e lautphysiologisch unmöglich sei (S. 304ff.), fällt damit von selbst hin, ist jedenfalls nicht gegen die Existenz des è im Hebräischen beweisend. Im Einzelnen wäre auch hierüber Vieles zu sagen, doch scheinen mir die physiologischen Vorfragen überhaupt noch viel zu schwierig und ungeklärt, als daß man beurteilen kann, was lautphysiologisch möglich oder nicht, was ursemitisch oder sekundär ist.

z Zu Grunde gelegt ist Tischendorfs für kritische Zwecke durchaus unzureichesdes Vetus testamentum graece.

# Hat J. G. Eichhorn die Conjectures von J. J. Astruc gekannt, als er 1779 seine Abhandlung über "Mosis Nachrichten von der Noachischen Flut" veröffentlichte?

Von Martin Siemens.

Im Jahre 1779 gab JOHANN G. EICHHORN im fünsten Bande seines Repertoriums für "Biblische und Morgenländische Literatur" einen Aufsatz über "Mosis Nachrichten von der Noachischen Flut" I. B. Mose VI. VII. VIII. IX. heraus. In dieser Arbeit lieserte er eine ausführliche Quellenscheidung des Sintslutberichtes.

Er nennt seine Untersuchung den ersten Versuch, zwei Quellen, "die nun schon seit Jahrtausenden zusammenfließen", auseinander zu leiten. Er sagt ganz bestimmt, daß er sich an keinen Schriftsteller der älteren oder neueren Zeit aus dem Gedächtnis erinnere, der in Mose Erzählungen, aus zwei Quellen zusammengesetzt, bemerkt habe. Er bestreitet damit, außer anderen quellenkritischen Arbeiten über die Genesis vor allem das eingehende Werk Conjectures von J. J. ASTRUC aus "dem Gedächtnis" (!) zu kennen, das sechsundzwanzig Jahre vorher erschienen war.

Es läßt sich nun aber zeigen, daß EICHHORN einige Monate vor dieser Abhandlung sich außer mit ASTRUC noch mit der Arbeit von JERUSALEM ("Briefe über die Mosaischen Schriften und Philosophie", 1772) bekannt zeigt, in der auch, wenn zwar wenig ausführlich, von der Quellenscheidung der Genesis gehandelt wird.

Noch im Jahre 1779 hatte der vierte Band des Repertoriums einen Aufsatz über "die Urgeschichte" gebracht, der anonym erschien. Aber es stellte sich später heraus, daß sein Verfasser kein anderer als EICH-HORN war. In der "Allgemeinen Bibliothek der Biblischen Literatur" B. II. St. IV, S. 711 bekannte er sich nicht nur selbst dazu, sondern er teilte auch mit, daß er die Arbeit schon 1775 niedergeschrieben habe.

In dieser Arbeit über die Urgeschichte schrieb nun EICHHORN:
"ASTRUC und JERUSALEM haben schon vermutet, daß Moses bei Abfassung seines ersten Buches uralter Denkmäler sich bedient haben möchte."
Diese seien vielleicht durch Noah aus der antediluvischen Welt in die

neue diesseits der Flut getragen worden. Je tiefer er sich in den Geist und die Ökonomie der ersten Kapitel hineinstudiert habe, desto mehr Beweise habe er für diese Vermutung gefunden.

Ferner begann EICHHORN im Jahre 1780 mit der Herausgabe seiner Einleitung ins Alte Testament, 1780-83. Im zweiten Bande dieses Werkes zeigt er seine Kenntnis von allen wichtigsten Quellenuntersuchungen von CLERICUS bis JERUSALEM. Er zählt sie nacheinander auf: CLERICUS, de scriptore Pentateuchi; R. SIMON, histoire critique du V. T. lib. I; FLEURY, moeurs des Israelites; LE FRANÇOIS, preuves de la religion chrétienne. Sehr genau unterrichtet ist er jetzt auch über ASTRUC, "den berühmten französischen Arzt", der die ganze Genesis in einzelne Fragmente zerlegt habe. Außer JERUSALEM nennt er noch die dissertatio qua disquiritur unde Moses res in libro Geneseos descriptas didicent, die er Jo. JAC. SCHULTENS zuschreibt. Nebenbei mag bemerkt werden, daß diese dissertatio wohl praeside Jo. Jacobo Schultens vorgelegt ist, aber der Autor Petrus Brouwer ist. (Cf. Belgii Litterati opuscula hist, phil. theol. edidit Jo. OELRICHS, tomus primus, p. 245). zweite Band der Einleitung, der diese Angaben enthält, erst 1781 erschienen. Aber es ist von vornherein wahrscheinlich, daß EICHHORN die Vorarbeiten zu diesem umfassenden Werke schon in den Jahren vorher wenigstens zum Teil fertig hatte. Daß dies speziell für die Genesis zutrifft, zeigen die früheren Erörterungen über die Urgeschichte und die Sintflut in seinem Repertorium, auf die er sich in seiner Einleitung ausdrücklich bezieht. Endlich war EICHHORN ein Schüler von MICHAELIS, be dem er 1770-74 in Göttingen Vorlesungen über das Alte Testament hörte. Dieser, mit ASTRUC genau bekannt (cf. die Anzeige der Conjectures in den "Göttingischen Anzeigen von gelehrten Sachen" 1754 und in demselben Jahre in den "relationes de libris novis") wird auch in seinen Vorlesungen ASTRUC erwähnt haben.

ED. BÖHMER vertritt in HERZOG-PLITT'S Real-Enzyklopädie 1878 den Satz (Artikel J. J. ASTRUC auch in der 3. Aufl. unverändert), daß EICHHORN die Conjectures vielleicht nur aus dem Buche von JERUSALEM (cf. oben) gekannt habe. Aber diese Ehrenrettung EICHHORNS ist schwerlich haltbar.

Zunächst ist sicher, daß EICHHORN wenigstens den Versassernamen der noch bei JERUSALEM anonym zitierten Conjectures von anderer Seite ersahren haben muß. Aber wie will man es verstehen, daß JERUSALEM über die Methode von ASTRUC urteilt, er habe so gearbeitet, daß seine Behauptungen von "allen Seiten so unbegründet und läppisch" seien, bah man schon denken müsse, der Versasser habe von älteren Nachrichten

wohl einmal etwas gehört, aber es nicht recht anzuwenden gewußt und dann andererseits EICHHORN sagt: "Keiner von allen ist mit seinem Blick so tief in diese Materie eingedrungen wie ASTRUC." Nur im Vorbeigehn sei darauf hingewiesen, daß man bei dieser Annahme ferner zugeben müßte, daß MICHAELIS in seinen Vorlesungen nichts über die Conjectures gesagt habe.

Daher meint schon ED. BÖHMER auch das zugeben zu müssen, daß EICHHORN vielleicht die Rezension von MICHAELIS (cf. oben) gekannt habe. Diese Ansicht hat WESTPHAL in dem Buche "les sources du Pentateuque" I. 1888 ebenfalls vertreten. Beide legen den Ton darauf, daß EICHHORN bemerke: "Niemand hat bisher zwei ineinander oder nebeneinander geordnete Denkmäler abgesondert und jedes für sich als eigenes Ganzes hingestellt", und daß in der Rezension von MICHAELIS fälschlich Gen 7 1–19 und 7 23 aus der ASTRUCSchen Quelle B hergeleitet sei. Aber diese Differenz ist so gering, daß sie ernstlich nicht in Anschlag zu bringen ist. Auch in der Rezension sind die "beiden Denkmäler" ganz deutlich "jedes für sich als Ganzes" dargestellt.

Aber auch abgesehen hiervon ist die Hypothese von BÖHMER und WESTPHAL nicht ohne Bedenken.

Zunächst müßte MICHAELIS wieder in seinen Vorlesungen ASTRUC nicht erwähnt haben.

Ferner kennt die Rezension den Verfasser der Conjectures noch nicht. EICHHORN erwähnt ihn im Repertorium und auch in der Einleitung ist er mit dem "berühmten französischen Arzte" bekannt.

Auch das günstige Urteil EICHHORNS über ASTRUC in der Einleitung bereitet bei dieser Annahme Schwierigkeiten. MICHAELIS glaubt nämlich, daß der Schreiber der Conjectures in der gelehrten Welt wenigstens fünfundzwanzig Jahre zu weit zurück sei und zu der Hauptsache, die er behandeln wolle, gar nicht hinreichend geschickt genug sei, außerdem nichts wisse von den Quellen, daraus Moses geschöpft habe, was andere längst vor ihm gewußt und geschrieben hätten (Göttingische Anzeigen von gelehrten Sachen 1754).

Vergleicht man die Conjectures mit der Arbeit von EICHHORN, so ergibt sich, daß MICHEL NICOLAS in seinen "Etudes critiques sur la Bible" I. 1866 richtig geurteilt hat: "EICHHORN adopta le système d'ASTRUC (hier fehlen allerdings die Beweisgründe) et lui donna une forme plus scientifique et en même temps un plus grand degré de précision." Diese Selbständigkeit dem Vorgänger gegenüber darf uns aber bei einem so großen Fachgelehrten wie EICHHORN nicht wundern. Die Art der Benutzung kann das obige Resultat eher stützen als erschüttern.

# Zu Nestle's Miscellen S. 150 f.

I.

Der 25. März im Kalender der Kirche entspricht offenbar dem jüdischen 1. Nisan. An diesem Tage, falls er auf den Sabbat fiel, oder am ersten Sabbat des Monats Nisan wurde in einem dreijährigen Cyklus die Thora in den Synagogen vorzulesen begonnen (s. Jewish Quarterly Review V 434ff.). Dementsprechend haben die Lektionare der Kirche vom 25. März Gen 1 in täglichen Absätzen vorgeschrieben. Die fortlaufenden Lektionen der Synagoge wurden an den Festtagen unterbrochen und es wurde ein passender Festabschnitt gelesen (Mišnâ Megillâ III 5). So wurde am Pfingstfeste, nach der genannten Mišnâ Dtn 169, nach einer andern, gleichfalls tannaitischen Nachricht aus dem 2. Jahrhundert in der Baraitha in b. Megillå 31 a dagegen Ex 19 gelesen, weil bereits damals das Pfingstfest als das Fest der Offenbarung galt. Nun fällt in einem Jahre, in dem der 1. Nisan der 25. März ist, der 6. Sivan, Pfingsten, auf den 27. Mai; ist aber der 25. März der Sonntag oder Montag der Woche, in deren Mitte der 1. Nisan fällt, so ist der nächste Sonnabend oder Sonntag vor Pfingsten der 31. Mai, wie ihn der von Prof. NESTLE angeführte Kirchenkalender hat.

London.

Dr. A. Büchler.

II.

Akzent vor Maqqeph. Die Regel bei GESENIUS-KAUTZSCH besteht zu Recht; denn einerseits ist die Lesart bei KITTEL falsch, obwohl sie der Biblia rabb. entnommen ist<sup>1</sup>, andererseits ist das Zeichen vor dem Maqqeph in Gen 222 (oder 2133 135 2453 1717 und an vielen a Stellen) kein Akzent im Sinne der angezogenen Regel, sondern eine Variation der gewöhnlichen Form für Metheg, die in ganz bestimmten Fällen als Bezeichnung für den Nebenton vor Zaqeph qaton zur Anwendung gelangt, analog etwa der Maj\*la vor Soph pasuq und Athnach<sup>2</sup>.

Die Miscellen von NESTLE und BARTH in den beiden ersten Heften dieses Jahrgangs (S. 69 und 148) haben gezeigt, daß die Bibl. rabb. nicht von groben Druckfehlers frei ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Freilich ist diese Form (gleich der des Tiphcha) älter, als die jetst gebräuchliche.

Hamburg.

J. KATZENSTEIN.

# Miscellen.

Von Eb. Nestle.

# I. Zum Text der Königsbücher in der vorlutherischen deutschen Bibel.

I) II Reg (Sam) 5 6. Hinter "sprach man zu David" v. 6 hat SABATIERS MS. Germ. n. II die Glosse:

Tanta est, inquiunt, civitas, ut a debilibus arcearis: ad quos David respondit: Facite, inquiens, et ego jubeam ut parva sublimia tangant, et exeat inde proverbium.

SABATIER bemerkt dazu:

"Hoc additamentum exhibet solus ille Ms in inferiori margine, nempe post haec Vulgatae verba: dictumque est David ab eis: verum abest totum ab Hebraico textu, sicut a Vulgata, nec enim legitur apud LXX".

HOLMES-PARSONS zitierte die Stelle aus SABATIER.

Damit vergleiche man nun die vorlutherische deutsche Bibel in ihren drei ersten Drucken:

Vnd dornach sprachen von in zu Dauid: Wie michel bist du stat du do wirst bezwungen von den krenckern. Zu disem antwurt Dauid vnd sprach. Tut das ich gebeut das die lutzeln ruren die hohen. Dovon get aus ein sprichwort.

Mit andern Worten: was man bisher aus einer einzigen lateinischen Handschrift als Randnote kannte, muß in der Vorlage dieser Übersetzung mit Quanta es statt Tanta est als ersten Worten im Text gestanden haben.

2) 614: Wenn die, welche die Lade trugen, 6 Schritt gegangen waren, so opfferten sy ein ochsen ein schaff vnd ein wider: "vnd Dauid derschlug geweffent in den orgeln: vnd sprang vorm herrn mit ganzen krefften".

Von diesem Wortlaut der ersten deutschen Bibel nach den 3 ersten Drucken läßt W "ein schaff" und WZ—Oa "geweffent" weg. Den Italazusatz haben aber auch diese Zeugen. Man vgl. über ihn SABATIER.

Wie im NT, so hat auch im A diese deutsche Übersetzung uns noch allerlei Itala-Reste gerettet!

3) 8 13: "het gevangen syria im tal der felber (W des salczes) und het geschlagen XVIII tausend vnd in gebelem (W gebelan, Z—Oa+bey) XXIII. tausent."

Das auch von ZAINER nicht geänderte "der felber" setzt die Lesart salignarum statt salinarum voraus; die 23000 Erschlagenen von Gebelem sind mir bis jetzt nur aus corb 3 (von zweiter Hand) und germ 9 bei SABATIER bekannt. Wieder eine wichtige Italalesart!

4) 21 19: "an dem schlüge adeodatus der sune saltus des bethlehemiter goliath getheum der ramwircker".

So die ersten Drucke.

Für "saltus — ramwircker" setzten die Drucke von ZAINER ab: "des walds von dem geschlecht beselleel der bethlehemiter. goliath getheum".

Die Handschrift von Wolfenbüttel hat:

"flug der uon got gegeben der fun des waldez. des geuerbt maniger hant weize der bethlehemiter Goliath etheum".

VERCELLONE führt eine notula aus cod. M an:

hoc satis exponit Hieronymus (III, 782) de David, qui dicitur Adeodatus, quia a Deo electus est in regnum, filius Saltus, quia de pascuis electus; polymitarius quia de gente Beseleel; Bethlehemita quia descendit de Ruth.

Aber eine Vulgatahandschrift, welche "de gente Beseleel" im Text hatte, kennt er nicht. Welche Ausgabe oder Handschrift mag ZAINER benützt haben? Übrigens ist in Ex 35 35 36 35 38 23 nicht Bezaleel, sondern sein Genosse Oholiab der "polymitarius". 2 Reg 23 24 und I Par II 26 behält HIERONYMUS die hebräischen Namen des Elhanan b. Jareth bei; hier und I Par 20 5 übersetzt er sie, um die Gleichsetzung mit David zu ermöglichen. Die Übersetzung ist aber gut; denn Namen wie Elhanan, Johanan bedeuten nicht, wie man gewöhnlich erklärt, Gott ist gnädig, sondern Gott hat geschenkt, eben den Sohn. Daß in Adeodatus filius saltus eine boshafte Anspielung auf den Sohn Augustins stecke, wird man selbst dem HIERONYMUS nicht zutrauen dürfen.

5) 249: Diese Stelle über Davids Volkszählung lautet in den ersten Drucken der vorlutherischen deutschen Bibel:

Vnd es wurden funden von israhel ·LXXX · tausent starcker mann die do auszugen das wassen: vnd von iuda ·L · tausent der streyter.

Oder etlich bucher haltten tausent der tausend · vnd hundert tausent der mann: die do aussurten das wassen. Wann von iuda · CCC · wi

LXX tausent der streyter. Wann leui vnd beniamin zalt er nit dorumb das sy allein nachuolgten dem gebot des kunigs.

Der Zusatz: "Oder . . . kunigs" fehlt in sämtlichen späteren Drucken von KOBURGER ab (1487) und ist in der Handschrift von Wolfenbüttel am Rande eingeklammert mit der Bemerkung: vacat. Textkritisch ist dieser Zusatz höchst lehrreich. Denn er ist leihweise entnommen aus I Par 216, wo es heißt:

Nam Levi et Beniamin non numeravit, quia Ioab invitus exsequeretur regis imperium.

Der Codex Amiatinus läßt Joab weg, so ist nur noch die Frage wie das "sy allein nachvolgten" mit dem "invitus exsequeretur" auszugleichen. "nachfolgten" ist natürlich "(ex)sequerentur", aber "sie allein" — invitus — unici? Und dann: wo ist eine lateinische Handschrift, welche in 2 Reg 249 diesen Zusatz aus I Par hat? Denn daß er vom deutschen Übersetzer herrühre, ist durchaus unwahrscheinlich. VERCELLONE hat zur Stelle I¹/2 Spalten Apparat; aber von letzterem Zusatz keine Silbe.

Es ist dringend zu wünschen, daß die päpstliche Vulgata-Kommission auch die mittelalterlichen Übersetzungen in die Landessprachen berücksichtige.

# 2. Agag und Samuel in den Sprüchen des Bileam.

Wie viel ist über Num 24 23 f. in letzter Zeit geschrieben worden, und wie gehen die Ansichten auseinander!

HOMMEL sieht darin Sprüche aus dem 13. Jahrhundert vor Christus über Schakale, die von Links, und Wildkatzen, die von Chittim kommen; andere denken an Alexander den Großen (1 Makk 1 1), wieder andere an Popilius Laenas im Jahr 168 v. Chr. (Dan 11 30); v. GALL sogar an Pompejus im Jahr 64 v. Chr. Die Deutung auf die Römer ist alt; schon die Peschito braucht hier, und nur hier im AT, das Wort legiones, und HIERONYMUS übersetzt: venient in trieribus de Italia. BAENTSCH meint, eine so späte Ansetzung wie die v. GALLs, sei "nicht nötig"; ich denke, v. GALL wird sie selbst nicht mehr aufrecht erhalten. Er hat ja selbst schon an Septuaginta und Samaritaner erinnert. Jeremia (48 45) zitiert v. 17, Micha (6 5) kennt die Bileamperikope; selbstverständlich wissen wir nicht, ob genau so, wie wir sie in unserem heutigen Text Jesen; wir können ihn aus Jeremia sogar verbessern; aber die Hauptsache: ihr Inhalt weist auf viel ältere Zeit, in die Zeit Samuels, Sauls und Davids.

Schon in v. 7 wird vorausgesagt, daß Israels König mächtiger als Agag wird; die Änderungen in Og und Gog sind durchaus unnötig.

In v. 23 kommt ein Spruch über Amaleq, dessen Ende geweissagt wird; dann — nach einem Spruch über die Keniter — ein weiterer Spruch, der in unserem hebräischen Text keine nähere Einführung hat, in der LXX aber mit καὶ ἱδὰν τὸν "Ωγ eingeleitet ist, was nicht eine durchaus willkürliche Ergänzung, da der Spruch mit Og gar nichts zu tun habe (BAENTSCH), sondern wie in v. 7 Verderbnis aus Agag ist, von welchem König der Spruch aus klarste handelt:

"Wer kann leben vor Samuel!"

Auch bei KITTEL ist angeführt, daß der Kodex von Jericho und Edd לא משמו als ein Wort schreiben, und bei GINSBURG, daß dies in dem ersten und dritten Druck der hebr. Bibel (Soncino 1488, Brescia 1494; aus letzterem übersetzte Luther) der Fall sei. איני משמואל als "vor Samuel" zu lesen, ist doch wahrhaftig näher liegend, als das verzweiselte איני וויים וויים אום ביים וויים אום משמואל.

Dann aber die nächste Zeile: Th übersetzt man "von Kittim her", was gegen allen Sprachgebrauch ist; man sehe BROWN-DRIVER-BRIGGS bei T unter 5 g, wo diese Stelle freilich ebenso mit Stillschweigen übergangen ist, wie in unseren Kommentaren.

Man beachte weiter: unser ältester Zeuge G hat statt κέρελεύσεται. Ähnlich der Samaritaner. Ohne dies zu wissen, müßte man nach dem Parallelismus im ersten Wort ein Verbum im Imperfekt, beim zweiten eine Person erwarten. Man sehe:

### מי יחיה משמואל

### וצים מיד כתים

"Wer lebt vor Samuel, und (wer) geht aus" — ziehen wir einmal das I von DNI hinüber zu T; dann heißt es — "von deiner Gewalt heiß"? Ich behaupte nicht, daß dies die verba ipsissima des Spruches seien; es könnte statt TD auch TIID und DNI oder ähnlich statt DNI geheißen haben. Ich behaupte nur, daß "Flotte" wie "Kittim" nicht in den Zusammenhang und nicht in den Sprachgebrauch passen, und daß dieser letzte Spruch wie der Hauptspruch, der nach dem Aufbau des Ganzen v. 15—18 ist, sich besser aus der Zeit des Samuel-Saul-David als aus der des Alexander, Popilius Laenas oder Pompejus erkläre.

### 3. Num 23 19.

Unsere Kommentare versäumen, darauf hinzuweisen, daß G die beiden Zeitwörter in diesem Vers passivisch genommen hat, biospraßigen und

ἀπειληθήναι, suspenditur, minas patitur. Gott läßt sich nicht belügen, noch durch Drohungen einschüchtern. Eine wunderschöne Parallele dazu bei Herodot 8 140, als die Athener beim Herannahen des Xerxes mit dem ersten Spruch der Pythia unzufrieden, eine zweite Gesandtschaft schicken und den Gott bitten χρήσον ήμῖν ἄμεινόν τι περὶ τῆς πατρίδος und dabei drohen, ἡ οὔ τοι ἄπιμεν ἐκ τοῦ ἀδύτου, ἀλλ' αὐτοῦ τῆδε μενέομεν ἔστ' ἄν καὶ τελευτήσωμεν. Auch der zweite Spruch der Pythia, der beginnt οὐ δύναται Παλλάς Δί 'Ολύμπιον ἐξιλάσασθαι mag mit diesem zweiten des Bileam verglichen werden, reicht aber an ihn nicht heran.

### 4. Noch einmal Dtn 26 17 18.

Zu dieser Stelle und meiner Bemerkung darüber (S. 149) schreibt mir I. Löw in Szegedin, daß nur die Erklärung richtig sei, die Leop. Löw, Gesammelte Schriften III, 277 gibt: האמיר heißt verloben. Die Trauung, welche der Vollziehung der Leviratsehe vorausgeht: סְאָּמֶר (eine Reihe! tannaitischer Stellen a. a. O.). Vgl. אמורה הייתי Gen. r. 177 ed. Theodor p. 158. Mandelkern, Konkordanz s. v. hat diese Erklärung aufgenommen: "Dem Ewigen . . . hast du dich heute verlobt . . . und der Ewige hat dich verlobt [so! sich dir verlobt?], daß du das Volk seines Eigentums seiest". Die Sprache der Mischna sei als testis ling uae nicht zu verachten.

So diese Zuschrift, die namentlich mit der letzten Bemerkung einen Punkt berührt, der einmal in umfassender Weise untersucht werden müßte, wiesern die Sprache der Mischna wirklich lebendem Gebrauch folgt, und wie weit sie biblische Elemente verwendet. In letzterem Fall kann sie von ihnen auch falschen Gebrauch machen. Ein solcher falscher Gebrauch liegt, fürchte ich, hier vor.

Der Gedanke der Verlobung ist ja sehr schön, und die Stelle würde durch ihn noch wichtiger; vgl. Hos 2 21 22; aber daß das in der Zeit des Deuteronomiums durch הַאָּמִיר als Hiphil von אַמַר ausgedrückt werden konnte, bin ich trotz Mischna noch nicht überzeugt. Und daß in alter Zeit dasselbe Zeitwort von Braut und Bräutigam gebraucht werden konnte, müßte auch erst nachgewiesen werden. MANDELKERNS (oder Löws?) Hinweis auf das deutsche "Versprechen — Verloben" und auf das Russische dürfte nicht viel beweisen.

Bei dieser Untersuchung wäre auch das Syrische beizuziehen. Spätsyrische Dichter brauchen mit Vorliebe seltene Ausdrücke aus der Bibel in einem traditionellen Sinn, der manchmal sicher nicht richtig ist.

Aus dem Hebräischen möchte ich als Beispiel dieser Art an anführen. Zu Num 115 bemerkt BAENTSCH, 7377 bedeute hier "Lauch Porree", s. Löw, no. 169. Ebenso Brown-Driver-Briggs spec. of leeks (as still sometimes in Aram., v. Löw pp. 226. 228) etc. Nun lese ich in der "Bibliographie der deutschen Literaturzeitung" No. 19, daß in der Revue Biblique Internationale vom Avr. 08 ein Aufsatz stehe "E LEVESQUE, ou תְּבְּים ou תְּבְּים Nu XIs". Ich habe den Aussatz noch nicht gesehen, kenne auch מַלְייָם und seine Ableitung zurzeit nicht¹, zweisle aber keinen Augenblick, daß neben den 4 andern Pluralen auch in החציר ein Plural stecken werde. Wenn also חציר als Lauch vorkommt, was ich zu bezweiseln keinen Grund habe, so kann ich darin nur eine (falsche) Anwendung und Nachwirkung von Num 115, nicht eine (bestätigende) Parallele zu diesem Sprachgebrauch sehen. (Übrigens sind Löws Belege weder zahlreich, noch völlig sicher; s. JASTROW s. v. חציר (נכע). Dal Clermont-Gan-NEAU in אולד die συρμαία von HERODOT 2 125 fand, will ich daneben beiläufig anführen.

In jeder Sprache braucht man eine Menge Ausdrücke, die nur durch ihren oft recht zufälligen Ursprung erklärlich sind, für die Richtigkeit oder Etymologie des ursprünglichen Gebrauchs aber nichts beweisen. Namentlich bei dem kanonischen Ansehen der Schrift im späteren Judentum ist hier diese Erscheinung doppelt begreiflich, daher doppelte Vorsicht geboten.

# 5. Die Waffe des Samgar (Jdc 3 31).

Als Beleg der "empfindlichen Lücke in unsern hebr. Wörterbüchern" (S. 151) nenne ich die Waffe des Samgar.

ist Hapaxlegomenon; alle Wörterbücher geben einfach "Ochsenstachel"; seit wann? mit welchem Recht?

Die echte Septuaginta hilft nichts; ihr ἐκτὸς ist — מלבד; die durch Codex B vertretene und Theodotion haben ἀροτρόπους. In den griechischen Wörterbüchern (Passow, Thesaurus) ist das wieder Hapaxlegomenon; was es aber ist, ergibt eine Vergleichung von אינור דער דער דער דער דער אינון אינ

<sup>1</sup> LEVESQUE fordert die Lesung bigi, das er mit äg. kopt. heeji - Lolch zuzammenstellt. - K. M.

jedem die Abbildung des arabischen Pflugs bei SCHUMACHER (ZDPV 12 156; daraus bei BENZINGER, Heb. Archäol. 208, wo die Bezifferung der einzelnen Teile stehen blieb, ihre Benennungen wegblieben; HASTINGS, Dictionary of the Bible 1 49 verkleinert): 3) el-buruk, der Grindel oder Pflugbaum. Vollends wenn der Grindel schon durch die "Deichsel" (Nr. 6 bei SCHUMACHER) zu 2 m 50 verlängert ist, wäre er eine recht kräftige Waffe zum Dreinschlagen.

SYMMACHUS hat ἐχέτλη, also wieder ein Stück des Pflugs; der "Sterz", Nr. 2 in SCHUMACHERS Abbildung.

HIERONYMUS: vomer, die Pflugschar (Nr. 7 bei SCHUMACHER).

Das Targum wahrscheinlich auch so. DALMAN gibt allerdings für nur die Bedeutung "Ochsenstachel"; aber an der zweiten Stelle, wo das Wort sich findet (I Sam 13 20), gibt ihm JASTROW die Bedeutung "Pflugschar". Das Wort muß also erst untersucht werden.

AQUILA: διδακτήρ. Was er sich dabei dachte, weiß ich nicht. Die Bedeutung "Ochsenstachel", die unsre Wörterbücher jetzt einzig und allein aufführen, hat nur der Syrer κρερ (s. Schumacher a. a. O. S. 169f.). Auch der hebräische Sirach, der מומך מלמן 38 25 hat, braucht das Wort wohl wie Symmachus; denn im Griechischen heißt es

τί σοφισθήσεται ό κρατῶν ἀρότρου καὶ καυχώμενος ἐν δόρατι κέντρου.

Im Syrischen אחיד חרבא דפדנא.

Den Pflug hält man mit der Linken am Sterz (arab. dakar, nach SCHUMACHER so genannt, weil er den Grindel durchdringt, S. 158). Für den Ochsenstachel èv δόρατι κέντρου hat der heb. Sirach בחנית מהעיר, dessen zweiter Bestandteil dahingestellt sein mag.

Kurz zusammengesaßt würde der Artikel ungesähr lauten: "מלמד, (abs. malmēd, oder malmād?); Sir 38 25 מומך ה ό κρατῶν ἀρότρου; GB, Θ ἀροτρόπους [= el buruk, SCHUMACHER, ZDPV 12 156], Σ΄ ἐχέτλη, Α΄ διδακτήρ, τ מלמד (I S 13 20), Η vomer; S מלמד (= Ochsenstachel]. Nach Kelaim 96 ist דובן die eiserne Spitze des מלמד.

Noch merke ich an, daß mir auch דרבן recht zweiselhast ist; man könnte eine Form der Wurzel דבר vermuten; weiter, daß für ἀροτρόπους auch SUIDAS unter Αυδωδ (nicht Αυδωθ, wie der Thesaurus angibt) zu vergleichen ist.

# 6. Zu I (3) Reg 18 27.

Band 23, 339 teilte ich einige Betrachtungen zu dieser Stelle, namentlich zu dem Wort שינ mit, die mit der Bemerkung schloßen: "Die in neuerer Zeit beliebt gewordene Übersetzung ,er ist beiseite gegangen hat, soweit ich sehe, weder in der Tradition noch in der Etymologie einen Anhaltspunkt. Sie ist zwar auch in die englische Revised Version aufgenommen worden, dürfte aber aufzugeben sein."

Diese Aussaung ist doch schon älter, als ich glaubte; sie meint auch schon Hieronymus, wenn er übersetzte: in diversorio est. Zwar bedeutet das Wort gewöhnlich Herberge; es sindet sich bei ihm noch Gen 42 27 43 21 Ex 4 24 Jdc 18 3 Jer 9 2 Lk 2 7 22 11 und ist in der vorlutherischen deutschen Bibel mit Gasthaus, Schupf, Mushaus, Estaube, Kaushaus wiedergegeben. Aber hier: oder er ist an einer heimlichen Stat, woraus ZAINER machte: in dem heimlichen gemach, und Ex 4 24: do er was an eim heimlichen wege. Diese Vorstellung war dem Drucker oder Korrektor der ersten Schönspergerschen Ausgabe (Augsburg 1487) 20 anstößig, daß er aus dem heymlichen ein himmlisches Gemach machte: oder er ist in dem hymmelischen gemach. Ein heitereres Beispiel sür Konjekturen und Korrekturen wird sich nicht sinden lassen, und schon darum ist die Stelle erwähnenswert; dann als Beitrag zur lateinischen Lexikographie, und zur exegetischen Tradition.

### 7. Nicht nachgewiesene Bibelzitate.

Unter dieser Aufschrift habe ich Bd. 24 137 316 27 299 eine Anzahl Zitate behandelt, die mir gelegentlich aufstießen und von mir oder andern in der Bibel nicht gefunden werden konnten. Ich wußte nicht, daß eine ähnliche Arbeit schon früher einmal ausgeführt wurde. In der lateinischen Bibelkonkordanz des PHALESIUS (Antwerpen 1642 fol.; s. PRE3 10700 Z. 25, in welcher Linie, beiläufig bemerkt, die Jahreszahl "1721(?)" in "1731" zu verwandeln ist,) steht in der Praeambula ein Abschnitt:

Observanda pro verbis sententiisque quae in Concordantiarum Libro frustra quaerentur.

Er beginnt folgendermaßen:

Quia autem et in hunc usum Concordantiarum servit Volumen, ut, quae in veterum Patrum aliorumque libris sine ullà citatione producuntur sententiae, earum indicio, quibus locis scriptae sint, possint reperiri; notandam hîc eos non semper secutos Vulgatam translationem, sed plerumque LXX interpretum, ut videre est in Patribus Graecis, atque in Latinis, Tertulliano, Cypriano, ut peculiaribus indicibus ostendit Pamelius. Cassianus quoque, quamvis Vulgatà editione sere uteretur, loca tamen quaedam sed praecipuè ex Proverbiis, secundum LXX interpretationem citat; quaestantica de la contra contra citat; quaesta praecipuè ex Proverbiis, secundum LXX interpretationem citat; quaesta contra contra

rum elenchum exhibet Petrus Ciaconius. Ambrosius item aliique hac editione non raro utuntur. Quae autem ex eâ frequenter producuntur testimonia, frustra in his Concordantiis quaeret studiosus Lector: quod praemonendum duximus, ne imperfectas quispiam ex hac parte suspicetur, aut sententias illas non esse sacrae Scripturae.

Das ist alles selbstverständlich: daß man in einer Vulgatakonkordanz keine Septuagintazitate suchen dürfe. Nun aber fährt PHALESIUS .fort:

Illud praetereà annotandum, citari à Patribus nonnullas sententias tamquam sacrae Scripturae, aut Salvatoris nostri; quae tamen in nonnullo canonico libro inveniuntur: quarum hîc fasciculum libet exhibere, quem ex Monasticis admod. R. D. Praepositi nostri Affligeniensis Disquisitionibus cum bonâ eius veniâ huc transtuli: ne frustrà fortè in his Concordantiis quaerantur, aut incurià putentur neglectae.

Es folgen nun 16 derartige Aussprüche mit der Schlußbemerkung: Nullus proindè mirari queat, has similesve in his Concordantiis non reperiri.

Die an das NT. anklingenden lasse ich hier außer Betracht; von den zum AT. gehörigen will ich einige anführen, die PHALESIUS in seine zweite Klasse rechnet, die aber einfach zu den verkannten Septuagintazitaten seines ersten Absatzes gehören. Er schreibt:

S. quoque Augustinus in Regula sive Epistola 109 ait; Scriptum est: Abominatio est Domino defigens oculum. At ubi hoc scriptum? interrogat Stellartius in Nucleo historico Regulae S. Augustini; aitque, pro Mercurio sibi futurum quisquis certò indicavit locum.

Schlägt man in einer Septuagintakonkordanz βδέλυγμα (= abominatio) auf, so hat man sofort Prv 27 20 und bei SABATIER zu dieser Stelle außer dem genannten Zitat aus AUGUSTIN noch das weitere aus demselben Schriftsteller ep 211. t. 2. 785. a.

Eine andere Bemerkung lautet: in Constitut. Apostolicis Clementis Romani lib 2 cp 43 [andre Zählung 44] allegatur locus, quem in novo Testamento non leges: Quia Dominus, inquit, ait: Si obliquè in me inceditis, et ego item in vos obliquè incedam. Gemeint ist Lev 25 27 (vgl. SABATIER), was auch RESCH, Agrapha<sup>2</sup> Log 25 (p. 309) verkannte.

Nach dem oben genannten Zitat aus AUGUSTIN fährt PHALESIUS fort: Idem Augustinus lib. de Perfect. iustitiae cap. 9 citat ex Deuteronomio: Et non erit inconsummatus in filiis Israel. Quae verba in toto Libro, nec in LXX quidem inveniuntur. Und doch stehen sie dort 23 17: καὶ οὐκ ἔσται τελισκόμενος ἀπὸ υἰῶν Ἰσραήλ. Das AUGUSTIN-Zitat fehlt auch bei HOLMES und bei SABATIER.

"Et eodem lib. cap. 12 haec habet: *Item inquit ad ipsum Iob miraculum tenuit veracis hominis*. Non invenitur autem hic locus in libro Iob, nec in nostra editione, nec in LXX. sed nec aqud Augustinum in Annotationibus supra eundem librum.

Aber siehe 17 8, was freilich AUGUSTIN sonst zitiert: Et mirati sunt super hoc veraces. Wieder ist HOLMES-PARSONS und SABATIER zu ergänzen und statt des Genitivs Singularis bei AUGUSTIN natürlich Accusativ Pluralis zu lesen.

### PHALESIUS nennt noch:

S. Gregorius ın cap.7 Cant. Nemo enim, sicut scriptum est, repente fit summus.

Sic nec illa in S. Scriptura invenies, quae S. P. N. Benedictus in Regula sua illa non semel tribuit. Cap. 7 Gradu 2 Humilitatis: Item dicit Scriptura: Voluntas habet poenam, et necessitas parit coronam. Hanc sententiam Ioannes Caelestinus Monachus expressè haberi asserit in passione Anastasiae.

At illa quam S. Benedictus Gradu II pro Scriptura adfert, dicens, Scriptum est, Sapiens verbis innotescit paucis; exstat in sententiis Xysti num 134.

Als letztes Beispiel führt er an ex dictis S. Valerii de generibus Monachorum cap. I § 7 Concordiae Regularum à Benedicto Anianae Abbatis allatis; ubi sic pronunciat; Scriptura testatur, Quòd omne peccatum, quod remissus indisciplinatusque admiserit frater, ad negligentem protinus revertatur seniorem. Er sagt dazu: Verùm, quis Oedipus edisserat, in quo S. Scripturae libro haec scripta legantur? Proinde non incongruè dixeris, Scripturam ibi non de sacra, sed de alicuius Sapientis scripto intelligendam.

### Zu S. 58f. und 193.

In letzter Stunde meldet sich als dritter Vorgänger zu BERTHOLETS Vermutung über den ursprünglichen Text von Ps 2 11 f. P. M.-J. LAGRANGE, der in RB 1905 S. 40 Anm. 6 רגליז vorgeschlagen hat, sich jetzt aber der von BERTHOLET verteidigten Form der Konjektur anschließt.

K. M.

# Bibliographie

vom Herausgeber.

### Einleitung in das Alte Testament.

† DELATTRE, A.-J., Le Criterium à l'usage de la nouvelle exégèse biblique. Réponse au R. P. M.-J. Lagrange. Liége 1908.

EERDMANS, B. D., Alttestamentliche Studien. I. Die Komposition der Genesis. Gießen 1908. VIII, 95 S. Gr.-8°.

† FLIER, A. VAN DER, De aanval van prof. Orr op de Oud-Testamentische kritiek, s. That XXVI, 2.

KNUDSON, A. C., The Old Testament Problem. Cincinnati 1908. 55 S. 16°. Ciller, D. H., Strophenbau und Responsion in Ezechiel und den Psalmen. Wien 1908. MÜLLER,

(Biblische Studien IV.) 64 S. Lex.-80.

NESTLE, FB., Die Septuaginta in ihrer Bedeutung für die literarische Kritik. Eine Mahnung zur Vorsicht, s. OLZ XI, 5 (Mai 08), Sp. 240—242.

† ROTHSTEIN, J. W., Zur Rhythmik der hebräischen Poesie, s. ZER XVIII, 4/5, 1907,

S. 188-204.

+ TELCH, C., Introductio generalis in scripturam sacram. Regensburg 1908. XVI, 462 S. m. 1 Bildnis. Gr.-80.

† THOMAS, J. M., The Christian Faith and the Old Testament. New York 1908. 10 und 133 S. 12°.

VERNON, A. W., The Religious Value of the Old Testament. London 1908. 96 S. 80.
VILDEBOER, G., Het ontstaan van den Kanon des Ouden Verbonds. Vierde, vermeer-WILDEBOER, G., Het ontstaan van den Kanon des C derde druk. Groningen 1908. XII, 176 S. Gr.-8.

#### Text und Übersetzungen. 2.

2. Text und Ubersetzungen.

CHARLES, R. H., and COWLEY, A., An Early Source of the Testaments of the Patriarchs, s. JQR XIX No. 75 (April 07), S. 566—583.

COHEN, A., Hebrew Incunabula in Cambridge, s. JQR XIX No. 76 (July 07), S. 744—750; XX No. 79 (April 08), S. 464 f.

FRIEDMANN, M., החווה של דבר פסוקי החווה (Die Verseinteilung der Bibel nach dem Talmud und Midraš [Foits.]), s. Hakedem I, 4 (Dec. 07), S. 149—155.

† Hoberg, G., Liber Geneseos, textum hebraicum emendavit, latinum vulgatum addidit. Freiburg i/B. 1908. VII, 417 S. Kl.-80.

MANACHE, G., Un nouveau Manuscrit de la version Héracléenne, s. AlM XI No. 3 (Mars 08). S. 206—211.

08), S. 206-211. MARGOLIOUTH, G., Hebrew Illuminated MSS., s. JQR XX No. 77 (Oct. 07), S. 118-144.
SANDERS, H. A., New Manuscripts of the Bible from Egypt, s. American Journ. of Archaeol. XII, 1 (08), S. 49-55.

# 3. Altes Testament und Altertum.

DHORME, FR. P., Hammourabi-Amraphel, s. RB V No. 2 (April 08), S. 205—226.

† HARPER, R. F., BROWN, F., and MOORE, F. G., Old Testament and Semitic Studies in Memory of W. R. Harper, with an Account of the Life and Work of W. R. H. 2 vols. Chicago-London 1908. Bd. I 434 S., Bd. II 444 S. 8°.

HÜSING, G., Der Zagros und seine Völker [AO 9. Jahrg. Heft 3/4]. Mit 3 Kartenskizzen u. 35 Abbildungen. Leipzig 1908.

JENSEN, P., Von Nestor-Samuel bis zu Orestes-Salomo, s. ZA XXI (1908), S. 341—374.

KÜNSTLINGER, D., Die Sûratu Jûsufa, s. Hakedem I. 4 (Dec. 07), S. 151—170.

KÜNSTLINGER, D., Die Sûratu Jûsufa, s. Hakedem I, 4 (Dec. 07), S. 151-170. LANGDON, St., Lamentation to the Goddess of Sirpula, s. AJSL XXIV, 3 (April 08),

S. 282-285.

PRICE, IRA MAURICE, Some Cassite and Other Cylinder Seals, s. Old Testament and Semitic Studies in Memory of William Rainey Harper Vol. I, 381-400. Chicago 1908.

### 4. Exegese.

- † Morgan, G. C., The analysed Bible: Genesis to Esther. London 1908. 272 S. & Job to Maleachi. London 1908. 340 S. 80. † BOYER, P. J., Critical and Historical Notes on the Passages selected for the Sandsy and Holy Day Lessons from the Pentateuch and the Book of Joshua. With two Maps. London 1908. XII, 463 S. 80. XII, 463 S. London 1908.
- HOBERG, G., Exegetisches Handbuch zum Pentateuch m. hebräischem u. lateinischem Text, 1. Bd.: Die Genesis, nach dem Literalsinn erklärt. 2. verm. u. verb. And. Freiburg i/B. 1908. LXII, 459 S. Gr.-80.
- Freiburg i/B. 1908. LXII, 459 S. Gr.-8°.

  † MINOCCHI, S., La genesi, con discussioni critiche. P. L sezione I, cap. I—3. Firense 1908. XIII, 124 S. 8°.

  SAYCE, A. H., The Archaeology of the Book of Genesis. Genesis II. I—3., S. ET XIX No. 7 (Apr. 08), S. 326 f.; Paradise and the Fall (Gn 24—3), S. ET XIX No. 9 (Juni 08), S. 423—426.

  RIESSLER, P., Wo lag das Paradies?, S. ThQ 1908, 2, S. 169—182.

  SAYCE, A. H., The Hittite Invasion of Babylonia [Ein Nachtrag zu ,Tidal, King of Nations', S. 0. S. 154. K. M.], S. ET XIX No. 8 (Mai 08), S. 379.

  † MCNEILE, A. H., The Book of Exodus with Introduction and Notes. London 1908.

  CLVI, 247 S. 8°.

  LEVESCUE, E., TYRI OR DYRI (Num., XI. 5)?, S. RB V No. 2 (April 08), S. 268 f. IEs.

- Levesque, E., חְצִים ou חְצִיה (Num., XI, 5)?, s. RB V No. 2 (April 08), S. 258 f. [& sei מְצְיֹח, entsprechend aeg.-kopt. hedji — Lolch, zu lesen. — K. M.]
- GRIMME, H., Zur Annahme eines salomonischen Gesetzbuches, s. OLZ XI (1908), 4, Sp. 188—193.
- HAUPT, P., Salomos Deuteronomium, s. OLZ XI, 3 (März 08), Sp. 119—125 [Gegen GRIMME u. NAVILLE, s. o. S. 72 u. 154. K. M.]; vgl. l. c. XI, 5 (Mai 08), Sp. 244. † The Church Pulpit Commentary. Joshua to II Chronicles, St. Mark to St. Lake VII. London 1908. 80.
- \*\* SCHÄPERS, J., I. Sm 1—15 literarkritisch untersucht. 5. Welchen von beiden Quellen M u. G fällt Kap. 1—7 su?, s. BZ 1908, 2, S. 117—132.

  † BARNES, W. E., Kings 1 and 2. In the revised version, with intro. and notes. Cambridge 1908, 386 S. 120.

  \*\*\* VÄNG. Der Teterarent der Känigs David (I. Reg. 2, 2, 2). Progr. Meldouf 1908, 2 S. 4.

- T BARNES, W. E., Kings I and 2. In the revised version, with intro. and notes. Cambridge 1908. 386 S. 120.

  † KÖNIG, Das Testament des Königs David (I. Reg. 2, 1—9). Progr. Meldorf 1908. 7 S. 40.

  KÖNIG, ED., Gesetzesfunde in Tempela, s. OLZ XI, 3 (März 08), Sp. 125—127.

  CHEYNE, T. K., The Egyptian Illustrations of 2 Kings 22:8, s. OLZ XI (1908) 4, Sp. 195.

  CONDAMIN, A., Le serviteur de Iahvé, s. RB V No. 2 (April 08), S. 162—181.

  † WEIR, T. H., A New Theory of the "Servant of Jehovah", s. Westminster Rev. Märi 1908, S. 309—314.

  HOONACKER, A. VAN, Les douze petits Prophètes. Trad. et comm. Paris 1908. XXIII, 759 S. Gr.-80.

  NICOLARDOT. FIRMIN La composition de l'aller d NICOLARDOT, FIRMIN, La composition du livre d'Habacuc. Paris 1908. 99 S. Gr.-8.
- [Übersetzung mit textkritischen Anmerkungen. Eingehende Besprechung der Adstellungen über die Entstehung des Buches. Ablehnung der Einheit und Lösung des Problems in der Linie meines Kommentars. K. M.] † MACLAREN, A., The Book of Psalms. I—XLIX and LI to CXLV. London 1908. 2 Bde. 384 u. 402 S. 80.

- 384 u. 402 S. 80.

  KAMINKA, A., Les Psaumes LVIII et LXXXVII à la lumière des découvertes d'Assona, s. REJ LV No. 109 (Januar 08), S. 146—148.

  † BARTON, G. A., A Critical and Exegetical Commentary on the Book of Ecclesiastes. Edinburgh 1908. XIV, 212 S. Gr.-80.

  TORREY, C. C., The Aramaic Portions of Ezra, s. AJSL XVIV, 3 (April 08), S. 209—281.

  MÜLLER, JOH., Beiträge sur Erklärung und Kritik des Buches Tobit, in Beiheft XIII sur ZAW (Gießen 1908). S. 1—54.

  SCHULTE. A.. Die aramäische Bearbeitung des Büchleins Tobias verglichen mit dem SCHULTE, A., Die aramäische Bearbeitung des Büchleins Tobias verglichen mit den
- Vulgatatext, s. ThQ 1908, 2, S. 182-204.

  MARIES, L., Remarques sur la forme poétique du livre de la Sagesse ([1-917], s. RB V
- No. 2 (April 08), S. 251—257.

  SMEND, RUDOLF, Alter und Herkunft des Achikar-Romans und sein Verhältnis zu Aesop,
- in Beiheft XIII zur ZAW (Gießen 1908), S. 55—125.

  MARTIN, FRANÇOIS, Ascension d'Issie, chap. I, v. 8, s. OLZ XI, 5 (Mai 08), Sp. 220—222.
  - 5. Hebr. Grammatik, Lexicon und Verwandtes.
- ANASTASE, L'article en hébren, s. AlM XI, 4 (April 08), S. 257-260.

BACHER, W., Die Ausdrücke, mit denen die Tradition bezeichnet wird, s. JQR XX No. 79 (April 08), S. 572-596.

† BEN JEHUDA, E., Thesaurus totius hebraitatis et veteris et recentioris. (In hebr. Sprache.) (In 150 Lígn.) I. Líg. Berlin 1908. S. 1-48. Lex.-80.

BROCKELMANN, C., Grundriß der vergleichenden Grammatik der semitischen Sprachen. I. Bd. 5. Lieferung. Berlin 1908. S. 497-592.

CHEIKHO, L., Un traité sur les lettres arabes, s. AlM XI, 4 (April 08), S. 265-272.

DAICHES, S., The Meaning of NYTH, s. JQR XX No. 79 (April 08), S. 637-639.

KAUTZSCH, E., Übungsbuch zu Gesenius-Kautzsch' hebräischer Grammatik. 6. nach der 27. Aufl. der Gramm. rev. Aufl. Leipzig 1908. VII, 168 S. Gr.-80.

LAST, I., Sharshoth Kesef. The Hebrew Dictionary of Roots by Joseph Ibn Kaspi, s. JQR XIX No. 76 (July 07), S. 651-687.

NIELSEN, DITLEF, Zur westsemitischen Vokalbezeichnung, s. OLZ XI, 3 (März 08), Sp. 116-119.

Sp. 116-119. Ungnad, A., Die Grundform des hebräischen Artikels, s. ZDMG 1908, 1 S. 80-82.

6. Israelitische Religionsgeschichte, alttestamentliche Theologie und Zugehöriges.

BURNEY, C. F., A Theory of the Developement of Israelite Religion in Farly Times s. JThSt IX No. 35 (April 08), S. 321-352.

CORNILL, C. H., Israelitische Volksreligion und die Propheten, s. Das Christentum. Leipzig 1908. S. 3-22.

DAURIAC, L., Philon d'après deux ouvrages récents, s. RÉJ LV Nr. 109 (Januar 08),

S. 37-47. † DAVIS, J. D., The Future Life in Hebrew Thought during the Pre-Persian Period, s. PThR

† DAVIS, J. D., The Future Life in Hebrew Thought during the Pre-Persian Period, s. PThR 1908, 2, S. 246—268.

EERDMANS, B. D., Het wijwater, s. ThT XLII, 3 (Mai 08), S. 234—249.

FABRE, A., L'étoile du matin dans l'Apocalypse, s. RB V Nr. 2 (April 08), S. 227—240.

GAUTIER, LUCIEN, La loi dans l'ancienne alliance. Lausanne 1908. 130 S. 12°.

KRISTENSEN, W. B., Een of twee boomen in het paradijs verhaal? (Hierbij een plaat.), s. ThT XLII, 3 (Mai 08), S. 215—233.

KRÜGER, P., Hellenismus und Judentum im neutest. Zeitalter [Schriften des Institutum Delitzschianum in Leipzig. 1. Heft]. Leipzig 1908. 47 S. Gr.-8.

LANGDON, St., The Derivation of fabattu and other notes, s. ZDMG 1908, I S. 29—32.

† I OFTHOUSE, W. F., The Social Teaching of the Law, s. Exp may 1908, S. 449—409.

LUNDGREEN, FRIEDRICH, Die Benutzung der Pflanzenwelt in der alttestamentlichen Religion. Eine Studie. Beiheft XIV zur ZAW. Giessen 1908. XXIII, 191 S. Gr.-8°.

MAHLER, ED., Der Sabbat. Seine etymologische und chronologisch-historische Bedeutung. MAHLER, ED., Der Sabbat. Seine etymologische und chronologisch-historische Bedeutung,

Mahler, Ed., Der Sabbat. Seine etymologische und chronologisch-historische Bedeutung, s. ZDMG 1908, 1 S. 33-79.

Marti, K., Jahwe und seine Auffassung in der ältesten Zeit, s. ThStK 1908, 3, S. 321-333-Matthes, J. C., De besnijdenis, s. Thtt VI, 2 (April 08), S. 163-191.

Maunder, E. W., The Triad of Stars, s. ET XIX No. 7 (Apr. 08), S. 300-303.

Mercier, Charles, Les prophètes d'Israël. Saint-Blaise et Roubaix 1908. 157 S. 12°.

[Dieses Buch eröffnet eine Sammlung, die unter dem Titel Bibliothèque d'études religieuses ähnliche Ziele verfolgt, wie die religionsgeschichtl. Volksbücher. — K. M.]

† Oesterley, W. O. E., The Evolution of the Messianic Idea: a Study in Comparative Religions. London 1908. 276 S. 8°.

† Sternberg, G., Die Ethik des Deuteronomiums. Berlin 1908. 99 S. Gr.-8°.

Wiedemann, A., Die Statue des Priesters Sethon zu Memphis, s. OLZ XI (1908) 4, Sp. 179-182.

Sp. 179-182.

7. Geschichte Israels.

BRANDT, W., Het Egyptische Kanaal en de scheepvaart op Indië, s. TThT VI, 2 (Apr. 08). S. 219-271. COOK, St., A., Notes on the Dynasties of Omri and Jehu, s. JQR XX No. 79 (April 08),

S. 597-630.

† GÖTZEL, G., Hizkia und Sanherib, s. BZ 1908, 2, S. 133-154. † HARDWICK, J. M., and H. C. WIHTE, Old Testament History: From Hezekiah to the End of the Canon. London 1908. 256 S. 8°. HAUFT, PAUL, Die arische Abkunft Jesu und Seiner Jünger, s. OLZ XI, 5 (Mai 08),

Sp. 237-240.

KNUDTZON, J. A., Die El-Amarna-Tafeln bearbeitet (VAB: 2. Stück). 9. und 10. Lief. S. 769-960. Leipzig 1908.

† MEYER, ED., Nachträge zur ägyptischen Chronologie [Aus: ABA]. Berlin 1908. 468. m. I Tab. Lex.-80 m. I Tab. Lex.-80 MÜLLER, W. MAX, Der bisher unbekannte Schluß der Schoschenkliste, s. OLZ XI (1948)

4, Sp. 186—188.
MÜLLER, W. MAX, Das Land Musri des schwarzen Obelisken, s. OLZ XI, 5 (Mai cf),

Sp. 218-220. Priser, F. E., Zur Kritik der synchronistischen Geschichte, s. OLZ XI, 3 (Märs cf),

Sp. 140-142.

ROBERTSON, E., Notes on Javan, s. JQR XX No. 79 (April 08), S. 466—508.
THUREAU-DANGIN, FR., La généalogie d'Agumkakrime (note additionelle), s. OLZ XI, 3

(März 08), Sp. 137—139. Ungnad, A., Nachtrag zur Chronologie der Kassitendynastie, s. OLZ XI, 3 (Märs 08). Sp. 139 f.

### Geographie Palästinas.

MNDPV 08, Nr. 2. L Mitteilungen: EBERHARD, Pastor in Kotelow i. M., Chaluka und Chalukareform. — Anfrage — Kurze Mitteilungen. — II. Nachrichten. — Nr. 3. L Mitteilungen: S. KLEIN, Raboinatskandidat in Berlin, Der hebräische Name

der battof-Ebene. Dr. E Graf von Möllnen, Reise vom Karmelheim nach atbeits und zurück. — Aus Zeitschriften: Quarterly Statements of the PEF 1907. — Kurse

und surück. — Aus Zeitschriften: Quarterly Statements of the PEF 1907. — Kurze Mitteilungen. — II. Nachrichten.

PEF April 08. — Notes a. News. — CRACE, J. D., Memoir of the Rev. Prof. T. F. Wright, Ph. D. — MACALISTER, R. A. S., Seventeenth Quarterly Report on the Excavation of Gezer. — Jennings-Bramley, W. E., The Bedouin of the Sinaitic Peninsula (continued). — MACALISTER, R. A. S., Gleanings from the Minute Books of the Jerusalem Literary Society. — HAUSER, C., From Hazeroth to Mount Hor. — MACALISTER, R. A. S., Rauwolff's Travels in Palestine, 1573. — DICESON, Miss GLADY, A Jerusalem Christian Treatise of Astrology. — Dowling, The Greek Fire in the Church of the Resurrection, Jerusalem. — CROPPER, J., The Present State of the Jerusalem to Náblus Road. — MASTERMAN, E. W. G., Two Greek Inscriptions from Khurbet Harrawi. — DATZI, A., Meteorological Observations taken in Jerusalem. — MASTERMAN, E. W. G., Dead Sea Observations. — Notes a. Queries.

L'émir M. F. chéhab, La sériciculture, s. Alm XI Nr. 3 (Mars o8), S. 180—194.

† HÖLSCHER, G., Landes- und Volkskunde Palästinas. Mit 8 Vollbildern u. 1 Karte. [Sammlung Göschen Nr. 345.] Leipzig 1907. 168 S. Kl.-80.

KAYYAL, Th., Le commerce, l'agriculture et l'industrie de Saïda, s. Alm XI No. 3 (Mars o8), S. 174—180.

(Mars 08), S. 174—180.

† MOMMERT, C., Der Teich Bethesda zu Jerusalem u. das Jerusalem des Pilgers von Bordeaux, nebst Anh.: Die Grabeskirche zu Jerusalem auf der Mosaikkarte zu Madeba.

Bordeaux, nebst Anh.: Die Grabeskirche zu Jerusalem auf der Mossikkarte zu Madeba. Leipzig 07. 79 S. Gr.-8°.

Tell el-mutesellim. Bericht über die 1903 bis 1905 m. Unterstützung Sr. Maj. des deutschen Kaisers u. der deutschen Orient-Gesellschaft vom deutschen Verein zur Erforschung Palästinas veranstalteten Ausgrabgn. I. Bd. Fundbericht. Erstattet von Baurat Dr. G. SCHUMACHER. Hrsg. vom geschäftsführ. Ausschuß unter der verantwortl. Red. von Prof. Lic. Dr. C. STEUERNAGEL. Text- und Tafelbd. Leipzig 1908. XV, 192 S. m. Abbiidgn. u. 1 farb. Taf. und IV S. m. 50 Taf. 32,5 × 25 cm.

THOMSEN, P., Systematische Bibliographie der Palästina-Literatur. Auf Veranlassung des deutschen Vereins zur Erforschung Palästinas bearb. I. Bd. 1895—1904, Leipzig 1908. XVI, 204 S. Gr.-8°.

VINCENT, H., La troisième enceinte de Iérusalem. a. RB V No. 2 (April 08) S. 182—204.

VINCENT, H., La troisième enceinte de Jérusalem, s. RB V No. 2 (April 08), S. 182-204.

# 9. Archaologie.

9. Archaologie.
† ASTLEY, H. J. D., Prehistoric Archaeology and the Old Testament. Enlarged, and with Notes and Appendices. Edinburgh 1908. XI, 314 S. Gr.-80.
Babylonian Expedition of the University of Pennsylvania. Excavations at Nippur. Plass Details and Photographs of the Buildings with Numerous Objects Found in them During the Excavations of 1889, 1890, 1893—1896, 1899—1900. With Descriptive Text by Clarence S. Fischer. Berlin 1907. Part I and II.
Belck, W., und Bertholet, A., Die Erfinder der Eisentechnik, s. Zeitschr. f. Ethaol. 1908, Heft 2, S. 241—253, vgl. ebenda 1907 S. 945 f.
Frank, K., Nochmals "Zur assyrischen Medizin", s. Olz XI, 3 (Marz Ol), Sp. 142—144.
† Macmillan, K. D., Marriage among the Early Babylonians and Hebrews, s. Final. 1908. 2, S. 211—245.

1908, 2, S. 211-245.

† MARGOLIOUTH, S., Folklore in the Old Testament, s. Exp april 1908, S. 304-314. RONZEVALLE, S., Découverte d'un monument phénicien, s. AlM XI No. 3 (Mars 08), S. 164-171. VINCENT, II., À travers Jérusalem, notes archéologiques, s. RB V No. 2 (April 08),

S. 267-279.

#### Io. Aramaica.

BACHER, W., The Origin of the Jewish Colony of Syene (Assuan), s. JQR XIX No. 75 (April 07), S. 441-444.

BRUSTON, CH., Les papyrus judéo-araméens d'Elephantine, s. RThPh 1908, 2, S. 97-

JAUSSEN, ANT., u. RAPH. SAVIGNAC, Nouvelles inscriptions de Hégra, s. RB V No. 2 (April 08), S. 241-250.

LAGRANGE, M.-J., Les fouilles d'Éléphantine, s. RB V No. 2 (April 08), S. 260-267.

RONZEVALLE, S., L'inscription araméenne de Zakar roi de Hamat et de La'asch, s. AlM XI, 4 (April 08), S. 302-310.

### II. Judaica.

RS 16e Année. — Avril 1908. Halévy, J., Recherches bibliques: Le prophète Zacharie S. 123—167; — Cantique syriaque sur saint Thomas S. 168—175. — BRÜNNOW, R. et Halévy, J., Correspondance sumérologique S. 176—190. — Halévy, J., Note sumériennes (suite) S. 191—208; — Quelques problèmes résolus (I. L'ordre syntaxique complément-verbe; II. L'araméen מְשְׁלְשְׁלְּשׁׁ et le babylonien sép-arik; III. La mention unique des Sumériens) S. 209—214; — Le système suméro astral de M. H. WINCKLER S. 215—223; — Inscription araméenne d'Éléphantine (suite) S. 224—240. — BARTH, J., Zur Bauinschrift des Bar-RKHB S. 241 f. — HALÉVY, J., Inscription de Zakir, roi de Hamat, découverte par M. H. Pognon S. 243—246; — Les Aryens en Mésopotamie au XIVe siècle préchrétien S. 247—249; — Bibliographie S. 249—258.

ADLER, E. N., Lea on the Inquisition of Spain, s. JQR XX No. 79 (April 08), S. 509—571.

APTOWITZER, V., Deux problèmes d'histoire littéraire, s. RÉJ LV Nr. 109 (Januar 08),

S. 84-95.

BERGMANN, J., Jüdische Apologetik im neutestamentl. Zeitalter. Berlin o8. IX, 168 S. Gr.-80. Bergmann, J., Jüdische Apologetik im neutestamentl. Zeitalter. Berlin os. IX, 168 S. Gr.-8°. Bernstein, Ignaz, Jüdische Sprichwörter und Redensarten gesammelt u. erklärt unter Mitwirkuug von B. W. Segel. 2. vermehrte u. verbesserte Aufl., mit gegenüberstehender Transkription, Index u. Glossar. Warschau 1903. XV, 294\* u. 329 + 84 S. 4°. Crémieux, Ad., Un établissement juif à Marseille au XVIIe siècle, s. RÉJ LV Nr. 109 (Januar 08), S. 119-145.

Darmesteter, A., Les gloses françaises de Raschi dans la Bible (suite), s. RÉJ LV Nr. 109 (Januar 08), S. 72-83.

Elbogen, T., Studies in the Jewish Liturgy II., s. JQR XIX No. 76 (July 07), S. 704-720. † Funk, S., Die Juden in Babylonien 200-500. Mit e. Karte von Babel. II. Teil. Berlin 1908. XII, 160 S. Gr.-8°.

Ginsberg, Louis, Geonie Responsa XVI-XVIII. s. JOR XX No. 77 (Oct. 07), S. 86-117.

Berlin 1908. XII, 160 S. Gr.-80.
GINSBERG, LOUIS, Geonic Responsa XVI—XVIII, s. JQR XX No. 77 (Oct. 07), S. 86—117.
GOLDZIHER, I., Mélanges judéo-arabes, XXX: Formules dans les Lettres de "Gueniza"; XXXI: Fragment d'une lettre des communautés du Caire à celle d'Ascalon, s. RÉJ LV Nr. 109 (Januar 08), S. 54—59.
GOTTHEIL, R., An eleventh Century Document concerning a Cairo Synagogue, s. JQR XIX No. 75 (April 07), S. 467—539.
HARKAVY, A., אוניוה מזרחים באוצר הספרים הקסרי בפטרבורג (Aus einer orientalischen Genizah in der Kaiserl. Öffentlichen Bibliothek zu St. Petersburg [Forts.], s. Hakedem I, 4

(Dec. 07), S. 156—164. Heller, B., Le nom divin de vingt-deux lettres dans la prière qui suit la bénédiction

sacerdotale, s. RÉJ LV Nr. 109 (Januar 08), S. 60-71.

HEMAN, F., Geschichte des jüdischen Volkes seit der Zerstörung Jerusalems. Calw und Stuttgart 1908. XII, 608 S. 8°. HENRIQUES, H. S. Q., The Political Rights of English Jews II., s. JQR XIX No. 76

(July 07), S. 751-799. HENRIQUES, H. S. Q., Jewish Marriages and the English Law, s. JQR XX No. 79 (April 08),

S. 391-449.

HERSCH, I. H., The French Revolution and the Emancipation of the Jews, s. JQR XIX

No. 75 (April 07), S. 540—565.

HERZ, N., The Elephantine Papyri, s. ET XIX No. 7 (Apr. 08), S. 333.

HIRSCH, S. A., Jewish Mystics — an Appreciation, s. JQR XX No. 77, (Oct. 07), S. 50—73.

KALLEN, H. M., The Eighth Circle of Gehenna: Being an Account of the New Circle in

Hell destined for Social Reformers (From the Hebrew of J. L. PERETZ), s. JQR XX

Hell destined for Social Reformers (From the Hebrew of J. L. PERETZ), s. JQR XX No. 79 (April 08), S. 640—646.

KAMENETZKY, A. S., Deux lettres de l'époque du dernier exilarque (1020), s. REJ LV No. 109 (Januar 08), S. 48—53.

KRAUSS, S., Bad und Badewesen im Talmud (Forts.), s. Hakedem I, 4 (Dec. 07), S. 171—194.

KRAUSS, S., Le nom de Jésus chez les Juifs, s. REJ LV No. 109 (Januar 08), S. 148—151.

LEWINSKY, A., Zur Geschichte der Juden in Polen und Rußland während des 18. Jahri, s. Hakedem I, 4 (Dec. 07), S. 195—203.

LIEER, M., I. Les manuscrits hébreux de la Bibliothèque du Louvre; II. Montaigne à Rome, s. RÉJ LV No. 109 (Januar 08), S. 96—118.

MONTEFIORE, C. G., Liberal Judaism, s. JQR XX No. 79 (April 08), S. 363—390.

POZNANSKI, S., The Karaite Literary Opponents of Saadiah Gaon in the Twelfth and Thirteenth Centuries, s. JQR XX No. 77 (Oct. 07), S. 74—85.

POZNANSKI, S., DYMUH PERMIT DYNH DYNH DYNH CYUN (Studien zur gaonäischen Epoche; I. Die Geonim und der jerusalemische Talmud), s. Hakedem I, 4 (Dec. 07), S. 133—148.

RÉGNÉ, J., Étude sur la condition des Juifs de Narbonne du V° au XIV° siècle, s. RÉJ LV No. 109 (Januar 08), S. 1—36.

SCHLOESSINGE, M., The Ritual of Eldad ha-Dani, reconstructed and ed. from manuscripts and a Genizah fragment. With notes, an introduction and an appendix on the Eldad legends. Leipzig-New York 1908. VIII, 132 S. m. 1 Taf. Gr.-80.

WORMAN, E. J., Forms of Address in Genizah Letters, s. JQR XIX No. 76 (July 07), S. 721—743.

S. 721-743. WORMAN, E. J., Two Book-lists from the Cambridge Genizah Fragments, s. JQR XX No. 79 (April 08), S. 450-463.

#### 12. Anhang.

† ÄZ 44, 1 (31. Dec. 07). — BORCHARDT, L., Das Dienstgebäude des auswärtigen Amtes unter den Ramessiden. Mit 2 Abbildd. — Drei Hieroglyphen. Mit 5 Abbildd. — BURCHARDT, M., Ein Erlaß des Königs Necht-har-ehbet. Mit 1 Abbild. — MURRAY, M. A., Ptolemaic clay sealings. Mit 1 Taf. — RANKE, H., Statue eines hohen Beamten unter Psammet ch I. — Sethe, K., Bemerkungen sur "Geschichte der Schiffbrüchigen"; — Die Berufung eines Hohenpriesters des Amon unter Ramses II. mit 3 Tafeln; — Die Namen von Ober- u. Unterägypten u. die Bezeichnungen für Nord u. Süd. Mit 1 Abbild.; — Mißverstandene Inschriften; — Über einige Kursnamen des neuen Reiches; — Zur Vokalisation der Nisbeformen. — Steindorff, G., Der Grabstein eines nubischen Bischofs. Mit 1 Abb. — Miscellen: Borchardt, L., Ein Katzensug aus dem neuen Reich. Mit 1 Abbild.; — Ein Orakel Amenophis' IV als Hoherpriester von Heliopolis. — Calice, F., Zu den "Unterweisungen des Amenemhêt"; — Zu Rec. de trav. 27, 41; — Zur syllabischen Orthographie. — IIEBLEIN, J., Eine chronologische Bestimmung. — Spiegelberg, W., Der Gott Bata; — Ein vermeintliches Wort für "Ausländer". — Steindorff, G., Der Name u. der Gott von Uronarti; — Ein neuer ägyptischer König. Mit 1 Abbild. — Erschienene Schriften.
Bolssier, A., Nin Harsag et Håthor, s. OLZ XI, 5 (Mai 08), Sp. 234—236.

MÜLLER, W. MAX, Der Kriegshelm der Pharaonen, s. OLZ XI, 5 (Mai 08), Sp. 2361.
[Die ägypt. Bezeichnung herf sei semitisch, Wadd. Max. Jundal Ottenen.

k. м.]

MACRIDY-BEY, Th., Une citadelle archaīque du Pont. Fouilles du Musée Impérial Ottoman, s. MVAG 1907, 4, 9 S. Mit 17 Tafeln.

MEISSNER, BRUNO, Assyriologische Studien, s. MVAG 1907, 3, 24 S.

Enzyklopädie des Isläm. Geograph., ethnograph. und biograph. Wörterbuch der muhammedan. Völker. Mit Unterstützung der internation. Vereinigung der Akademien der Wissenschaften u. im Verein m. hervorrag. Orientalisten hrsgg. von Prof. Dr. M. TE. HOUTSMA, Hauptredactor, und A. Schaade, Red. 1. Lfg. Leiden 1908. S. 1—64. Lex.-80.

# Städtenamen und Bauwesen.

Von Samuel Krauß in Wien.

Der glückliche Umstand, daß die Städtenamen im Semitischen so überaus durchsichtig sind, ermöglicht uns, aus ihnen ein Stück antiker Kulturgeschichte aufzurollen. Obzwar nun der Gesichtspunkt selbst, daß Namensforschung und Realien eng zu einander gehören, nicht neu ist, so glaube ich dennoch, ohne Furcht vor Gemeinplätzen, einiges hierüber vorbringen zu dürfen.

# I. Lage.

Die bekanntesten Städtenamen in dieser Beziehung sind שנא usw. = Hügel, טלע und דער Tyrus = Felsen usw., aber auch viele andere sind derselben Art.

- נותר Jos 19 19 Stadt in Isachar. Nach LXX Cod. Vat. Άναχερεδ lies אָנְחָרָת (mit Vorschlags-Alef, s. w. u. אַנְחָרָת (mit Vorschlags-Alef, s. w. u. אַנְּחָרָת (mit Vorschlags-Alef, s. w. u. אַנְּחָרָת (mit Vorschlags-Alef, s. w. u. אַנְרָת (mit Vorschlags-Alef, s. w. u. ע. אַנְרָת
- 2. Zu ארנב Argob, Landschaft in Basan, wird bei Buhl (S. 118) und in den Wörterbüchern (Gesenius und Oxforder Gesenius) das dem Sinne nach völlig identische Τραχονίτις noch nicht gesetzt, wo doch ארנב offenbar mit רנבים רנבי Erdscholle zusammenhängt. Vgl. auch I Sam 20 19 LXX ἐργαβ, ΣΘ λίθον, ib. v. 41 (s. schon im Oxforder Gesenius und in Kittels Ausgabe). Doch ist es uns hier nicht um die

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 28, 1908.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Demnach entfällt die Form LXX Cod. Al. 'Apρανεθ und die Kombination mit dem heutigen 'Arrâne bei Buhl, Geogr. d. alt. Pal. S. 204, auch in Gesenius Hwb.<sup>13</sup> und <sup>14</sup>. In Siegfried-Stades Wb. heißt es unrichtig "Ort in Naphtali".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dieses setzt Targ. Onk. für ארגב, s. meine Lehnwörter II, 275 und Schürer 13, 426. — Ein "Trachon. des Simra" (Levy, Targ. Wb. I, 320) gibt es nicht, vollends in dem Sinne, daß Simra ein Mannesname wäre; an den betreffenden Stellen (s. auch Sifre Deut. § 51 p. 85 b ed. Friedmann) ist שימרא die richtige Lesart; vgl. auch Hildesheimer. Beitr. zur Geogr. Palästinas, Berlin 1886, S. 55 f.

3. Von phown — Askalon gibt es, soviel ich weiß, keine gangbare' Etymologie. So muß ich denn auf diejenige von STARK3 zurückgreifen, der in Übereinstimmung mit der geographischen Lage phown (von po — Stein) als den steinigen, felsigen Ort erklärt. Etwas Besseres können wir einstweilen nicht vorbringen; doch soll die Vermutung ausgesprochen werden, daß pwn interdialektisch gleich hebräisch pp (s. w. u. pp) sein könnte (Bildung mit b wie etwa doch soll die steinige, die feste Stadt; vgl. Gaza. Darum ist natürlich nicht ausgeschlossen, daß in der nächsten Umgebung der Stadt ertragreiche Felder und Gärten lagen; dies ersieht man aus den askalonischen Zwiebeln4 und dem askalonischen Weine; dazu gehören die askalonischen Weinkrüge5 und überhaupt die askalonischen Töpferwaren6, die wiederum Tonerde voraussetzen7. Von den Isaaksbrunnen wurden welche bei Askalon gezeigt (Eusebius, On. Sacr. 299, 80 ed. LAGARDE, p. 168, 2 ed. KLOSTERMANN) und wenn Eusebius daselbst von einem nicht näher bestimmten Ort, ja sogar von einem bloßen

I S. NEUBAUER, Géogr. du Talmud p. 129. 247; schon RELAND, Pal. 959; WINER, Bibl. Rwb.3 I, 85.

<sup>2</sup> Hieronymus, On. Sacra 243 ed. LAGARDE (dieser Teil fehlt in ed. KLOSTERMANN): Ascalon adpensa vel ignis infamis, 675 nur ignis infamis aut ignis ignobilis, das wäre 1) hingelehnt, 2) berüchtigtes Feuer. Beides unmöglich, denn pp heißt nicht hingelehnt (etwas Derartiges, nämlich vom Wägen — pp, s. bei Gesenius, Thes. 1476) und pp wa "Feuer der Schmach" wäre eine völlig unsinnige Bezeichnung einer noblen Stadt. Askalos, der Sohn des Hymenaeus als Heros eponymos (Steph. Byz.) kommt für uns nicht in Betracht, wird aber freilich vorgetragen von Aug. Knobel, Die Völkertafel der Genesis, Gießen 1850, S. 207 f.

<sup>3</sup> STARK, Gaza und die phil. Küste, Jena 1852, S. 112.

<sup>4</sup> RELAND Pal. 588; RAUMER, Pal.4 174.

<sup>5</sup> Meine Aussührungen in ZAW 27, 292. 6 'Aoxadwraia uspapua (Steph. Byr.)

<sup>7</sup> ZDPV 7,2f.

Brunnen, sagt, er habe "Isaaks-Stadt" (πόλις Ίσαάκ) geheißen, so dürfte darin eine volksetymologische Verwechslung mit dem von uns supponierten pty, also im letzten Grunde mit Askalon vorliegen, ein Wort, das man etwa 'izak aussprach .

4. pt2 in Ri 1 4, wo auch Adōni-Bezek, zusammengehalten mit I Sam 11 8, welches Targ. z. St. als Stein auffallt, sicherlich von der steinigen Lage abzuleiten. Heute Ibzîk (BUHL 204). — Tp2 Jos 15 39 (vgl. II Kön 22 1) LXX L. Βασεχαθ, also \*ΠΡΟΣ, scheint dasselbe zu sein, nur ist neben dem emphatischen p das emphatische z gesetzt.

עפר s. בית לעפרה

- 5. Wenn נוד II Sam 21 19 (wofür I Chr 20 4 נוד ) richtig ist (wie WELL-HAUSEN z. St. annimmt), so muß man darin die Bedeutung Bergrücken sehen, s. die Wbr. sub גבים, besonders נַבּים I Kön 69 lies עוֹב Wölbungen 3. Statt צַבְּים zu lesen.
- 6. Die vielen Orte und Städte namens μεσί, καναί, manchmal mit hinzugehörigen Zusätzen, sind natürlich lauter auf Hügeln gelegene Orte und Städte, brauchen daher keine Erörterung und sollen hier bloß eingereiht werden. Für alle Formen setzen Septuaginta und Josephus die erste Silbe stets mit α+, also: Γαβαών, Γαβαά, Josephus (Ant. 5, 1, 29, § 119) auch Γαβαθά (Var. Γεβαθά, Γαβάθη), wo von Gib ath Pinhas (Jos 24 33) die Rede ist, und ebenso Gabatha in Onom. 128 31; 246 66 (vgl. Buhl 170 und 215). Das entspricht völlig einem aramäischen κισμά, vgl. Levy, Targ. Wb. 1 123 (zu Zph 1 10 zitiert D. ΚΙΜCΗΙ ΚΙΜCΗΙ ΚΙΜCΗΙ ). Josephus unterläßt es auch nicht zu berichten, daß γαβά: βουνόν bedeute (Ant. 6, 8, 1 § 156), respektive Γαβάθ Σαούλ: λόφον (Β. J. 5, 2, 1 § 51).

Davon ist nun γαββαθά Joh 19 13 nicht zu trennen, welches Wort

<sup>2</sup> Vgl. Lehnwörter II, 147, wo auf griechisch βιζάκιον bei Suidas verwiesen wird. Jedenfalls muß ich jetzt Pla für ursprünglich und βιζάκιον für entlehnt halten.

<sup>3</sup> Vgl. ZAW 3, 136.

<sup>4</sup> Dasselbe wird unten bei קריה (no. 45) bemerkt werden.

also einen Hügel in Jerusalem bedeutet, auf aramäisch κηνω. Gleichwohl hat der Evangelist das Recht zu sagen: "auf einen λιδόστροσον genannten Ort, hebräisch aber γαββαθά (γαβαθά)", denn es ist ein künstlicher Hügel, der auf dem Wege der Pflasterung zustande gekommen ist. Auf dem unebnen Boden Jerusalems schuf man auf diese Weise einen freien Platz, auf dem Pilatus Gericht hielt. Die Art der Pflasterung wenn auch nicht gerade dieses Ortes, sondern von ähnlichen Orten überhaupt, erfahren wir daraus, daß im Talmud ein man erwähnt wird 3, wo es auf den ersten Blick klar ist, daß καται mit Elision des » — καται 4, του aber, dessen etymologisch begründete Erklärung indeß nicht hierher gehört 5, eine gewisse Art von Ziegeln bedeutet, also ein künstliches Plateau von Ziegeln. Das erinnert nebenbei an die assyrisch-babylonischen Terrassenbauten.

Brauchte es noch eines Beweises, daß gubtha ein aramäisches gabatha darstellt, so wäre er noch aus folgenden Gründen erbracht: Ein Gubthetha lag drei Meilen entfernt von Sepphoris<sup>6</sup>, also in Galiläa; nun erwähnt aber auch Josephus (Ant. 6, 6, 1 § 95) ein Gebath<sup>7</sup> in Galiläa, desgleichen Eusebius und Hieronymus ein Gabatha (s. BUHL 215)<sup>8</sup>; Gubtha und Gabatha sind also identische Orte<sup>9</sup>.

7. "Bekanntlich geben bereits die älteren Übersetzer, die Targumim,

r In ed. Teubner falsch λιδόστρωπον. Ein λιδόστρωπον in einer jädischen? Inschrift in Syrien s. in Mélange de la faculté Orientale, Beyrouth, 1, 145.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Man will dieses Pflaster in dem Kloster der Zionsschwestern gefunden haben, ZDPV 2, 49.

<sup>3</sup> Sifre zu Num. § 131 p. 47b ed. FRIEDMANN הארא ארשה (in Jalkut איש נוכחת הארא בווער הארא (in Jalkut איש נוכחת הארא בווער הארא הארא (das ist Menachem (oder Pinchas, wahrscheinlich ein Priester und gerade in einem Orte, der wie Gibe'ath Pinhas klingt!) aus dem Orte Gubtha 'Ariach. Ebenso gibt es auch ein הארא שריה שווא (Neubauer S. 216 261).

<sup>4</sup> Man achte auf die fernere Verdunkelung des ersten Vokals: gibe'a, griechisch aramäisch gabatha, hier bereits gub'atha; im jer. Talm. Erweichung des Lippenlautes: guphtha.

<sup>5</sup> Ich verweise auf LEVY, Neuhebr. Wb. I, 163, wo aber "Latte" unrichtig, lies "Ziegel".

<sup>6</sup> Midraš Ķoheleth Rabba zu 9 10 Ende אות , ib. 7 11 und jer. Talm. Kethub. 12 f. 35 a Z. 24 und Kilaim, 9, f. 32 b Z. 18 (corr. אות הוא של der bereits berührten Erweichung אות הוא (noch andere Stellen siehe bei Levy 1, 308. Vgl. auch Büchler in Jewish Quarterly Review 13, 721).

<sup>7</sup> In Nieses Texte zweimal Γέβαλ, doch ist Γεβαδ zu lesen, vgl. den Inder. Stephanus: Γαβάδη πόλις Γαλιλαίας ως Ἰωσηπος ἐκτῷ Ἰουδαικῆς ἀρχαιολογίας.

<sup>8</sup> Unrichtiges bei RELAND, Pal. 771, 816, 923.

<sup>9</sup> NEUBAUER S. 193 erklärt התחשון für החששון, "erhabener Ort"; marichitg. — Noch ist zu vergleichen שמא (Genes, Rabba 34 Ende), Neubauer S. 235.

wie der Syrer, und ebenso Saadia und das samaritanische Josuabuch das der Bibel mit קדש ברנע mit רקם ניאה wieder. Aus Josephus, der den Ort Άρεκέμη nennt<sup>1</sup>, und aus Eusebius (Onom. 286, 72 'Ρεκέμ) erfahren wir, daß DP7 der einheimische Name der Hauptstadt der Nabatäer war, welche von den Griechen Petra genannt wurde." So ein moderner Forscher<sup>2</sup>. Diese Erscheinung soll nun wie folgt eine Erklärung finden. Die Bibel nenne die Hauptstadt der Edomiter, später die der Nabatäer, הסלע, dieser "Fels" werde mit dem "Felsen" identifiziert, aus dem Mose Wasser schlug, den man schon früh bei Petra suchte, worauf die Identifizierung von Kades mit Petra beruhe; nun aber habe סלע eigentlich die Bedeutung Felsenspalt, und nichts anderes wäre DP7, das nämlich griechisch ρῆγμα "der Spalt" sei; nach derselben Methode werden nun die Ausdrücke רקם ניאה und רקם ניאה erklärt3. Ich kann mich leider für diese Erklärung nicht erwärmen und schlage folgendes vor: Ohne mich in die Frage einzulassen, ob das biblische הסלע das spätere Pet ra sei5, versuche ich bloß die Erklärung der beiden Ortsnamen רקם und חנר, die auch nach Mišna Gittin ו nahe nebeneinander lagen; חנר ist natürlich die hebräische Form von חנרא, mit welchem Rekem verbunden wurde, um es von dem anderen Rekem, von דקם ניאה, zu unterscheiden. Nun ist aber aus diesem Wortpaare die Bedeutung des einen Wortes, die von אהר, über jeden Zweifel sicher: arab. = Stein6, und da wäre es ein methodischer Fehler, wollte man aus der Wortgruppe חגר, חגר, Petra das eine Rekem herausnehmen. Dieses סלע, חגר חגר, Petra das eine Rekem herausnehmen. dialektischem P für 3, vgl. BARTH Et. St. 33 f., BÖTTCHER § 276 2) halte ich zu אר, aramäisch רנם, arabisch רנם, steinigen, Rekem also die Steinstadt. So auch der Ort Rekem in Benjamin (Jos 18 27). Für גיאה in diesem Zusammenhange dürfte wenigstens als Vermutung ausgesprochen werden, daß wir es mit einem der zahlreichen Derivate des Stammes בעם דחנרא zu tun haben: etwas Hohes, Erhabenes. Demnach רקם דחנרא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ant. 4, 7, 1, in ed. Niese § 161 'Ρεκέμη; ib. 4, 4, 7 § 82 'Αρκη lies etwa 'Αρκέμη = 'Ρεκέμη.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H. HILDESHEIMER, Beiträge zur Geographie Palästinas, Berlin 1886, S. 52.

<sup>3</sup> Derselbe, unter Berufung auf WETZSTEIN, Anhang zu DELITZSCH' Jes.-Komm. 1879.

<sup>4</sup> Für die von LEVY, Targ. Wb. II, 436 ganz und gar nicht.

<sup>5</sup> s. Reland, Pal. 926ff. Raumer, Pal. S. 276f., Buhl, Gesch. d. Edomiter S. 34f. Beschreibung und Karte s. bei Baedeker. Pal. u. Syr. 155f. איז nabatäischer Stadtname auch bei Lidzbarski, Hb. I, 270.

<sup>6</sup> NEUBAUER S. 20, HILDESHEIMER S. 53, und schon RELAND, Pal. 933. Das von REL. verglichene Άγρα, wovon 'Αγραΐοι, wovon wieder Hagareni, geht aber auf biblisches הגרים, הגרים בעודעם, es müßten denn Hagar und die Derivate von Haus aus mit verwandt sein.

das Reķem, welches bei dem Orte Chagra (— Stein) liegt; The das hochliegende oder obere Reķem. Vgl. die in Byblos verehrte Gotthei Gauas.

- 8. Μη Havran, keilinschr. hauranu, Αύρανίτις, heute Haurân, nur in Hes 47 16 18 erwähnt, wird infolge der modernen Aussprache als ,,Höhlenland" (vgl. הור Horiter) erklärt3; nicht zu vergessen, dal Havran ursprünglich eine Stadt bedeutete, welche von Hieronymus zur Stelle genannt wird. Der Name dieser Stadt erinnert zu auffallend an das bekannte Hebron in Judäa, als daß sie voneinander getrennt werden könnten. Grundbedeutung: חבר (ein gemeinsemitischer Stamm) — binden (in physischem Sinne z. B. Exod 264 10 36 17); ein von Bergen umschlossener Raum; vielleicht auch in moralischem Sinne: ein Verband von Menschen, die eine Stadt gründen. מוס aus חברן, wie Gaulan aus Gablan (s. w. u.). Dagegen dürfte הלנים, wo Griechen und Lateiner nicht -au, sondern -a heraushörten ('Αρωνιειμ), schon darum, weil es eine moabitische Stadt ist 5 und es von den Moabitern bekannt ist, daß sie in Kriegszeiten sich in Höhlen verkrochen (Jer 48 28)6, auf Höhlen zu deuten Das mehrfach, auch in rabbinischer Zeit, erwähnte Beth-Horon (בית חורון) ist von dem nämlichen Charakter. בקעת בית חורון) K. 3b, NEUBAUER 50) "Ebene von Beth-Havrathan" dürfte hingegen zur ersteren Kategorie gehören.
- 9. חלמיש, von den Rabbinen erwähnt?, spricht für sich; es ist wie das Appellativum, fester Stein, Kiesel. Vgl. besonders שור und שוב = Tyrus.
- וור שמעון מור שמעון "Berg Šime'ons", mehrfach bei den Rabbinen, ist allem Anscheine nach ein Ort, eine Burg oder eine Stadt, nicht ein Gebirge. Man vgl. die vielen heutigen Ortsnamen mit gebel- (s. Buhl, Register).
- gebildeten Ortsnamen erhalten einen guten Sinn, wenn man den Namen mit der Lage des betreffenden Ortes verbindet. Diese Orte lagen an den "Lenden" der Berge, an Abhängen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zur Lage der beiden Rekem s. auch A. BÜCHLER in Jewish Quart. Review 13, 708.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Movers, Die Phönizier II, 1, 107. 3 WINER, Rwb. 1,469.

<sup>4</sup> Endung -on und -an wechseln, vgl. dison und disan usw. Gen 36 30; אירָם und אוירָם.

<sup>5</sup> Auch in der Meša'-Inschrift erwähnt: אורנן.

<sup>6</sup> Vgl. den interessanten Bericht des Hieronymus vom Wohnen der in gleichen Lebensbedingungen lebenden Idumäer zu Obadja 5; RAUMER Pal. 474.

<sup>7</sup> Threni Rabba I 17; s. RELAND 910, RAUMER 253, NEUBAUER 246; auch meine Aussübrungen in Magazin sür die Wissensch. d. Judent. 19, 235 ft.

<sup>8</sup> NEUBAUER 267.

- 12. Die eben angedeutete Art der Lage einer Stadt drückt sich auch aus in dem Namen der alten moabitischen Stadt Luhith (לוחית), sogar mit der Determination הלוחית und mit dem Vermerk "Aufstieg" (מעלה) versehen (Jes 15 5 Jer 48 5)². Das Wort של bedeutet in erster Reihe Tasel von Stein, metaphorisch also auch gut für den Abhang oder, wie wir auch sagen, für die Wand des Berges. Maria-Taserl in N.-Österreich ist übrigens bekannt.

שכנציב s. נציב.

יםלע s. חנרא in no. 7.

14. Das mehrmals genannte npry 'Azekā, vielleicht in der Šefela gelegen (Jes 15 35) und demzufolge phönizische Gründung, birgt in seinem Namen ganz deutlich die Wurzel pry, in der Bibel nur Jes 5 2 enthalten,

I Nach einer ansprechenden Vermutung NEUBAUERS (S. 50) ist im Talmud die Ebene סמלן in die Ebene כמלף, etwa kislön zu lesen, zu emendieren. Vgl. בתף Schulter in geographischem Sinne.

<sup>2</sup> Vgl. BUHL 272.

<sup>3</sup> Angesichts des Umstandes, daß LXX beidemal ein Wort wie Μάγδων, Μαγγέδω wiedergeben, was in verdächtiger Weise an das bekannte Megiddo anklingt, darf man wohl die Form selbst verwerfen und nur den d'Laut beibehalten. Dann hätten wir tip midrön oder madrön. Dieses Wort erscheint aber überaus häufig in den neuhebräischen Texten (Stellen s. bei Levy 3 33), μοτρι, μοτρι, μοτρι, μοτρι geschrieben, und bedeutet gerade den Abhang, den abschüssigen Ort. Das rabbinische Wort erscheint so häufig und hat auch so manche Derivate, daß dessen Beibehaltung geboten erscheint, während das nur zweimal vorkommende biblische Wort immerhin emendiert werden könnte. Es ist dann als Zufall anzusehen, daß sowohl die überlieferte als die supponierte Form den Sinn "Abhang", "abschüssiger Ort" ausdrücken.

<sup>4</sup> Nach dem Vorgange Kieperts vgl. damit H. Lewy, Die sem. Fremdw. im Griech. S. 145 Σόλοι Σολόεις.

jedoch in verwandten Begriffen neuhebräisch, aramäisch, syrisch und arbisch stark verbreitet. Die Stadt heißt also, nach der uns nunmehr geläufigen Logik, die steinige, die in Stein begründete oder aufgebaute. In Jerusalem gab es einen großen Hof, der "Steinhaus" hieß (Mišna Roš ha-Šānā 24 phy γω); vgl. die oben behandelte gabbatha. Zur Form vgl. γυγ, γυγν 'Ιαζήρ. Da es ferner ein zw gibt, welches etwa bauen, befestigen bedeutet (s. Wbr.), und da für γzγν im Texte selbst (I Chr 49) eine Metathese der Wurzelbuchstaben vorgenommen wurde, so dürfte auch der Ort γzγν in Juda (I Chr 255), im Sinne von zuγν "befestigte", als Analogie angesprochen werden.

- 15. Weist 'Azēķā auf Stein, so weisen die zahlreichen Ortsnamen mit אערון (ל. B. עערון (ל) עערה Mi ו וס, אין עערון (ל) עערה Mi אוויס, עערון (ל) עערה Mišna) auf Erde; gemeint können sein Erdarbeiten, Wälle, Schanzen u. dgl.
- 16. ז'ב Tyrus bedeutet anerkanntermaßen "Fels". ז'ב zer punktiert, Ort in Naphtali (Jos 19 35), wohl derselben Bedeutung. Nach dem griechischen Tyros zu urteilen, geht der von den Rabbinen einigemal genannte Ort מיריא, מיריא, מיריא, schon der Endung nach aramäisch, auf eine Form zurück, die hebräisch etwa ייוו (nicht gentil., sondern Urform) lauten würde. An das bekannte Tyrus ist nicht zu denken, weil dieses auch neuhebräisch immer Zor heißt.
- בערנציב in Babylonien (Neubauer 363) ist offenbar aus אנרנציב in Babylonien (Neubauer 363) ist offenbar aus אנרנציב zusammengefügt und enthält im zweiten Bestandteil dasselbe, was sich in נציב (Jos 15 43) und dem bekannten Nisibis birgt. Steph. Byz. sagt, Uranios zitierend: "νέσιβις (so, s. ZDMG 59, 344) bedeutet in der Sprache der Phöniker zusammengefügte, zusammengetragene Steine". Also און מוצבו בענציב und in einer Reihe von Wörtern enthalten ist. Demnach שכנציב zusammengefügte Steinwohnung. In beiden Fällen für Babylonien, wo man in Ermangelung des Steines mit Ziegel baute, eine bedeutsame Nachricht.

Diese Liste, die ohne Zweisel vermehrt werden könnte, faßt mit wenigen Ausnahmen (עשר אנחרת) nur die Gebirgsstädte ins Auge, in Palästina ein berechtigter Gesichtspunkt, insosern aber dennoch einseitig; jedoch glaube ich mich dieses Vorwurses zu entledigen, indem ich frei-

י und i können wechseln, vgl. זעיר und מצער ; עלץ ,עלם ,עלו

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> GESENIUS Wb.<sup>14</sup> u. Oxf. LIDZBARSKI, Hb. der nordsem. Epigr. I, 359, s. auch GUTHE in dem kürzlich erschienenen Artikel "Sidonier", Prot. RE<sup>3</sup> 12, 284, der auf assyr. surru, äg. sar(a) hinweist.

J Fehlt bei NEUBAUER. Siehe LEVY 2, 190.

mütig zugebe, daß ein anderer Gesichtspunkt, etwa die Lage am Wasser, ebensogut an den Tag träte.

## II. Bauart.

In dieser Gruppe sind besonders bemerkenswert Städtenamen, die bloß das Erbautsein ausdrücken, wie *Jabne*, und solche, die den Begriff der Entstehung in solch durchsichtiger Weise angeben, wie *Gedera* usw.

18. Wir beginnen die Liste mit dem nur in rabbinischen Quellen erwähnten Uša (אושא) in Galiläa i, das eine Zeitlang Sitz des Synedrions war 2. Die Stadt wurde bereits im Mittelalter mit אשנא = Mauern (Ezra 4 12) zusammengestellt 3, was auch recht plausibel ist. Der Ort war fest durch seine Mauern.

ינור . אינר

19. Worauf der Vermerk, ארוד = Arwad bedeute locus profugorum (GES. Thes. 1269) und "Zuflucht", bei PIETSCHMANN (Phön. S. 37) beruht, weiß ich nicht. Bei MOVERS und GESENIUS Hwb. findet man keinen Versuch einer Namensdeutung. Doch dürfte man auf dem Umwege über ארפד Arpad4, keilinschriftlich Arpadda5, eine Stadt, die sehr gut eine phönizische Gründung sein kann, vielleicht zum Ziele kommen. Von dem Vorsatz-Alef abgesehen (vgl. אשקלון), sieht man in diesem Worte die bekannte semitische Wurzel דבר = רבד (arab. ربد V den Himmel mit Wolken bedecken), mit der Bildung מרברים (Prv 7 16 31 22) ausgebreitete Decken, zu welchen man schon längst nh. אלבד, targ. רובדא = Pflaster gestellt hat; namentlich ist רובדא ein im jerusalemischen Heiligtum verwendeter Ausdruck, also gewiß archaistisch und vielleicht - hier muß die Phantasie walten - von den ersten Erbauern, von den Phöniziern herrührend. Im Oxforder GESENIUS ist ferner bereits auf sabäisch ארפר protection (CIS IV no. 403) und auf ארפר = terraces verwiesen. Das Gemeinsame ist wohl ein steinernes Pflaster; es ist das möglicher Weise die Unterlage, auf der die Stadt Arpad erbaut wurde. Von ארמד ist ארמד bloß eine Erweichung. Die Griechen sprachen wohl

<sup>1</sup> NEUBAUER 199; HAMBURGER RE des Judent. II, 1247; BUHL 221 (mit der Aussprache Ula oder Ola; in PEF Quart. Statem. 1877, 86 Osheh geschrieben).

<sup>2</sup> Mein: Synod of Usha, in Jewish Enc. 11 645.

<sup>3</sup> RAPPAPORT in dem Realwörterbuche 'Erech Millin I 233.

<sup>4</sup> Heute Tell Arfad nördlich von Haleb, ZDMG 25 258 f.

<sup>5</sup> Die keilinschriftlichen und ägyptischen Formen von Arwad = Arados hat man am besten bei H. CLAUSS ZDPV 30 10 f.

<sup>6</sup> Von D. H. MÜLLER, Südarabische Altertümer im kunsthistorischen Hofmuseum, Wien 1899, S. 7.

'Aρταδ (mit Digamma), dann 'Αρυαδ, dann 'Αραδος 'Aραδος '. Die kleine Insel, auf welcher Arados lag, ist ein "meerumspülter Fels" (Strabo), der gewiß Substruktionen erforderte, ehe eine Stadt und eine Stadtmauer aufgeführt werden konnten. Diesen Vorgang spiegelt nun das Wort wieder: auf Pflaster gebettete Stadt. "Eine mächtige Umfassungsmauer, die dicht auf den Kanten des steil abgesprengten Felsenrandes... sich erhob, reichte im Altertume fast um die ganze Insel herum und ließ nur auf der Ostseite den Hasen frei... Imposante Überreste jener Besestigungsmauern sind noch vorhanden" (PIETSCHMANN, Phön. S. 37).

Von VTDT stammt TTDT — Lehne (Cnt 3 10). Eine regelrechte alte Partizip-Form stellt nun dar der Ortsname DTDT, die bekannte Lagerstätte der Israeliten (Ex 17 1 usw.). In der Wüste freilich sind es nicht gewaltige Bauten, die diesen Namen verursachten, wohl aber bildet eine Art Estrich der vom Kleinvieh geworsene Mist, der an der Sonne hart wird<sup>2</sup>; hierfür verweise ich in Kürze auf den Ausdruck MTTDM (b. Nidda 28<sup>2</sup>) mit R. Nathans Erklärung ('Aruch 6, 299) und auf die interessante Schilderung von TRUMBULL, Kadesh-Barnea, London 1884, S. 273. Von der Schashürde haben alle Städte namens TD usw. ihren Namen (s. w. unten).

- 20. אשען קסאט, השען היאטן, bedeutet sicher den sich stark fühlenden sicheren Ort. Der Begriff משנן, השנן das Land in Ruhe, Sicherheit bewohnen, gehört ja zu demselben Begriffskreise. Wenn noch אשען, wie wahrscheinlich, mit שאט verwandt ist, so gehört אשען in eine Gruppe mit בית שאן (s. w. u.); auch an den zweifelhaften Ortsnamen במח (II Sam 89; I Chr 189) ist zu erinnern; ein anderes n. pr. ist מכוח Gen 22 24.
- 21. Der babylonische Ort בני כימי "Felsenhaus" besagt deutlich die Bauart oder wenigstens das Gefühl der Erbauer und Bewohner. Infolge der Bezeichnung "Haus", wie oft in Städtenamen (vgl. Bethel), gehört übrigens dieser Ort und alle desgleichen in die dritte Liste (w. u.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es gab ein 'Αραδος, Name je einer Insel, im persischen Meerbusen und bei Kreta; beide können von Phöniziern ihren Namen haben. Dagegen ist der Gadite (Gen 46 16 Num 26 27) wohl ein einheimischer israelitischer Name. Der mythische Held von Arados heißt hingegen 'Αρουδαῖος (var. 'Αράδιος) bei Josephus, Ant. 1, 6, 2 § 138.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wenn schon nicht von אור, in der Form קסדת, so kann man wohl אור althebräisch und neuhebräisch — Rinderstall von ששר, über אוא, Mist, ableiten, wie in Mandelkerns Konkordanz vorgeschlagen. Vgl. auch neuhebräisch דייר Vieh in den Stall treiben, aber auch: düngen (Levy 1 385; vgl. דור w. u. no. 30).

<sup>3</sup> b. Berach. 31a; NEUBAUER 347.

22. Der babylonische Ort בי כחיל Be-Kathil! hat seinen Namen wohl von der Mauer (nh. כותל , auch aram. כתלא), mit der er umgeben war; demzufolge von derselben Art wie Uscha (s. oben no. 18).

נדר .s בית נדר.

- 23. Was auch immer der Sinn des biblischen Wortes אָלָהְ (Wall?, Bastion?, Kastell?) sein mag, soviel ist gewiß, daß es irgend eine Befestigung bedeutet, und so darf der Ortsname<sup>2</sup> Beth-Millō (בית מלא) II Kön 12 21) als "Festungshausen" gedeutet werden; das daneben stehende wird wohl auch in irgend einer Weise mit אַלָּל, מַסְלָּה, מַסְלָּה, מַסְלָּה, בַּעִּבְּאַבָּה, zusammenhangen.
- 24. In dem biblischen בית צור, auch in den Makkabäerkämpfen oft erwähnt<sup>3</sup>, sehen wir wieder einen der Orte, die den Bewohnern das stolze Gefühl der Stärke und Sicherheit gewährten; wegen צור gehört es übrigens zu דע = Tyrus.

Dies führt uns auf eine, wie es uns scheint, wichtige Erkenntnis. Die Rabbinen haben oft Gelegenheit, den Handelsverkehr der Juden mit den

b. Chull. 64b und oft, NEUBAUER 388.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daß es ein Ort außerhalb Jerusalems ist, scheint mir aus dem Zusatz אירד סלא, wo man nach Silla hinabgeht" hervorzugehen; nach Stade (Gesch. d. Volkes Isr. I, 343) ist es aber der Palast in dem Bastionsraum zu Jerusalem.

<sup>3</sup> Schürer, Gesch. 13 207. Die bei Eusebius befindliche Namensform Βηθοωρώ (Onom. ed. Klostermann 52 2) gibt immerhin zu denken; s. jedoch w. u.

<sup>4</sup> Alles notige hat Schurer, jetzt bereits 4. Aufl. II, 170ff.

<sup>5</sup> Dies scheint in der Tat vorzuliegen in der ägyptischen Form Bit-sanra, mit zweifacher Liquida (ZDPV 30 15), und gerade für die älteste Zeit ist diese vollere Form recht passend,

heidnischen Nachbarn und Landesgenossen zu besprechen ; dabei besprechen sie auch den Besuch der Märkte der phönizischen und philistäischen Handelsstädte, die wegen ihres kultischen Charakters besonden bedenklich schienen. Es heißt nun in einem tannaitischen Texte: "Drei Märkte (ידידים) gibt es: Der Markt zu Gaza, der Markt zu Akko, der Markt von בומנה; der beste unter ihnen ist der zu בומנה. Aus ganz Palästina sind drei Handelsstädte herausgegriffen, worunter begreiflicher Weise Gaza und Akko, und neben diesen zwei bekannten figuriert das obskure ובומנה! Nun hat aber die Parallelstelle, die sonst wörtlich mit jener übereinstimmt, die Lesart past, und dies kann mit vollem Rechte in בשנן (ש und ש sind graphisch leicht zu verwechseln), das ist ברשנן emendiert werden, eine Form, deren zweiten Teil wir oben ebenso erschlossen haben. Die Form בומנה nun (lies בישנה) repräsentiert ein aramäisches Bešana<sup>5</sup>. Dabei ist zu bemerken, daß die Leute von Beth-San durch ihre schlechte Aussprache berüchtigt waren (b. Megilla 24b, j. Berach. 2 4<sup>d</sup> Z. 48). Das verdrießliche Rätsel ist nun gelöst; Skythopolis verdient gewiß unter den größten Handelsstädten Palästinas genannt zu werden; ja, es war in gewissem Betracht der wichtigste Handelsplatz, nämlich für die galiläischen Gegenden, und der Mann, der diese Behauptung mit seinem Namen deckt, ist R. Jochanan, der ansangs des dritten Jahrhunderts in Tiberias, also in der Nähe von Skythopolis lebte, zu einer Zeit, als das Gros der jüdischen Bevölkerung sich in Galiläa konzentrierte; nun war Skythopolis in der Tat das wichtigste Handels-Was wir von den heidnischen Kulten und dem emporium für sie. Handel von Skythopolis wissen<sup>6</sup>, rechtfertigt vollauf die Beziehung jenes Ausspruches auf Skythopolis<sup>7</sup>.

Im Mišna-Traktat Abeda Zara (= Götzendienst), wo 14 unter anderem von den Verkausstellen von Beth-Sean gesprochen wird; in allerjüngster Zeit unter anderem zugänglich auch durch die deutsche Übersetzung von P. Krücker (Ausgewählte Mischnatraktate von P. Fiebig, 4, Tüb. 1907); nur muß ich bedauern, daß in der Kommentierung, wie mir scheint, recht unwissenschaftliche Motive unterlausen!

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> jer. Aboda Z. I, 4, 39 d Z. 27. Vorher R. Jochanan: nur einen derartigen Markt wie der zu בומנה haben die Rabbinen untersagt.

<sup>3</sup> NEUBAUER 262 denkt an den Sklavenmarkt unter der Abrahams-Terebinthe von Hebron — gewiß unbefriedigend. — Außerdem werden noch die Märkte von Tyrus und Cäsaren namhaft gemacht: jer. ib. u. Sifre Deut. § 306 p. 1322 ed. FRIEDMANN.

<sup>4</sup> Genes. Rabba c. 47 Ende.

<sup>5</sup> In Septuaginta und Josephus kommen, wenn auch nur als Varianten, die Formen Βηδοάνη, Βεδοάνη, Βηδήσανα usw. vor; man kannte also diese Stadt auch unter diesem Namen.

<sup>6</sup> SCHÜRER II4 38. 51. 77 unter Anführung der Literatur.

<sup>7</sup> Allerdings kann ich nicht sagen, warum gerade hier die Stadt in der ungewöhrten Form בשנף und בשנה erscheint.

Ad vocem Σκυθόπολις. Die Gleichung בית שאן = Σκυθόπολις ist trotz allem darauf verwandten Scharfsinn und der fleißigen Sammlung sämtlicher Instanzen bei Schürer (II 171f.) nicht aufgeklärt. Folgende Vermutung dürfte nicht schlechter sein als die dort angeführten. Der Grieche, der in seiner Sprache keinen sch-Laut hat, hörte und sprach Bηθ-σάν. Fragte er seinen Geschäftsfreund oder Gastfreund, einen Syrer oder einen Juden, was besonders der zweite Bestandteil dieses Wortes bedeuten mag, so erhielt er von diesen Aramäern wohl die Auskunft, san bedeute Schuhe<sup>1</sup>. Sofort übersetzte sich das der Grieche in Σκυτόπολις<sup>2</sup> = Leder- oder Schuster-Stadt<sup>3</sup>. In Inschriften kommt noch für unsere Stadt Σκυτόπολις (mit t) vor; dies schreibt man natürlich auf Rechnung des unwissenden Steinmetzen, für uns aber ist das eine korrekte Schreibung. Erst als der Mythos sich auch über Palästina ergoß (z. B. von Perseus und Andromeda in Joppe), ließ man in Verbindung mit Dionysos (s. Plinius und Solinus) Skythen in Palästina sich ansiedeln, und dieser mythologische Charakter ist eigentlich vorherrschend in der ganzen Sage, und erst der christliche Autor Synkellos spricht von der Ansiedelung der Skythen in rein historischem Sinne. Der Geschäftigkeit des Mythos nun verdankt unsere Stadt den Namen Σκυθόπολις, in Wirklichkeit wollte man, wie uns scheint, Σκυτόπολις = Schusterstadt sagen.

בצרה in Mch 2 12 verträgt kaum eine andere Erklärung als: Hürde, Pferch<sup>4</sup>. Dies ist aber bestimmend für die Bedeutung der vielen Städtenamen von der Wurzel בצר. Anfänglich Hürde, wurde der Platz zum Orte und zur Stadt (vgl. מנדל עדר), oder aber die Einkreisung, wie sie zur Hürde diente, wurde metonymisch auf die Mauerumfassung der Stadt übertragen. Derart sind a) Die Asylstadt בצר (Dtn 4 43 Jos 20 8 usw.). b) Die bekannte edomitische Hauptstadt הבצרה Get verden im Oxforder var (Jes 34 6 Jer 49 13 22; ib. 48 24 usw.) 6. Sehr gut werden im Oxforder

י So wird schon אוס Jes 94 erklärt; man kennt die Wurzel assyrisch, jüdischaramäisch, syrisch und äthiopisch, und besonders jüdisch-aramäisch ist איס שמאנא Schuhe ein geläufiges Wort (Levy, Targ. Wb. II, 50).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ein solches gibt es in Libyen, s. PAPE, Wb. der gr. Eigennamen 3.

<sup>3</sup> Für das geläufige Μα genügte πόλις, was ja auch passend ist.

<sup>4</sup> Die Untersuchung von Hoffmann in ZA 1887, 49 hat "Streinkreis" (Kraal) dafür herausgefördert; für die Sache einerlei, denn die Schafhürde kann ebensogut Steine zur Einfassung haben, wie Erde und Holz; vgl. w. ע. נדרות צאן.

<sup>5</sup> Über deren Verhältnis zu בצר s. meine Lehnwörter 2 142, wo בוצרה als Neugründung der Römer = Bostra figuriert, wohl hervorhebend, daß es ursprünglich semitisch ist.

<sup>6</sup> Zu Gen 36 33 bemerkt R. Abbahu (lebte in Cäsarea Mitte des dritten Jahrhunderts): als das übrige Edom (= Rom) aufgehört habe, dem römischen Reiche Kaiser

unter Vergleichung mit יבי rough stone, אברון Land mit scharfen Steinen. Gerade die Festigkeit von Bostra wird gerühmt ("eine schralte Festung [φρούριον]... von den arabischen Königen mit Mauern umgeben", Damascius), und noch Ammianus Marcellinus rühmt ihre starken Mauern. An אברון und במדו – Festung soll bloß erinnert werden. Dagegen ist neben שבו das Vorkommen eines edomitischen Clans במדו (Gen 36 42) stärker zu betonen. Inschriftlich sind beide genannten Städte unter demselben Namen bezeugt: באברון in der Meša'-I Z. 27, אמבון חם חם חם חם חם חם חם השבו האברון האברון באברון וואס האברון ה

Ich denke, daß die Tätigkeit des Umringens, des Einfriedigens derart an der Spitze und im Mittelpunkte aller Arbeiten stand, daß das אָלָּגָּי, מבּנָּי Arbeiten, Kunstarbeiten überhaupt, gerade wie אַרָּי, הְשָּׁיה Arbeiten, Kunstarbeiten überhaupt bedeutet, ohne Rücksicht auf die Art der Arbeit, wo es doch der Etymologie nach in erster Reihe das Steinschneiden bedeuten sollte. Für Jer 6 מִבְּנָּי wurde מִבְּנֵי der Goldprüfer (von מִבְּנֵי — Gold?) vorgeschlagen, so

zu liefern, habe בצרה sie geliefert; deutliche Anspielung auf Philippus Arabs, der in Bostra geboren wurde. Also wußte man, daß בצרה Bostra.

EBENZINGER in Pauly-Wissowa RE 3 790-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> BENZINGER ib. will eine Stadt dieses Namens freilich nicht gelten lassen; er denkt an die Stadt Botrys.

<sup>3</sup> b. Megilla 14 a und Parallelstellen.

<sup>4</sup> Deut. Rabba c. 1. LEVY übersetzt; befestigt, was am Ende dasselbe in.

daß man hier bereits einen Arbeiter hätte, dessen Bezeichnung etwa auf unseren Stamm zurückgeht. Darauf führe ich nun die merkwürdige Erscheinung zurück, daß neuhebräisch an einigen Stellen das Metier, Handwerk oder der Lebensberuf mit dem Worte (immer mit Suffixen versehen) bezeichnet wird, ganz in dem Sinne des sonstigen אומנות = Handwerk. So z. B. Gott spricht zu Israel: "Gebet nicht auf euer Handwerk und das Handwerk eurer Väter"! Ein Körnchen althebräischen Sprachschatzes wäre uns hierin erhalten geblieben.

27. Der Name der bekannten phönizischen Stadt גבל (Aussprache Gebal, doch s. w. unten) wird unisono als Höhe, Berg erklärt2; hebräisch גבול Grenze (von Bergen gebildet), arabisch gebl = Berg, hangen damit zusammen; noch heute heißt der Ort gebeil جُبُيْل Die Griechen nannten die Stadt Βύβλος oder Βίβλος (beide Schreibungen sind gut bezeugt), und da entsteht nun die Aufgabe, das Entstehen dieses Namens zu erklären . In der Bibel (Hes 279) wird נבל gefunden (wo LXX: ol πρεσβύτεροι βιβλίων), doch muß diese Aussprache zumindest in τεβαλ, mit Kamez, emendiert werden, wie innerhalb der Bibel (ψ 83 8) die Gegend südlich vom Toten Meere, das Gebalene der Griechen, genannt wird5. In der phönizischen Nomenklatur hat man nämlich gerade solche Formen: die Stadt Demarus griechisch Tamyrus, ממר griechisch Simyra Gen 10 18, ib. החמתי, vgl. auch הנכר ib. 19 an der philistäischen Küste). Nun zeigt aber das Beispiel von צמרי (vgl. דְרָנִים דרן Jes 21 13; מדן Gen 25 2 und מדנים ib. 37 36, wenn korrekt), daß das Gentile von Gebal נבלי lauten sollte, also nicht הגבלי Jos 135, wo LXX L. in der Tat Γαβαι, lies Γαβαλ hat, und nicht הגבלים I Kön 5 32 (wo man freilich Korrekturen vornimmt), Formen, die vielmehr בכל oder נבל voraus-

Exod. Rabba c. 40 Ende אל תניחו בְּצְרְכֶן וּלֹא בַּצְרְן של אבותיכם, vgl. Pesikta R. c. 6 Ende, während in b. 'Arachin 16b das normale אומנות dafür steht. Die Schwierigkeit wurde bemerkt von Bacher, Agada d. pal. Amoräer I, 29I, siehe auch meine Bemerkung in Vierteljahrschrift für Bibelkunde, talm. u. patr. Studien 1907, III, 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Movers II, 1, 103; RITTER Erdk. 17, 1, 13; RENAN, Mission en Phénicie 177; PIETSCHMANN 46; BENZINGER in Pauly-Wissowa RE III, 1099; GESENIUS Hwb. in den verschiedenen Auflagen.

<sup>3</sup> BAEDEKER<sup>6</sup> 296. WINER Rwb. I, 206 lehrt unsere Stadt von خبكة, die weiter nördlich bei Laodicea liegt, unterscheiden; der Name aber ist offenbar derselbe.

<sup>4</sup> Gewöhnlich begnügt man sich, zu sagen, aus gibel (supponierte Aussprache) hätten die Griechen Byblos gemacht (z. B. BENZINGER a. a. O.).

<sup>5</sup> Für dieses בכל möchte ich umgekehrt נבל ansetzen, denn Targum und Samaritaner haben für Se'ir (offenbar dieselbe Landschaft) בְּלֶּלָא = gabla (s. Winer 1, 397, Levy Trg. Wb. I, 123), und das ist die rechte Entsprechung nach Analogie von נברא ,נבר (נוברא), während Worte wie יְרֶב, יְקָב ihren langen Vokal behalten. Bei Josephus hat man Γαβαλίται und Γοβολίτις (s. Nieses Index).

setzen. Aus uns unbekannten Gründen wird wohl auch diese Form existiert haben<sup>1</sup>, und so hat man bei Βίβλος von ihr auszugehen, nämlich von einer qiti-Form; nahe dazu steht die quti-Form<sup>2</sup>, und so hat man auch Βύβλος. Wir machen also einen Unterschied zwischen dem Stadtnamen und dem Gentile und leiten die gr. Form von diesem letzteren ab, um so mehr, als die Griechen viel früher als mit der Stadt selbst mit den Stadtbewohnern, die als Kaufleute zu ihnen kamen, bekannt werden mußten<sup>3</sup>; so gilt es auch für sicher, daß die Griechen früher ihr Wort Φοίνικες als Φοινίκη gebildet haben (GUTSCHMID, Kl. Schr. II, 21f.); gibl verwandelte sich nun infolge Assimilation in gr. Munde zu bibl, bibl-os.

י Vgl. מצרי Egypter, das doch nicht direkt von מצרי stammt. Inwiefern noch das Phönizische eigenen Sprachgesetzen folgt, entzieht sich meiner Kenntnis.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Gesenius-Kautzsch, Gramm. 27. Aufl., \$ 84 a.

<sup>3</sup> Movers II, I 103 Anm. setzt phon, gybl, hebr. gobel, als ältere Aussprache an und meint, dem gr. Namen Βόβλος, Βίβλος liege die phon. Aussprache gobl, gybl, gibl sagrunde; bei Benzinger a. a. O. heißt es gar, der phon. Name habe ursprünglich "wahrscheinlich" gibul gelautet. In phon. Inschriften hat man nur המל (a. Lidzbarski, Hb. l, 248), auch און (w. unten), wie will man da ohne das Hebräische auf die Aussprache schließen? Das Griechische allein berechtigt zu einer solchen Folgerung nicht. Heute kennt man freilich die ägypt. Form Kupni, die assyr. Form Gubla (Muss-Arnolt is Transactions 23 125; ZDPV 30 24).

<sup>4</sup> In der Anmerkung u. a. βόβλινα ιστία Her. II, 96. Zu vgl. βίβλινος οίνος bybl. Wein, wovon weitläufig Hehn Kulturpfl. und Haustierer, 568 f.

<sup>5</sup> Movers beruft sich hierbei auf M. Sachs, Beitr. zur Sprach- und Altertumsforschung. [Aus j. Quellen]. II, 188 ff. Nun will aber Sachs weitläufig gegen die talmudischen Quellen beweisen, daß "" ursprünglich Byblospapyros bezeichnete, webber Name später auf das Pergament übertragen worden sei, was Movers mit Recht bezweit

Weise der Name der Stadt Byblos etymologisch-mythisch von der ägyptischen Byblospflanze abgeleitet; allein offenbar verhielt es sich wie in allen derartigen Fällen umgekehrt: wie nach einem schon angeführten Beispiele, die Pergamena von Pergamus, wie die Seide von der Stadt Seida oder Sidon herkommt, wie die ähnlichen Namen Τύρεα, Babylonica, Damast<sup>2</sup> u. a. entstanden sind, so ist auch hier der Name des Ortes, von wo die Verbreitung der Ware ausgegangen war, auf diese übertragen worden." Dieser Sachverhalt bezüglich βίβλος kann heute als anerkannt gelten 3. Für בוול Pergament dürfte die Kulturgeschichte dieselbe Bewandtnis einst noch besser bewahrheiten, als es heute der Fall ist. Doch ist גוול = Pergament nicht das einzige, was hier zur Sprache kommen muß, denn bekanntlich existiert neuhebräisch auch ein anderes עול, welches den Steinblock, den unbehauenen Stein bedeutet. Die Mišna lehrt: "Dort wo man aus לבינין, Quadern (נוית), כפיסין, (נוית), Ziegel (לבינין) s zu bauen pflegt, baut man [auch in dem behandelten konkreten Falle]; alles richtet sich nach der Lokalgewohnheit" (Baba Bathra 1 9; babyl. Talm. z. St., 3°, erklärt, unter צויל wären unbehauene Steine zu verstehen). Damit ist nun die Sache komplizierter geworden. Wie kann das eine Wort נויל sowohl den Steinblock als auch das Pergament bezeichnen? Doch nur nach der früher erörterten Logik: auch der Steinblock hatte von Gebal-Byblos seinen Namen. Freilich schleppte man schwere Steinblöcke nicht auf Schiffen von Ort zu Ort, aber die Ware kann auch nach dem Verfertiger und Künstler benannt sein, und die Bibel kennt die Gibliter als Baumeister des Tempels (I Kön 5 32) und von Schiffen (Hes 27 9). Die schweren Werkstücke nun mit der eigentümlichen Bearbeitung, aus denen der Tempel gebaut war, nannte man nach den byblischen Arbeitern גויל , גביל. Die Form ist, um bei Realien zu bleiben,

<sup>1</sup> Das wird nun freilich von KLUGE, Etym. Wb. d. deutsch. Spr. 5 s. v. Sei de für unberechtigt erklärt. Ob man aber nicht μπρ (= σινδών?) von Sidon ableiten könnte? Versuche s. bei H. Lewy, Sem. Frwr. im Gr. S. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Da wäre eine Berufung auf HITZIG passend gewesen (ZDMG 8 213), der auch das gr. μέταξα (vgl. meine Lehnw. II, 331 f.) von Damask ableitet. — Für πάπυρος hat Lagarde, Mitteilungen II, 260 f. den Zusammenhang mit dem Städtchen Bûra, einem Küstenorte in Ägypten, gesucht, von O. Schrader bei Hehn 7 309 skeptisch aufgenommen.

<sup>3</sup> Beifällig aufgenommen von GUTSCHMID (Kl. Schriften 2 17). Siehe auch E. SPECK, Handelsg. d. Altertums, Lpz. 1900, I, 489 u. passim; H. LEWY a. a. O. 172; LAGARDE, Symmikta I, 105; DZIATZKO in Pauly-Wissowa RE 3, 1101.

<sup>4</sup> So, in der dem Ausgangspunkte 523 noch näher stehenden Orthographie mit 3, lautet das Wort in ed. Lowe, Cambridge 1883, und im Ms. Kausmann, s. meine Notiz in MGWJ 51 162.

<sup>5</sup> Siehe dazu die schöne Abhandlung von G. Hoffmann in ZAW 2 51ff. Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 28. 1908.

wie die von אַרְלּ Blei¹; doch ist nicht ausgeschlossen, daß man etwa sprach. Der Name kann bis zu dem salomonischen Tempelban zurückreichen, und es ist nur zufällig, daß die Bibel das Wort nicht hat. Zu dem phönizischen Bau des salomonischen Tempels paßt diese Erkenntnis, das muß man zugeben, vorzüglich. Noch Josephus (B. J. 218 9 § 504), indem er von der galiläischen Stadt Chabulon (Var. Zabulon) spricht und deren Schönheit hervorhebt, glaubt das am besten dadurch zu tun, daß er deren stockhohe Häuser mit denen von Tyros, Sidon und Berytos vergleicht, und die Mišna spricht mehrfach vom tyrischen Hof, vom tyrischen Fenster, nach deren Muster man in Palästina baute. Also war das phönizische Bauwesen in Palästina nicht vergessen².

Im übrigen dürfte das Phönizische soweit dem Hebräischen nahe stehen, daß man in גובל nicht einfach "Berg" sieht, sondern, wie in גובל auch etwas, was den Ort, gewissermaßen als Schutzwehr, schützt; vgl. die Einfriedigung eines Ackers Jes 28 25 3; Einfassung des Altars Hes 43 13 usw.

Von anderen Orten gleichen Namens haben wir schon בכל Gebalene erwähnt. Hierher rechnen wir noch נולף (über אָלָהְיּ, vgl oben Haurân) in Batanaea, bei Josephus Γαυλάνη, wonach die ganze Gegend Gaulanitis, jetzt Golan heißt. Bei den Rabbinen findet sich noch für dieselbe Gegend נבלן gablan mit festem Lippenlaut, aber auch aram und מוללו und אינולנא Auch ein fernerer Ortsname אנורלנא wovon aram. לנורלנא der aus Gebul, findet sich in palästinisch-rabbinischen Texten. Das i hat sich hier erhalten, wie ביל noch vereinzelt vorkommt neben ביל בוו gleiches Schwanken bemerkt man auch im Phönizischen: neben של של Byblos hat man auch אינו ביל Gaulus (Gozzo, Insel bei Malta)6, und nach den Giblitern, den gewaltigen Schiffbauern vor dem Herrn, wird allem Anscheine nach (s. Lexika) auch genannt der γαῦλος (γαυλός), ein rundes phönizisches Kauffarteischiff bei Herodot 3 136 und öfter?

י ובלית in der Mišna, eine Art balkonartiger Anbau an einem Hause (Levy ו 1994), wird im letzten Grunde ebenfalls auf Gebal zurückgehen.

<sup>3</sup> In der Misna findet sich noch כובל der Rain, die Einfassung des Feldes (LEVY I 201)

<sup>4</sup> Vgl. ZDPV 9 165—196; Buhl 247. ist also nicht von גילן, "Kreis" "Umkreis", abzuleiten (Ges. Wb. 14 u. Oxf. Ges.). 5 Stellen s. bei Levy 1 295.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> CIS I 132; Lidzb. Hb. 249; idem, Altsemit. Texte, Gießen 1907, 1. Heft S. 44; 2u עם p führt Lidzb. an plets Gaulitana CIL X, 7508 f.

<sup>7</sup> Davon soll eine ganze Wortsippe nicht verschieden sein: γαυλίς -ίδος Eimer; γαυλός Melkeimer, Schöpfeimer, Bienenkorb. Levy stellt dazu das talmadische spisu und das syr. Labo. (Trg. Wb. I, 128 und 130).

28. בַּרַר richtiger nach LXX Γαδερ: אַדְר (Jos 12 13) kanaanäische Königsstadt, und בית נְּדֶר (I Chr 2 51) Ort in Judäa, בְּדְּוֹר (Jos 15 58 und vielleicht noch an anderen unsicheren Stellen) stammt zweifellos von אַדֶּר Mauer, Pferch aus Steinen جديرة) د ۱۳۳۱ arabisch جديرة) für das Kleinvieh) und נדרת (ה)צאן Schafhürden (Num 32 16 24 36; I Sam 24 4 usw.) zu verweisen. Diese Bedeutung des Wortes lag PHILO so sehr im Sinne, daß er selbst für Γεράρα, das er Γεδάρα las, septum setzt (quaest. in Gen. IV, 176); vgl. SIEGFRIED, PHILO von Alex. S. 195 und 366; Onom. ed. LAG. 189, 7 φραγμός; 6 25 incolatus gedera = maceria, saepes. Näher stammen davon mindestens die Namen von drei Orten: a) הגדרה (Jos 15 36, merke auf den Artikel! I Chr 4 23), b) גדרות Jos 15 41, (mit dem Artikel II Chr 28 18), כ) נדרתים (Jos 15 36). Aber auch עור (Jos 15 21) dürfte etymologisch und zumindest dem Sinne nach hieher gehören. Das berühmte hellenistische Gadara, zur Dekapolis gehörig, hat offenbar denselben Namen. Nicht nur, weil dieser oft mit dem westjordanischen Gazer (113) konfundiert wird et vice versa, sondern an und für sich möchte ich auch dieses 713 dazu stellen; 7 und 1 wechseln ab. Vielleicht auch ייעזר. Der Name besagt die Entstehung der Umwallung aus oder nach Art eines Viehpferches. Im fernen Westen gehört Gades, die phönizische Kolonie am atlantischen Ozean, (phön. ζή, gr. Γάδειρα, lat. Gades, jetzt Cadix) hierher. Auch in der Arabta deserta am Euphrat gab es ein Γάδειρθα (Ptol. 5 193), d. i. aram. גדירתא.

29. Die zahlreichen Orte namens גללנל Gilgal können nur von בל בל Steinhausen ihren Namen haben; ihre erste Besestigung bestand wahrscheinlich nur aus einem Kreis von Steinen; vgl. בנד. Die kultischen "Kromlechs" fallen damit zusammen.

30. Die bekannte Stadt phönizischer Gründung מוֹלְי oder מֹלְהֹי oder אוֹלִי am Meere am Fuße des Karmel, bei den Griechen Δῶρα, Δῶρος ist gewiß = אוֹן וּוּן Hof, Gehöfte, אוֹן וּוּן Hof, Gehöfte, אוֹן וּוּן Hof, Gehöfte, אוֹן אוֹן אוֹן Hof, Gehöfte, אוֹן אוֹן אוֹן Wohnsitz, nh. אוֹן Wohnung. Nach der schönen Untersuchung Fleischers "gehen offenbar alle diese Wörter, und so auch אוֹן oder אוֹן in der Bedeutung Hürde, Stall, Stallung, von dem Begriffe des Umkreisens, Umschließens und Umgebens aus." . Ich möchte nur bemerken, daß wahrscheinlich bh. אוֹן עוֹרָה, Zeltlager

Allerdings ist hier Verwandtschaft mit שור durchbrechen, jaten möglich.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So geschrieben Jos 17 11; I Kön 4 11. Ebenso phönizisch, s. Bloch, Phön. Glossar 26; Lidzb. Hb. I, 254.

<sup>3</sup> Josua 11 2; 12 23; Richt 1 27; I Chr 7 29. - Vgl. 717 77 Jos 17 11; I Sam 28 7.

<sup>4</sup> Alle bestehenden Formen werden registriert bei Schürer II4, 138.

<sup>5</sup> Zu LEVY Nh. Wb. I, 440.

der Nomaden<sup>1</sup>, dieselbe Wortwurzel darstellt<sup>2</sup>. — Auch eine Insel im persischen Meerbusen hieß Δῶρα. Εσυν "Ebene Dura" jedoch in Dan 3 1 wird anders erklärt.

31. Wir hatten bisher so oft mit dem Wechsel des 2 und 1 zu rechnen (vgl. besonders נבלן), daß es nicht allzugewagt erscheinen dürste, wenn wir für דביר, das noch nicht befriedigend erklärt wurde, eine neue Erklärung vorschlagen. Wie von אַרָּל ein אָרָע (BARTH Et. St. § 294) von עוד ein aram. אין איי (P. Smith Thes.) existiert, so konnte in ganz früher Zeit von דור ein 'קור gebildet worden sein, das sich in דניד verhärtete. Das Wort דביר erhält auf diese Weise seine einfachste Erklärung. Gleich זבול – זבול – Wohnung und κατ' έξοχήν – Gottes Wohnung (I Kön 8 13; II Chr 6 2 usw.; vgl. den poetischen Ausdruck בוה קדשך Ex 15 13) ist auch דביר als Bestandteil des Tempels nichts anderes als Wohnung und κατ' έξοχήν Gottes Wohnung, also das Allerheiligste 3. Man muß zugeben, daß das ganz im Sinne der naiven Anschauung der alten Zeit gesprochen ist; ganz analog ist gr. μέγαρον, eigentlich μάγαρον im Sinne des Ausenthaltes der Gottheit, was sonst άδυτον ist, und dieses μέγαρον ist von LAGARDE, H. LEWY 4 u. a. zu hebr. אור, מנור Wohnung gestellt worden. Auch lat. aedes bedeutet eigentlich nur Haus, Bau, und man begreift nun besser, warum im Hebr. für Tempel einfach Haus - בית gesagt werden konnte. - Der Name der kananäischen Stadt Debir, deren man im Gebiete Judas zwei annimmt, erklärt sich hierdurch von selbsts. Der Ort הדברת, דברת (mit dem Artikel, der wiederum sehr bezeichnend ist, Jos 19 12), das Δαβάριπα (var. Δεβάριθθα) des Josephus (Vita § 318, B. J. II § 595, vgl. SCHÜRER I,3 608), heute Debûrije, in Galiläa, ist eine Art aram. Form desselben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ,,Das von einem Zaun aus aufgeschichteten Steinen umgeben ist<sup>44</sup> GES. Hwb.<sup>13</sup>, vgl. Nowack, Arch. I 137.

s So schon Levy 2 156 s. v. מירה. Ib. ein nh. מירה Gehöfte, Dörfer.

<sup>3</sup> Also nicht eig. das Hintere, auch nicht in רביד zu emendieren, wie bei GES. Hwb. gelehrt wird.

<sup>4</sup> Sem. Frwr. im Gr. S. 93 f.

<sup>5</sup> Der Name הב" — Wohnung schien zu wenig signifikant, und so wurde später (nach Richt I II — Jos I5 I5 früher) auch πρη dafür gesagt. Nach Jos I5 49 hieß die Stadt auch πρη; dies möchte ich nun brevi manu in πρη emendieren (so hieß eine Felsenklippe bei Mikhmaš I Sam I4 4) und dieses von πρη — Dorn ableiten, weil nämlich die Felsenspitze wie ein Dorn aussah. Damit gewinnt man einen Wink für die Lage von Debir, die noch nicht ermittelt ist. Die Auffassung von πρη nach minisch πρη, also Grenzstadt, die ich soeben niederschreiben wollte, finde ich in Sied-Pried-Stade's Wb. vorgetragen im Namen von Moore, Am. Or. Soc. Proc. Okt. 1890p. LXX; s. auch Cheyne's Enc. Bibl. II, 2681, wo man gleichsam bedanert, daß der bates die Erklärung widerrusen hat.

Wortes. Inwiesern die Stellen Micha 2 12 und Jes 5 17, wo בכר eine Schashurde bezeichnet, damit zusammenhangen, mag unerörtert bleiben; ein Zusammenhang mit מדבר Trift ist wenig passend, denn Micha sagt "inmitten" usw., was ein geschlossener Raum ist, und nur da "wimmelt" es von Schasen, und bei Jesaja ist eine besondere Fütterung die Hauptsache, wie מחום daneben anzeigt, und das geschieht besser im Pferch und im Stalle.

- 31. Die Stadt Haifa dürfte, wie ihre Schwestern an der Küste, eine phönizische Gründung sein. Doch erscheint der Name πενπ erst in talmudischer Zeit, da aber recht häufig²; Eusebius (Onom. 10831 ed. KLOSTERM.) identifiziert das alte Συκάμινος mit 'Ηφά. Eine Ableitung des Wortes von τηπ = Hafen wäre bei einer Küstenstadt nicht unmöglich; es ist jedoch besser auf die Wurzel von τηπ zurückzugehen: τρπ, umgeben, schirmen, also πενπ die Beschirmung, die beschirmte Stadt, natürlich durch Mauern und dgl. Im Nh. gibt es mehrere ähnliche Bildungen aus diesem Stamm; z. B. τεπ Tunika und Unterärmel, κπενπ usw. 4.
- 33. יבנאל, auch יבנאל genannt (Jos 15 11), das Ἰαμνία der Griechen, u. z. eines in Juda, das andere in Naphtali (dieses im Talmud כפר ימא genannt 6), drückt wie der Personenname יבנה, bloß den Begriff des Bauens

Ebenso, wie die Stadt Hippo in Nordafrika. Suidas s. v. Ίππων unterscheidet davon ausdrücklich ein ἰπῶν mit der περισπωμένη, und das dürfte die ursprüngliche Form des Namens sein, nicht von ἰππος = Pferd.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> NEUB. 197 f. LEVY II, 45. PIETSCHM. Phön. 76 schreibt "Kaiapha oder Hefa" und läßt es den Geburtsort des Hohenpriesters Kaiapha sein!

<sup>3</sup> Siehe G. Hölscher, Pal. in der pers. und hellenist. Zeit, Berlin 1903, S, 66.

<sup>4</sup> LEVY 2 96. 5 Mehreres darüber s. ZDPV 30 27.

<sup>6</sup> NEUB. 225. Da MD Sprachlich nicht "Dorf des Westens" u. sachlich nicht "Dorf des Meeres" (etwa das Meer oder Tiberiassee) bedeuten kann, denn MD aram. ist nicht "Westen", und die Lage sonst nicht erwähnt wird, so dürste in MD etwa bereits das Rudiment von Jamnia zu erblicken sein, vielleicht \*MD.

aus, wie in Oxf. GES. richtig gesagt wird; der der Sicherheit oder der Besestigung kommt nicht zum Ausdrucke, wenn dieser Begriff nicht etwa in dem Komponenten 'M' vorhanden ist.'

34. אני Jos 15 21 vielleicht אני zu lesen nach Analogie von אוני (no. 32), ist an aram. אני (in אוני Gen 31 47), jüd.-aram. אני קאר. Steinhaufen, anzulehnen. אני עות עות אוני Gen 31 47), jüd.-aram. אני אין, איז עות אוני עות איז איז עות א

35. Die in den Kriegen der herodianischen Zeit vielgenannte Festung Machärus wird in rabbinischen Quellen מכבר, geschrieben. Es unterliegt angesichts dieser Schreibung kaum einem Zweisel, daß wir hierin ein gut hebräisches Wort besitzen: קָּבָּרָ ein Gitterwerk am Altar (Ex 27 4 usw.)5, demnach מכבר die durch ein Gitterwerk der Mauen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spaßig ist die "arische" Ableitung von HITZIG: sumpfige Wiese; s. STAR, Gaza S. 113.

<sup>2</sup> S. jetzt die Assuan Aramaic Papyri im Index; freilich besteht keine Einigkeit darüber, ob dort MINN ein Altar oder ein Tempel sei.

<sup>3</sup> T. Oholoth 18 15 p. 617 ed. Zuckermandel. Wegen des historischen Gesichtpunktes s. A. Büchler in Jewish Quarterly Review 13 683 ff. In der genannten Edition steht אוויים, was keinen Sinn gibt; ältere Agg. haben אויים, weshalb ich glaube, אווים in Pl. lesen zu dürfen. — Ein anderer Punkt ist אוים, עסקד אווים, wofür Neue. אווים וופאל iest, nach II Sam 21 18; ich lese אווים, d. i. "Hügel", ein Punkt, der gerade bei Askalon figuriert (RÉJ 56 38); vgl. Sifre Deut. \$ 51 אווים בווים (die Parallelstellen: אווים), und das Ganze erinnert an die bei Dora, einer anderen Küstenstadt, genannten Hügel (אווים אווים). "Hügeland" paßt auch darum, weil gleich אווים דיים דיים folgt, und das sind die Tore, die in die Weinberge führen, vgl. meine Bemerkung in Jewish Quarterly Review 14 745. Was Hildesheimer Beitt. z. Geogr. Pal. S. 2f. an dieser Stelle beibringt, ist völlig ungenügend; so umschreibt er z. B. jenes אווים וויים ווי

<sup>4</sup> Nachweise s. bei SCHÜRER I3 638; in meinem Artikel Machaerus in Jewish Eac. 8 245 und in meinen Ausführungen in der hebräischen Zeitschrift "Jerusalem" 6 250 f.

<sup>5</sup> Onkelos z. St. MATED UNTO, also ATT — MATED, darum Masada so zu erklären, s. w. unten. — Dieses MTD übrigens, das im Aramäischen und danach auch im Neuhebt. recht häufig ist (s. LEVY Trg. Wb. II, 188), eigentlich schon im bh. Trw enthalten, scheint mir als Grundlage dienen zu können für die etymologische Erklärung des Oromanes. ATTW, dem Heimatsorte Jarobeams, I Kön 11 26, wo att in int dem Artikel: das Mas

geschützte seite Stadt. Als Aussprache des hebr. Namens der Stadt dürste מַלְבָּר makhber anzusetzen sein, wie noch des Hierokles "Synecdemus" Μαχαβέρως hat; die Griechen ließen den b-Laut einem supponierten μαχαίρα-Messer zuliebe aus und sprachen machair-ous Μαχαιρούς. Die vereinzelte Leseart מַנְאוֹן, auf die sich Schürer stützt, und die Aussprache מְנָיִוֹן sind zu verwersen. — Wenn Machärus so zu erklären, darf man wohl auch vermuten, daß dessen Zwillingsschwester, die Veste Masada nicht von מְנֵיְהָ Bergseste ihren Namen hat, sondern von dem gleichlautenden מַנְיִה מַנֵּיִר אָרָה Netz¹, obwohl der Mangel an Fischsang am Toten Meere und die Lage auf hohem Berge diesen Sinn nicht sehr empsiehlt.

חס. ו7. מכנציב s. נציב

אס s. no. 23.

גדר s. עדר.

36. אנמון Num 34 4 5 Jos 15 4 ist deutlich von dem Appellativum שנמון — Macht gebildet: die mächtige Stadt, natürlich infolge ihrer Lage oder Festungswerke. Ein Ort אנכם wird auch in späterer Zeit genannt (jerus. Talm., Sanh. 1 18 2. 72; fehlt bei NEUBAUER).

37. Νου Sidon gehörige phönizische Stadt, I Kön 17 9 10 Ob v. 20, vgl. Σάρεπτα τῆς Σιδωνίας Luk 4 26, häufig bei Josephus u. a., das heutige Sarfend<sup>2</sup>, harrt noch der etymologischen Erklärung. Zwar schreibt PIETSCHMANN (S. 58 f.): "Den Namen Sarpat pflegt man von saraf<sup>3</sup> "schmelzen" abzuleiten und in denselben die Bedeutung "Glashütte" hineinzulegen. . Mit Recht ist aber gegen diese Erklärung eingewendet worden, daß saraf zwar vom Schmelzen, aber immer vom Erzschmelzen gebraucht wird (folgt Anmerkung). Die Bedeutung "Schmelze" ist an sich nicht anzuzweiseln." — Doch, denn keine der phönizischen Städte hat von einer Industrie den Namen. Um kurz zu sein, stelle ich κατα τος μεταξικόντας με το συναστικόντας με τος μεταξικόντας καταξικόντας μεταξικόντας καταξικόντας καταξικόν

das Gitterwerk. Die Parallelstellen sind mehr oder weniger verderbt. Im Neuhebr. erscheint jedoch der Ortsname wieder ganz deutlich: מרידה oder היודה (Neub. 275). Es ist der Form nach ganz wie סרידה in Mišna Ohol. 12 2, wo es ein Gitterwerk bedeutet, das vor die Öffnung des Ofens gegeben wird. Den Wechsel der Zischlaute muß man freilich in den Kauf nehmen. מרידא im Targum bedeutet übrigens auch ein Drahtwerk, welches als Waffenbehälter diente (Levy a. a. O.), ist also für die Benennung eines festen Waffenortes um so tauglicher.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unter den phönizischen Städten ist dann an צידין Sidon zu erinnern: Fischfang (nicht Fisch) sagt RITTER Erdkunde 17 1, 43.

WINER Rwb. II, 382; ZDPV 8 25; BAEDEKER 6 238.

<sup>3</sup> Er meint צריפה. — An diese falsche Deutung, sogar in Form des nicht existierenden אריפה, knüpft H. Lewy (Sem. Fremdw. im Gr. S. 147) an und baut darauf weiter, indem er Σέριφος dazu stellt. Vgl. auch E. Meyer, Gesch. d. Altert. I, 232.

zu nh. אַדין. Dieses im Nh. häufig genug vorkommende Wort, das etymologisch von dem überaus stark verbreiteten nh. אור verbinden, vereinigen stammen mag, bedeutet allem Anscheine nach eine aus Weidenruten in der Form eines gr.  $\Delta$  oder unseres A hergestellte Hütte. Zu b. Sukka אורבני לא דאורבני bemerkt eine gaonäische, gewiß authentische Glosse: "Das ist die Hütte der Feldhüter. Jene "D" bedeckt man nämlich mit Weidenruten<sup>1</sup>, deren obere Spitze man ineinander bindet md nach beiden Seiten herüberbiegt, auch bindet man sie bis ans Ende, damit sie unten nicht auseinandergehen?." Das קיש ist also ein kleines lose aus Gezweig (auch aus Stroh) zusammengefügtes Schutzdach, wie es von Hirten und Feldhütern noch heute im Felde gemacht wird. Die Hütten der Lappländer und die "Kathen" der Jäger und Köhler geben uns eine fernere Vorstellung davon; in der Landwirtschaft nennt man sie "Mieten" und "Schober." Merkwürdigerweise will die rabbinische Sage wissen, daß die große Stadt Rom zunächst aus einem solchen zerif bestanden hätte, auch in der Form, daß Remus und Romulus zwei zerifte gebaut hätten3 (man mag dabei an die Hütte des Faustulus gedacht haben). Bei diesem Tatbestande darf um so mehr angenommen werden, daß die phön. Stadt Sarepta, aus einer solchen Weidenhütte entstanden, oder damit verglichen, von daher den Namen habe. Zur Form זימה צייף vgl. דברת דביר (oben no. 31)4. Die Vergleichung mit Σέριφος (eine der kykladischen Inseln) kommt erst jetzt zu ihrem Rechte; allerdings würde man etwa \*Σεριφος erwarten. Wir legen übrigens auf diesen Punkt kein Gewicht. — Die Rabbinen nennen einen Ort a) namens נעת צריפון "Dächer der Hütten", b) namens בית צריפה oder nur צריפה allein, beides in Palästina, c) צריםא, wie es scheint, in Babylonien 5.

38. רצישתא (Talm. j. Demai 2 1, f. 22 d Z. 1), allem Anscheine nach ein samaritanischer Ort<sup>6</sup>, oder doch in der Nähe von Beth-Šean gelegen (ib.), ist der Form nach ganz dem vorigen צריף oben

<sup>্</sup>য Richtiger wäre: Die  $\gamma$ চশাই entstehen aus dachartig susammengestellten Weidenruten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In Kohut, Aruch completum, 7<sub>48</sub>. Ähnlich ist die Erklärung Raži's, zu b. Sukka 19<sup>b</sup>, mitgeteilt bei LEVY 4<sub>228</sub>a.

<sup>3</sup> b. Sabb. 56<sup>b</sup>, j. Aboda Zara I 39<sup>c</sup> Zeile 42; s. LEVY 4222; meine Lehnwörter 2497 f. Infolge dieser römischen Beziehung glaubte ich ib. nach dem Vorgange Mussafia's das W. ηνώ von σάρπος "hölzernes Haus" ableiten zu müssen; dies und auch die Ableitung von scirpus Binse wird von I. Löw (ib. n. Pflanzenn. S. 308) entschieden abgelehnt, und ich pflichte ihm jetzt bei.

<sup>4</sup> Hier fast am Ende der Reihe, erinnern wir wieder an die Wiederkehr dieser Form im Bauwesen (s. oben).

5 LEVY und KORUT a. a. O., NEUR. 352.

<sup>6</sup> NEUR. 278 vgl. 274 N. 3.

no. 19), und ich halte es für eine alte Bildung aus רצף fest aneinander fügen, schichten, wovon רצפה Fußboden, Mosaik (Esth 16, Hes 40 17). (Jes 37 12, II Kön 19 12), eine von den Assyrern eroberte Stadt, die zwischen dem Euphrat und Palmyra lag, dürfte dieselbe Bedeutung haben.

39. Der Ortsname שערים (Jos 15 36 und vielleicht I Sam 17 52) gibt eine Andeutung betreffs der Umfassungsmauer der Stadt; sie hatte zwei Tore. Es kommen hierzu aus späterer Zeit in aramäischer Form:

a) אין הרע oder עין הרע , ein Ort bei Tiberias und Hippos (= Susitha)²;

b) הרעיתא (im Targum I Kön 14 17 Wiedergabe von Thirza³.

Nur weniges von den hier erklärten Städtenamen ist bisher für die hebräische Archäologie verwertet worden; im allgemeinen mußte man jedoch natürlich auch früher auf die Städtenamen bedacht sein; so verweist BENZINGER (Arch. 127) auf die mit [] Quelle zusammengesetzten Ortsnamen, ferner auf Namen wie Râmâ, Miṣpâ, Gebha' u. dgl., welche alle auf die Lage des Ortes hinweisen; die Bauart, wie sie diese unsere zweite Liste bietet, fehlt ganz. Nach unserer Auffassung nämlich sind Namen wie Migdal Gad oder Hazor nicht bloß für den Ursprung (BENZ. 129) und für Entstehung (NOWACK I 149) charakteristisch, sondern auch für die Bauart, wie die Verschiedenheit in der Benennung beweist. Man konnte z. B. einer Stadt sehr gut den Namen Migdal = Turm usw. geben, auch wenn sie nicht aus einem "Hirtenturm" entstanden ist, wohl aber verdiente sie diesen Namen nur dann, wenn eine bauliche Einrichtung denselben rechtfertigte; manche Fälle symbolischer Natur lassen wir dabei natürlich gelten.

### III. Charakter.

Manche Städtenamen geben in appellativischem Sinne bloß den Charakter der betreffenden Ansiedlung an, z. B. עיר – עיר – Stadt, סכות – Stadt, השול – Hütten; andere geben Aufschluß über groß und klein, z. B. עיר עיר weit, klein; wieder andere enthalten bloß den Begriff des Wohnens, z. B. שער – שנוחה –

40. Während wir oben (no. 30 Dora) noch auf die Grundbedeutung

י Neub. 69 f. stellt dazu das יחרשו in Tos. Ohol. 18 15 bei Askalon, s. jedoch oben zu no. 34, wonach dieses nicht selbständiger Ort, sondern ein Punkt in der Gemarkung Askalons ist.

2 Neub. S. 23; nicht identifiziert.

<sup>3</sup> So auch Midras Cant 63 "So wie Thirza": das sind die Frauen von ארידען. Man wird an die Bedeutung von דער, aram. דער, Gefallen an etwas haben, gedacht haben. Aber hätte man so gesprochen, wenn nicht tatsächlich ein Ort namens ארישיה oder אין existiert hätte?

von דור umzäunen, zurückgingen, müssen wir bei dem Namen der babyl. Stadt בי דורא bei der späteren Bedeutung bleiben, denn das ist das ungemein häufig gebrauchte nh. בית דירת — Wohnhaus.

מנוחה s. ינוח

- 42. אוווה Singular von אוווא , welches wohl gebraucht ist, weil der Ort zu zwei Territorien gehörte, nach dem Ausdruck אווי בי עוד דער המנוחר בי עוד בע עד המנוחר וויד המנוחר אווי בי עוד בע עד המנוחר וויד אוויד בי עוד בע עד המנוחר וויד אוויד בי עוד בי עד בע עד מנוחר של בי עוד בי עוד בי עוד בי עוד בי עוד בי עד בי בי עד בי ע

מעון s. no. 41.

43. Gleicher Art ist אין (so ist Kethib zu lesen, nicht אין !GES.<sup>41</sup>! in I Sam 1918f., auch 201, während Kerê ein אין will, erweicht aus will erweicht aus erw

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> NEUB. 347 aus b. Berach. 31<sup>a</sup>.

<sup>3</sup> In einer völlig anders gearteten Untersuchung ist bereits konstatiert worden, daß bei dem uns beschäftigenden Worte die Schreibung mit 2 vorkomme. T. Šebi'ith 46 beschreibt nämlich die Gemarkung von Navaj (W1), so sprach mans aramäisch), im j. Demai 2122 Z. 18 steht jedoch in derselben Sache 'DI (auch in der ed. princeps, Venedig) und dieses muß natürlich 'DI gelesen werden; so richtig A. BÜCHLER [QR 13700-Es ist das heutige Nawa gemeint (Buhl. 247). — Ob 1122 (= 22) I Sam 21 2 naw. hierben zu ziehen, weiß ich nicht.

(Gen 25 15), seinen Namen von dem Begriffe "Wohnen"; davon wohl Ituraea.

44. סכות "Hütten," drei Orte dieses Namens in der Bibel, sind an und für sich klar. א עמק סכות ψ 60 8 übersetzen LXX: κοιλάς τῶν σκηνῶν.

45. In diesem Punkte, wo hauptsächlich Städtenamen wie ער מואב, שאב usw. figurieren sollen, scheint es angezeigt, auch die verwandten und entsprechenden Begriffe zu behandeln. Da ist zunächst der aramäische Ausdruck קָּדֶּב, ein bekanntes Appellativum im Sinne von Stadt, von איך שוש umgeben, umwickeln, mit zahlreichen Derivaten. Dieses Wort ist wie geschaffen zur Bezeichnung der Umfassungsmauer einer Stadt, und in der Tat scheint Schlechthin die Ringmauer zu bezeichnen<sup>2</sup>. Mehr als wir heute kennen, müssen in alter Zeit Stadtnamen mit της gebildet worden sein3; ein sicheres Beispiel ist Σπασίνου Χάραξ in Messene (Steph. Byz.), in palmyrenischen Inschriften אכפסנא , wo man die Gleichung Χάραξ = του unmittelbar sieht. Demnach kann gr. χάραξ (nicht in der Bedeutung Pfahl, sondern in der Bedeutung Veste) geradezu das entlehnte בָּרֶדְּ sein5. So kommen wir erst auf dem Umweg des Griechischen dazu zu erfahren, wie der Name einer biblischen Stadt im Volksmunde aufgefaßt wurde; das Χαράκμωβα des Steph. Byz., das Μωβουχάραξ des Uranios und das Χαράκωμα des Ptolemaeus bedeuten nämlich samt und sonders das alte Kir-Moab, das heutige El-Kerak<sup>6</sup>. Jene gr. Namen und das heutige El-Kerak stammen aus dem Aramäischen, also aus dem Volksdialekt, denn das Targum übersetzt Kir-Moab mit כרכא דמואב, und wir müssen nach jenen Daten annehmen, daß das nicht appellativisch, sondern als Eigenname gemeint ist. Aber gerade deshalb wird die Auffassung des Targums klar, wo es anders übersetzt; קיר חרשת nämlich (Jerem 48 31 36 Jes 16 1) resp. קיר חרשת (Jes

י Wie מירה (s. oben) dürfte auch dieses Wort mit אוד = wohnen zusammenhangen.

<sup>2</sup> LIDZB. Hb. I, 299 unter Fragezeichen.

<sup>3</sup> In PAPE, Wb, der Gr. Eigenn.3 werden 13 Nummern sub Χάραξ aufgeführt, aber die Liste ist keineswegs vollständig.

<sup>4</sup> LIDZB. a. a. O. Die Stadt heißt auch schlechtweg Κάραξ Nöldeke Tabari S. 13 A. 5. Vgl. Τιλ ΝευΒ. 377.

<sup>5</sup> Vgl. LAGARDE, Mitteilungen I, 205 n. H. LEWY Sem. Frwr. im Gr. S. 143, doch hat sich Lewy durch LAGARDE verleiten lassen, das naheliegende סבוב בעומים ב

<sup>6</sup> BAEDEKER 6 136. Quellen s. bei BUHL 271. Was BUHL damit meint, "das Targum übersetzt Klr mit Kerak," weiß ich nicht; in den beiden Stellen Am 1 6 und 9 7

167) wird konstant מדך תוקפהון übersetzt<sup>1</sup>, d. i. Stadt ihrer Stärke. Diese Aussung wurde von PALMER richtig dahin gedeutet, daß harit (حرث) in der Sprache der jetzigen Bewohner Moabs einen Hügel bedeutet'; Voraussetzung ist, daß man אות resp. הרשת mit & liest, was sich in den besseren Texten in der Tat findet. Demnach sollte die biblische Wissenschaft damit aufhören, für die moabitische Stadt auch den Namen Kirhareset in Evidenz zu halten; jene Stadt hiel entweder p allein (Mesa-Inschrift), oder מיר מואב Jes 15 1. Es verhält sich damit, wie mit dem identischen Namen שר מואב in der bald dieses allein, bald ישו in der Bibel gebraucht wird. Ich halte nun den Stadtnamen ערוער, Meša' richtiger ערער, für eine einfache Reduplikation von ערער, gleichwie man in קיקר (Richter 8 10) eine solche von p hat3. Die Septuaginta hat in Dtn 29 nicht unrichtig 'Αροηρ für 'V des Textes. Mit 'V identifiziert man auch קריות Jerem 48 24 und הקריות, Am 2 24, so dal קיר – קריות, jedenfalls ansprechender, als die Identifizierung von שריות mit Rabbat Moab (Buhl 270), wenn auch der gr. Name 'Αρεόπολις (mit "y zusammenhangend?) einige Stütze dafür bietet.

Sonstige Städtenamen mit dem Komponenten kirjah sind bekanntlich recht häufig: קריות חצרון Jos 15 25, LXX αί πόλεις, s. schon oben (no. 32); — קרית ארבעף mit dem Vermerk: — קרית בעל Jos 15 60 18 14; — קרית אוות 22 39, nach LXX πόλεις ἐπαύλεων

hat das Targum Kyrene, wie übrigens auch Aquila, natürlich infolge der Lautähnlichkeit; Buhl hätte Kir-Moab sagen müssen, denn dieses übersetzt das Targ. Jes 15 mit אוואב Neuestens s. A. Musil, Arabia Petraea I, 45—56, 58—62, 359—362.

In II Kön 3 25 hat das Targum ΜΕΊΠ gar nicht gelesen, und es ist in der Tat anzunehmen, daß dieses Wort nur von den anderen Stellen her hingeraten ist, wodurch eine große Schwierigkeit entsteht; das Targum hat richtig nur: "bis kein Stein in der Stadt blieb, den sie nicht geworfen hätten"; jedenfalls mehr und anders als der mas. Text, aber von ΜΕΊΠ keine Spur. Vgl. Onom. 251 79 Δεσέκ: Aquila—Mauer, Symmachus—Wand; ebenso 251 79 Deseth (ed. LAGARDE).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mitgeteilt von Buhl 271; vgl. auch Cheynes Enc. Bibl. II, 2677. Buhl's eigene Vermutung, אמים bedeute "Felsenhöhe", hat nichts auf sich, denn diese Bedeutung kann dem Worte höchstens sekundär eignen. So hat Targ. Onkelos Deut. 32 23 אים שיש של שלים in ganz freier Behandlung des Textes. — In Bredereks Konkordanz zum Targum Onkelos (Gießen 1906) S. 17 ist zu Deut 28 32 und var. אוף verzeichset; in Wirklichkeit steht das Partizip und eine Var. finde ich nicht.

<sup>4</sup> DRIVER zu dieser Stelle, s. auch Enc. Bibl. 2 2654.

- Marktstädte¹; − מרית ספר und קרית ספר (s. oben no. 31); − קריתים, Meša' קריתן; das קריתן in Naphtali I Chr,661 ist offenbar = קריתן Jos 21 32; — Jos 21 34. — Außerdem: Καριαθιάριος? I Esra 5 19. — Καριώθ in Judas Iskarioth des NT. - So, mit A-Laut in der ersten Silbe, wie schon im Hebräischen in קרתה und קרתה, womit auch bh. poetisch קרת in Pausa קרת und phönizisch a קרת zu vergleichen, lautet das Wort im jud. aram. NATE, und so schreiben LXX und Josephus und alle Griechen stets diese aramäische Form; also z. B. Hieronymus in Onom. Cariath, Cariathaim, Cariatham, Cariatharbe, Cariathbaal, Cariathiarim, Cariathim, Carioth. Wenn das Wort ins Griechische Eingang gefunden, so konnte es nur in dieser Form sein 3. Vgl. die vielen arabischen Wortformen mit kariath (= ברך). Auch mit כרך kerak finden sich noch heute viele Ortsnamen in Palästina. In rabbinischen Schriften sind pal. Ortsnamen mit dem Komponenten כרכא sehr selten und unsicher+. Um so häufiger ist der analoge Begriff כפרא כפר Dorf, das heutige kefr, das wir jedoch hier, weil außerhalb der hebräischen Bibel liegend, nicht erörtern wollen. Zu erwähnen sind noch endlich die mit מגדול — Turm zusammengesetzten Ortsnamen (heute megdel) 5; am bekanntesten ist Magdala, der Geburtsort der Maria Magdalena; auch hier figuriert das Wort, das den Charakter eines Ortes zu bezeichnen geeignet ist, als Ortsname schlechthin, wie קיר und ער.

46. צוער Şo'ar wird bereits in der Bibel für "klein" erklärt. Gegensatz ist einesteils הרחוב, andernteils רחוב.

47. Die Hauptstadt der Ammoniter, Rabbat běnē 'Ammon, wird oft kurzweg אוֹם, die Große" genannt. Rabbat Moab ist ganz ähnlich.

Die Stadt הרבה (Jos 15 60) in Judaea hat sogar den Artikel.

48. Außer בית רחוב "weite Behausung" (Richter 1828) findet sich kurzweg ארם רחוב Num 1321, wovon auch der Name ארם בית רחוב oder ארם רחוב herrührt (II Sam 1068, vgl. auch I Sam 1447 in LXX). So heißt auch

z Ich weiß nicht, ob schon bemerkt worden ist, daß die rabbinischen Legenden von einem Markt wissen, den die Moabiter und Ammoniter veranstaltet hätten, auf dem die Israeliten auf Anraten Bileams von den heidnischen Frauen zu Unzucht und Götzendienst verführt wurden (s. z. B. Sifre Num. § 131 p. 47 b); das wäre nun auf die "Marktstädte" zurückzuführen. Die Neueren möchten מולצות für הוצות lesen, ohne daß man wüßte, was damit gewonnen wäre.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. jedoch Cirta, Tigranocerta; hingegen Carthago = ארת חרשת, Carteja bei Algeziras.

<sup>3</sup> H. Lewy, Sem. Frwr. im Gr. S. 141 zu Καρία.

<sup>4</sup> NEUB. 18 24; HILDESHEIMER 39.

<sup>5</sup> Aus rabbinischer Zeit sind analog die Ortsnamen mit אדרא = castra = Festung, auch בולי = βουλή, בורנתא = Festung, besonders Legion heute leģģûn.

<sup>6</sup> Alles Nötige hat BUHL 260 und 270.

t Die Targume setzen oft πυστο für בוווכח, והווכח; das ist κλανεία (s. meine Lehwörter II, 456), das aber sowohl den freien Plats, die Straße, als auch den Marktplets bedeuten kann. Die Begriffe laufen innerhalb der Stadt auf eins hinaus.

# Versuch einer Erklärung des Zusammenhanges zwischen Dolmen, Mal- und Schalensteinen in Palästina.

Von Dr. Hans H. Spoer in Jerusalem.

Wir haben uns daran gewöhnt, von einem swastischen Kreis zu sprechen; vielleicht ist die Zeit nicht ferne, in welcher man von einem Schalensteinkreise redet. Es ist nicht meine Absicht, hier zu zeigen, welche Länder wohl in einen solchen Kreis eingeschlossen werden müssen, noch, ob wirklich irgendwelche Verbindung besteht zwischen den Schalensteinen des nördlichen Europas¹ und denjenigen in Palästina, oder ob dieselben unabhängige Gestaltungen religiöser und sozialer Ideen sind. Sondern ich beschränke mich hier nur auf einen Versuch, basiert auf mehrjähriges Studium dieser merkwürdigen Steinsymbole in Palästina, eine Erklärung zu finden für jene mysteriösen Schalensteine, die jeder aufmerksame Beobachter an zahllosen Plätzen in Palästina findet.

Es ist notwendig zuerst festzustellen, an welchen Orten man solche Schalen antrifft:

- in der Nähe alter Zisternen, Brunnen und Aushöhlungen in Felsen zur Aufbewahrung von Wein und Öl;
- in Gegenden, die jetzt fast unzugänglich sind, auf Felsenwegen weit von menschlichen Wohnungen entfernt;
  - 3. auf Dolmen;
  - 4. auf Malsteinen;
  - 5. an vertikalen Seiten der Felsen;
  - 6. auf flachen Felsflächen z. B. in Gezer, Ta'annek und Megiddo.

Der Zweck der Schalen in Verbindung mit Zisternen und Brunnen ist augenscheinlich. Die großen Schalen, — der Durchmesser mancher derselben ist beträchtlich — benutzte man damals, wie auch noch heute,

Man vergleiche die interessante Zusammenstellung bei W. Jolly in den Proceedings of the Soc. Antiq. Scot. Vol. XVI, p. 300 ff., wo viele Schalensteine abgebildet und Literaturangaben über Abhandlungen in betreff der europäischen Schalensteine zu finden sind.

als Tröge für das Vieh oder zum Waschen von Kleidungsstücken, während die kleineren zum Aufrechthalten der Wasserkrüge dienten. Das letztere gilt auch ohne Zweisel von den Schalen, die sich um Öl- und Weinzisternen herum befinden. Diese Art Schale hat gewöhnlich einen dreieckigen Längsdurchschnitt zum besseren Festhalten der darein gestellten spitzbodigen Krüge.

Wie jedoch lassen sich die isolierten Schalen erklären, die weit ab von menschlichen Wohnungen in die flache Felsoberfläche eingehauen sind? Fragt man einen Eingeborenen, — und der würde eher ein Verbrechen begehen, als seine Unwissenheit einzugestehen, — was für eine Bewandtnis es mit den Schalen hat, so wird er antworten: 'atīķa und dann erklären, daß es Wein- und Ölpressen seien, vorausgesetzt, daß die Schalen groß sind. Tatsache ist, daß diese Schalen, wenn sie sich in der Nähe einer Wohnung befinden, für solche und ähnliche Zwecke benutzt werden, und daraus schließt der Fellache, daß diese einsam stehenden Schalen wirklich für die angegebenen Zwecke ursprünglich gemacht worden seien.

Es bedarf weiter keiner Beweisführung, um auch selbst den Skeptischesten davon zu überzeugen, daß diese Schalen, die oft nur ein paar Zentimeter tief sind, nicht zur Ansammlung von Regenwasser dienten, um das Vieh zu tränken, noch um darein Wasserkrüge zu stellen. Die Erklärung der Existenz solcher vereinsamt stehender Schalen nach einer utilitaristischen Theorie muß als versehlt betrachtet werden, da selbst die größte Schale weder einen praktischen Wert als Öl- oder Weinpresse hat, noch genügend Wasser faßt, um als Trog dienen zu können. Die Erklärung muß daher anderswo gesucht werden.

Man findet auch, wie oben angegeben, Schalen auf Dolmen. In Palästina gibt es Dolmen, mit wenig Ausnahmen, fast nur auf der Ostseite des Jordans. Auf einer Reise nach dem Norden fand ich einen solchen auch auf dem westlichen Abhange des Tabors, nahe bei dem neuen Wege, ungefähr in <sup>2</sup>/<sub>3</sub> Höhe.

Die palästinischen Dolmen bestehen aus drei, vier, fünf oder sechs Steinen, mit oder ohne Boden und Rücken; derjenige auf dem Berge Tabor ist ungefähr 1,25 m hoch, andere sind bis zu 2 m hoch. Die horizontale Platte ist manchmal über 4 m lang und gewöhnlich etwas schief aufgelegt. Das Material, aus welchem die Dolmen hergestellt werden, ist der Stein, der an Ort und Stelle gefunden wird, z. B. metaphorischer Kalkstein, oder ein seuersteinähnlicher Stein, chert genannt.

Für gewöhnlich fehlen den Dolmen diese mysteriösen Schalen, tatsächlich sind nur wenige bekannt mit diesen schalenförmigen Vertiefungen und ich gebe hier eine Liste der Fundstätten solcher Dolmen, bei welchen kein Zweifel über künstliche Bearbeitung der Schalen obwalten kann.

- I. Dolmen in der Nähe von 'Amman ::
- 1. Auf der Südseite der Stadt ist ein Dolmen mit einer Platte, die 4 m O nach W und 31/2 m S nach N milst. Auf der Platte sind verschiedene kleine, durch Kanäle verbundene Schalen, die größte in der Mitte milt 66 cm × 51 cm bei einer Tiefe von 301/2 cm. Die Platte liegt, wie gewöhnlich, schief.1
- 2. Westlich von dem Burghügel befindet sich eine Gruppe von Dolmen. Einer derselben, mit einer Platte von 2,44 m im Geviert, hat mehrere kleine Schalen und an der westlichen Ecke eine Öffnung von 76 cm × 301/2 cm Breite und 71/2 cm Tiefe.2

II. Dolmen in el-kalūḥ القلوح:

- 3. Ein Trilithon mit einer Schale in der Platte an dem verjüngten Ende derselben.3
- 4. Ein gefallener Trilithon mit sechs scharf eingeschnittenen Schalen in der Platte. Diese haben einen Durchmesser von je 251/2, 23, 10, 71/2, 5 und 5 cm und eine Tiefe variierend von 13/4 bis zu 5 cm.
- 5. Ein gefallener Trilithon mit einer Platte von 2,59 m Länge und 2 m Breite, in welcher sich drei Schalen befinden; zwei derselben berühren einander und haben einen Durchmesser von 18 cm bei einer Tiefe von 71/2 cm. Die dritte Schale hat einen Durchmesser von 8 cm und eine Tiefe von 10 cm. 5.
- 6. Dolmen mit einer Platte von 1,37 m × 1,68 m. In dem flachen Felsen auf der Ostseite des Dolmen, ganz in der Nähe, befindet sich eine Schale. 6
- 7. Die Platte dieses Dolmen ist ungewöhnlich dick, 1,53 l.×1,32 h. ×1,37 m breit. Seine Schale befindet sich ganz in der Nähe in dem flachen Felsen und hat einen Durchmesser von 531/2 cm.7
  - III. Dolmen in der Nähe von Heschbon: el-kurmîyeh القرمية:
- 8. Dieser ist der beste aller uns bekannten Dolmen. Die Steine haben den Anschein, als wenn sie künstlich geglättet wären. Es ist ein Trilithon mit Bodenplatte. Die obere Platte ist 2,44 m×2,74 m lang.

<sup>1</sup> Quart. Stat.; PEF 1882, p 76; Survey of E. Pal. 1889, Vol. I, p. 20; CONDER: Heth and Moab3 p. 252. 4 id. p. 128. <sup>2</sup> Survey p. 22. 3 Survey p. 126. 7 id. p. 132. CONDER op. cit. p. 256. 6 id. p. 128. 5 Survey p. 130. Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 28. 1908. 18

Längs zwei Seiten befinden sich sechs bis sieben Schalen, deren Durchmesser zwischen 30 cm bis 46 cm variieren.<sup>1</sup>

9. Mehrere Dolmen mit Schalen in dem flachen Felsen vor dem Dolmen, wie bei denjenigen zu el-kalûh (s. Nr. 5).

IV. Dolmen in der Nähe von Şumiyeh صوميه:

10. Die Platte dieses Dolmen ist 2,14 m $\times$  1,53 m und hat auf den sich verjüngenden Ende eine Schale von einem Durchmesser von 15 cm bei einer Tiefe von 5 cm.<sup>3</sup>

II. Dolmen, ohne Maßangabe, mit fünf Schalen von 10 bis 25<sup>1</sup>/<sub>2</sub> cm Tiefe in der Platte, die eine regelmäßigere Form hat, als man für gewöhnlich findet.<sup>4</sup>

V. Dolmen im Wadi ğideid وادى جديد:

12. Die Platte dieses Dolmen ist  $3,04^{t}/_{2}$  m $\times$  2,59 m, auf ihr sind zwei Schalen von  $25^{t}/_{2}$  cm und  $35^{t}/_{2}$  cm Durchmesser bei einer Tiefe von  $15^{t}/_{2}$  cm. 5

13. Zu Anfang des Tales gideid am Rande der Belka befindet sich ein Dolmen mit einer Platte von 2,59 cm × 1,69 cm, welcher mehr als 40 Schalen aufweist. Die größte Schale hat einen Durchmesser von 25½, cm und eine Tiese von 23 cm. Fünf Schalen besinden sich sast in der Mitte des Steines in einer geraden Linie und sind, wie jene zu 'Ammân, durch einen Kanal verbunden, während die übrigen Schalen an den Rändern der Platte angebracht sind. Dieser Dolmen hat eine Hinterwand.

14. Die Platte dieses Dolmen mißt 3,04<sup>1</sup>/<sub>2</sub> m×2,44 m, hat fünf Schalen, von welchen vier je einen Durchmesser von 18 cm und eine Tiefe von 10 cm haben, während eine Schale in der Mitte der Platte einen Durchmesser von fast 45 cm bei einer Tiefe von 30 cm hat.<sup>7</sup>

15. Die Platte dieses Dolmen ist 2,44 m × 2,29 m; er hat eine Hinterwand. Die so gebildete Kammer ist 1,53 m hoch, 2,73 m lang und 1,08 m breit. Der Boden besteht aus einer Steinplatte, in welcher sich eine scharf eingeschnittene Schale befindet von 30 cm Durchmesser und 15 cm Tiese. Die Steine scheinen bearbeitet zu sein. 8

16. Die Platte dieses Dolmen hat eine Schale von unregelmäßiger Rundung 53<sup>1</sup>/<sub>8</sub> cm × 84 cm und einer Tiefe von 15 cm.<sup>9</sup>

17. Dieser Dolmen hat wie Nr. 15 eine Hinterwand. Die obere Platte ist zerbrochen. In der Bodenplatte befindet sich ein rundes Loch,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Survey p. 163. <sup>2</sup> id. p. 171. <sup>3</sup> id. pp. 2261. <sup>4</sup> Conder op. cit. p. 256. <sup>5</sup> Survey p. 254. <sup>6</sup> id. pp. 2681. <sup>7</sup> id. p. 269. <sup>8</sup> id. p. 270 Conder op. cit. p. 258. <sup>9</sup> Survey p. 271.

dessen Rand zerstört ist, es hat einen Durchmesser von 25<sup>1</sup>/<sub>2</sub> cm und ist ebenso tief. <sup>1</sup>

- 18. Dolmen mit Platte von 3,96 m × 3,04<sup>1</sup>/₂ m Größe, in welcher sich mehrere Löcher von verschiedener Größe befinden.²
- 19. In der Nachbarschaft von Nr. 18 befindet sich noch ein anderer gut bearbeiteter Dolmen mit einer Platte von 3,04<sup>1</sup>/<sub>2</sub> m×2,75 m, welche mehrere roh ausgehauene Löcher aufweist.<sup>3</sup>

Dolmen NO. von Ruğm el-Meseiyik am Rande der Belka:

20. Die Platte dieses Dolmen ist 3,66 m×2,75 m und hat drei Schalen von 8-10 cm Durchmesser bei einer Tiefe von 5 cm. 4

Neben diesen Dolmen erwähnt SCHUMACHER<sup>5</sup> noch andere, die eine Depression in der Mitte haben,<sup>6</sup> ohne daß dieselbe direkt eine Schale wäre. Vielleicht sind diese Steine gerade wegen ihrer eigentümlichen Natur zu Dolmensteinen ausgewählt worden.

Die Araber nennen die Dolmen bet el-rûl; obgleich sie dieselben nicht als heilig betrachten, so erachten sie es jedoch sehr häufig für notwendig, sich gegen den bösen Einfluß der vermeintlichen Bewohner durch Errichtung von kleinen Steinhaufen in der Nähe der Dolmen<sup>7</sup> zu schützen.

Ihre tischähnliche Form legt den Gedanken nahe, daß sie einen Altar oder Opferstein darstellen, während die kastenähnliche Gestalt, besonders derer mit Steinboden, auf ein Grab hinzudeuten scheinen.

Der einfachste Altar war ein Felsblock, I Sam 1430, auf den das Blut der Gottheit ausgegossen wurde. Das Opfermahl, sowie das Verbrennen eines Teiles des Opfertieres gehören einer späteren Zeit an, in welcher eine mehr entwickelte Theologie zur Geltung gelangt war. Derselbe primitive Altar-Fels wird erwähnt in Jdc 620 13198 und Gen 2818ff., an welcher Stelle auch statt auch gelesen werden muß, denn wo die Gottheit erscheint, wird ihr geopfert und dazu braucht man einen Altar und keine masseba. Außerdem scheint v. 11 eher auf einen flachen Stein hinzuweisen, da er ja als Kopfkissen diente, als auf einen langen, säulenähnlichen Stein, der wohl schwerlich solchem Zwecke dienen konnte, wenn man nach dem urteilen darf, was noch an masseboth, groß und klein, im Lande zu sehen ist.

Der primitive einsteinige Altar wurde erweitert durch die Hinzufügung anderer Steine, wie die Erzählung des Vertrags zwischen Laban

Survey p. 272. 2 id. p. 266f. 3 id. p. 268. 4 id. p. 273.

5 ZDPV 1886. Across Jordan 1886. The Jaulan. 6 Abila Pella and North 'Ajlun p. 173. 7 z. B. im Jordantal. PEF. Quart. Stat. 1882 p. 77 f. 8 Die Erzählungen Jde 6 20 ff. und 13 19 ff. sind wohl nur Varianten derselben antiken Erzählung.

und Jakob zeigt, Gen 31 46 48 51. Der 53 ist der Altar, welcher bei diesem feierlichen Vertrage errichtet wurde und in dessen Nähe man die Opfermahlzeit einnahm. Man mag in dem 53 das Äquivalent des Dolmen sehen, welcher aus einem einfachen heiligen Stein durch Hinzufügen von anderen Steinen in einen erbauten Altar umgewandelt wurde. Wir können hieraus schließen, daß die Jakob- und Laban-Erzählung in ihrer gegenwärtigen Form jünger ist als I Sam 14 33 oder selbst Gen 28 18, welche Erzählung, trotzdem sie von später Hand überarbeitet ist, nichtsdestoweniger die alten Züge treu bewahrt hat, nämlich, daß in dem heiligen Stein ein Numen, el, residiert, eine Aussaung, welcher man im AT sonst nirgends begegnet und welche vielleicht schon verloren war, als die Handlung I Sam 14 33 f. vorgenommen wurde.

Der aus mehreren Steinen bestehende Altar Gen 31 46 ist das Produkt eines höher entwickelten Kultes. Das Opferblut wurde nicht mehr einfach über den flachen Opferstein ausgegossen, wobei vieles auf den Boden lief und vom Erdreich aufgesogen wurde, wodurch der Gottheit, die in dem Steine wohnte, ein Teil des Opfers gleichsam entzogen wurde. Es war vielleicht dieses der Grund, weshalb die alten Araber oft unter ihrem Götzensteine eine Höhle hatten, in welche das Blut des Opfers lief; dasselbe war auch der Fall in Jerusalem, wo unter dem Altarfels sich eine Höhle zur Aufnahme des für die Gottheit bestimmten Opferblutes befindet. Es ist der Natur der Gottheit angemessener, daß sie trinkt, da Durst ein subtilerer Appetit ist als Hunger und flüssige Nahrung einem feiner organisierten Körper mehr angemessen ist. 2

Der nächste Schritt in der Entwicklung dieses Gedankens führte zur Verbrennung des Opfers, oder eines Teiles desselben, wodurch man glaubte, die grobe materielle Masse in eine verseinerte, ätherische umzugestalten, so daß sie als Mahlzeit der Gottheit dienen könnte. Bei den Hebräern wurde diese letzte Entwicklung der Opferidee in der Zeit des Deuteronomiums erreicht, in welcher das Gesetz entstand, daß alle Opfer an einem bestimmten Orte dargebracht werden mußten, 125.

Der Dolmen ist der heilige Opferstein, welcher durch Unterstellung anderer Steine, Gen 28 18, der direkten gefahrbringenden Berührung mit dem Boden entzogen wurde. Die Gefahr lag einerseits darin, daß der heilige Stein selbst entheiligt wurde durch äußere Verunreinigung, die leicht stattfinden konnte, wenn der flache Stein auf dem Erdboden lag; andererseits war es gefährlich für den Menschen, welcher der Gegenwart

WELLHAUSEN, Arab. Heidentum<sup>2</sup> p. 103. 

Odyssee Buch XL

des Numens in dem heiligen Steine nicht bewußt, durch irgendeine unbedachte Tat die Rache desselben herausforderte. Die Erhebung des heiligen Steines mag auch außerdem noch vorgenommen worden sein, um ihm eine Ehrenstellung unter den anderen Steinen zu geben.

Den Höhlen, deren schon Erwähnung getan wurde in Verbindung mit den arabischen Götzensteinen und der sachra in Jerusalem auf dem Tempelplatze, entspricht die charakteristische Schale, welche sich häufig vor dem Dolmen befindet und ebenso wie jene zur Aufnahme des Opferblutes bestimmt ist. Die Schalen vor den Dolmen liefern vielleicht die Erklärung für die Existenz so vieler einzelner Schalen, die man überall in Palästina, besonders auf der Westseite des Jordans findet. Die fast gänzliche Abwesenheit von Dolmen auf dieser Seite des Jordans ist bemerkenswert, besonders im Hinblick auf die vielen Dolmen auf der Ostseite. Für dieses Phänomen finden wir die Erklärung in der israelitischen Geschichte: in dem Befehl Dtn 12 2ff., wonach alle Heiligtümer der Ureinwohner zerstört werden sollten, alle מצבות und alle מצבות, eine Verordnung, die König Josia, gemäß II Kön 22 f., zum Austrag brachte. Der Dolmen-Altar konnte, da er aus losen Steinen erbaut war, leicht zerstört werden, anders stand es aber mit den in den Felsen gehauenen Schalen, die vor den Dolmen angebracht waren.<sup>2</sup> Da die Hauptsache, der heilige Opferstein, zerstört war, so hatten übrigens die Schalen keine weitere Bedeutung. Josias Macht erstreckte sich nicht über den Jordan hinaus, und da dort kein ikonoklastischer König gegen andere Kulte kämpste, so blieben im Ostjordanlande die heiligen Opsersteine verschont.

Lassen sich der Gebrauch und die Existenz der einen Schale vor dem Dolmen auf obige Weise erklären, dann entsteht die Frage: wie läßt sich die Vervielfältigung der Schale und ihre veränderte Position auf der Platte des Dolmen erklären?

Mir scheint die Schale unten vor dem Dolmen ein älterer Kultgegenstand zu sein als die vielen Schalen auf der Platte, ebenso wie der
Einsteinaltar älter ist, als der aus mehreren Steinen errichtete AltarDolmen. Aus denselben Gründen, aus denen man den einfachen heiligen
Stein hochstellte, hob man wohl auch seinen Adjunkt, die Schale, und
brachte sie in der bequemsten und natürlichsten Stellung an, nämlich
auf der Platte des

r cf. Nr. 7. Ebenso Amman und Heschbon, Survey p. 171. Conder op. eit. p. 256.

<sup>2</sup> So auch CONDER in Quart. Stat. PEF 1882 p. 77.

Das Ausgießen des Blutes ist die älteste Form eines flüssigen Opfen, wie Eccl 50 15 beweist, wo der Wein, der als Libation ausgegossen wird. αίμα σταφυλής genannt wird. Aus anderen Stellen des AT erfahren wir die Existenz von Trankopfern; David gießt das Wasser von den Brunnen zu Bethlehem als eine Libation aus, II Sam 23 17. Die Weislibation wurde bei den Israeliten an dem Fuße des Altars ausgegossen, Num 28 7. Das Trankopfer, unabhängig von dem Brandopfer, ist zweifellor älter als das komplexe Brand- und Trankopfer, in welchem das letzter über das erstere gegossen wurde, wie das Einfache dem Komplexen vorhergeht. Wir mögen a priori annehmen, daß mit dem Gebrauch von Wein und Wasser zu Libationszwecken die Libation quantitativ größer wurde als beim Blutopfer und daß man daher auch eine größere Anzahl Schalen nötig hatte als bei letzterem, da anderenfalls zu viel auf den Erdboden geslossen wäre. Diesem augenscheinlichen Bedürfnisse müssen wir die vielen, oft großen Schalen auf der Platte der Dolmen zuschreiben Wir mögen vielleicht in dieser neuen Erscheinung einen sozialen Fortschritt des Volkes erblicken, von einem ausschließlich Viehzucht treibenden Volke hat es sich zu einer Ackerbau treibenden und seßhaften Bevölkerung entwickelt. Der Charakter der Dolmen als Altäre wird serner durch Namen bezeugt, die in der Überlieferung noch heute fortleben, z. B. der hağr ed-dumm in Obergaliläa.

Jedoch angesichts der Funde, die Dr. SCHUMACHER zu 'ain dakkar' in Dolmen gemacht hat, haben die Dolmen auch anderen als nur sakralen Zwecken gedient. Die Einheimischen nennen dieses Dolmenfeld Kubûr beni israël—Gräber der Kinder Israels. Hier fand SCHUMACHER in Dolmen Knochen, zwei bronzene Ringe und Holzasche. Diese Sachen scheinen auf den Grabcharakter der Dolmen hinzuweisen. Wenn dieses wahr ist, was angesichts der Funde kaum verneint werden kann, wie verhält es sich dann, so mögen wir uns wohl fragen, mit ihrer Eigenschaft als Altäre? Um diese Frage zu beantworten, müssen wir uns kurz vergegenwärtigen, in welchem Verhältnisse sich der alte Semite zu seinem Vorfahren dachte.

Blutverwandtschaft zwischen Gottheit und Verehrer ist ein tiefgewurzeltes Prinzip in der semitischen Religion. 4 Viele arabische Stämme

z In gewissen arabischen Kultgebräuchen wurde Fruchtsaft als Surrogat für Blat benutst. W. Robertson Smith, Kinship p. 261 f. J. Wellhausen, Heidentum 3 p. 125 fl.

Quart. Stat. PEF. 1882 p. 76.
 ZDPV 1886 p. 267 ff. Separatabdruck p. 104. The Jaulan p. 125. Polla de.
 of etc. 4 W. R. Smith, Religion of the Semiters p. 289.

benennen sich nach dem Namen der Gottheit, von welcher sie ihre Abstammung herleiten, z. B. "Söhne des Bedr" (- Vollmondes), "Söhne des Hilâl" (= Neumondes), "Söhne des Schems" (= Sonne). Der Hauptanspruch, den der antike Semite machte, war leiblicher Nachkomme seiner Gottheit zu sein. Das königliche Haus von Tyrus und die edelsten Familien von Karthago machten den Anspruch, direkte Nachkommen des tyrischen Baals zu sein.3 Der Anspruch assyrischer und ägyptischer Könige, auf Gottessohnschaft ist zur Genüge in den Inschriften erwähnt. Aber auch das AT hat uns manche Spuren dieses alten Glaubens bewahrt in den Stammnamen אשר, welches Namen von Gottheiten sind, die ursprünglich als die Ahnen dieser Stämme gedacht waren. In Num 21 29 werden die Moabiter Söhne und Töchter des Kemosch genannt, während in Mal 2 11 eine Frau die Tochter eines fremden Gottes genannt wird, ein Gedanke, der schon dem Propheten Hosea geläufig war, vgl. 57. Obgleich die Stelle in Maleachi sehr spät ist, so beweist sie doch, daß der Schreiber Zustände kannte, in welchen Völker oder Stämme ihren Ursprung auf die Stammgottheit als ihren άρχηγέτης zurückführten. Der Gott-Ahnenkult war dem alten Israeliten ebenso geläufig wie seinen Nachbarn; denn bis tief in die makkabäische Zeit hinein finden wir Spuren dieses Kultes, und es ist daher anzunehmen, daß die einwandernden Hebräer die ihnen verwandten Kulte mit der Übernahme der Heiligtümer auch übernommen haben.

Jedoch müssen wir noch einen Schritt weiter gehen und feststellen, ob Ahnenkult im engeren Sinne auch in Israel geübt wurde.

Die Patriarchen werden wohl niemals als ursprüngliche Gottheiten gedacht, sondern von jeher als Heroen, Götterlieblinge. Jeder der Patriarchen ist mit einem bestimmten Orte verbunden, Abraham mit Hebron, Isaak mit Beerscheba', Jacob mit Bethel und Joseph mit Schechem.

In der Abrahamsgeschichte haben wir vielleicht eine Verschmelzung zweier ursprünglich unabhängiger Kulte, nämlich: den heiligen Baum pha mit seinem Numen, welches ursprünglich hier verehrt wurde, und die spätere Identifikation dieses Numens mit Abraham, dessen Kult von den Israeliten hier geübt wurde, bis er durch den Jahwismus zur Zeit Josias verdrängt wurde.

In Beerscheba', dem Hauptsitze des Heros Isaak, finden wir auch diese Verschmelzung zweier Kulte, des ursprünglichen Brunnennumens

<sup>1</sup> VIRGIL, Aen. I. 729. SIL. ITALICUS I. 87.

<sup>2</sup> Man vergleiche hierzu die interessanten Ausführungen SCHWALLY's: Das Leben nach dem Tode.

mit dem später aufgepflanzten Isaakkult; auch dieser verschwand erst zur Zeit Josias.

In Schechem, ähnlich wie in Hebron, haben wir den Baumkult, Gen 126 Dtn 1130 Gen 354 usw. verschmolzen mit dem des Joseph Jos 24 30.

In Bethel finden wir dasselbe Phänomen, das lokale Numen verschmilzt mit dem άρχηγέτης Jacob.

Es wäre versehlt, anzunehmen, daß diese Patriarchen ursprünglich kanaanitische Gottheiten und als solche einfach von den Israeliten adoptiert waren; man würde bei dieser Annahme die Israeliten nicht allein ihrer Ahnen berauben, sondern auch von der Voraussetzung ausgehen, daß sie als einziges unter allen Völkern niemals Heroenlegenden besessen hätten. Es muß jedoch zugegeben werden, daß Abraham usw. die Personifizierung zweier Kultideen ist; ebenso muß man nicht aus dem Auge verlieren, daß der Kultort älter ist als der Kult; vgl. Gen 28 17 f.

Der Kult der Stammheroen führte nach und nach zu einem Kult des Hauptes der einzelnen Familien, mithin zu einem allgemeinen Ahnenkulte, wie man ihn klar dargestellt findet in den Trauergebräuchen und den Handlungen am Grabe (vgl. SCHWALLY, op. cit.).

Der antike Araber versorgte seine Toten mit solchen Gegenständen, deren sie seiner Meinung nach bedurften. 1 Der Dahingeschiedene verwandelte sich sofort in ein Wesen höherer Art, dessen Gunst durch Libationen von Wein und Wasser, die auf dem Grabe dargebracht wurden, gewonnen werden mußte. Hieraus erklärt sich, daß Grab und Heiligtum den Arabern verwandte Begriffe waren,3 welche Ansicht noch heute in der Veneration der Welis Ausdruck findet, da ihnen quasi die Stellung von Gottheiten eingeräumt wird, an deren Heiligtümern, Gräbern, Opfer dargebracht werden müssen.4 Ganz dieselben Begriffe finden wir im AT. Der Israelit muß schwören, daß, wenn er Jahwe den Zehnten bringt, er nichts davon den Toten gegeben hat, Dtn 26 14. Das von Jer 167 beschriebene Totenfest, welches niemehr stattfinden sollte, ist ein Opfermahl, woran der Tote teilnimmt.5 Dieses wird bestätigt durch Hos 9 4, wonach keiner, der von dem Brote der Trauernden gegessen hat, vor Jahwe treten darf, weil er an einem anderen Kulte teilgenommen und sich dadurch verunreinigt hat. 6 Das Abschneiden der Haare - Jer 166 Am 8 10 Hes 7 18 und die Verbote in Lev 1927 Dtn 141 - war auch ein Toten-

\* id. p. 161.

I WELLHAUSEN, Op. cit. 2 p. 185.

<sup>3</sup> W. R. SMITH, op. cit. p. 156 f.

<sup>4</sup> SPORR, JAOS Bd. XXXV (1904) p. 3121. 6 STADE, Geschichte L. p. 389.

<sup>5</sup> W. R. SMITH, op. cit. p. 3221.

opfer, wie es auch noch heute von einigen arabischen Stämmen dargebracht wird. <sup>1</sup> Solche Opfer haben aber nur Sinn, wenn damit der Begriff des Fortbestandes des Dahingeschiedenen auf irgendeine Weise verbunden ist.

Wie Joseph unter dem heiligen Baume zu Schechem begraben und dort als das Haupt, der ἀρχηγέτης des Stammes verehrt wurde, so wurde bald dem Haupte jeder einzelnen Familie nach dem Tode göttliche Verehrung dargebracht, jedes Familiengrab wurde zur Kultstätte. Gleichwie der heilige, auf der Erde liegende Opferstein zum Dolmen wurde, so wurde das Grab notwendigerweise zum Dolmen, d. h. zu einem heiligen Opferstein. Wir haben daher mit zwei Arten Dolmen zu tun, erstens dem ursprünglichen Opferstein, zweitens dem Opferstein-Grab, welches aus ersterem sich entwickelt hat, und auf beiden finden wir, gemäß dem Charakter dieser Steine, Schalen.

Man findet bei vielen in den Felsen gehauenen Steingräbern, die aus einer viel späteren Zeit stammen als die Dolmen, in der offnen Vorhalle oder zur Seite auf dem flachen Felsen, Schalen, und wir haben hier wohl eine der Zeit angemessene Entwicklung des Dolmen, des Opfersteingrabes.

Wir müssen noch eine vierte Art Schale betrachten, nämlich die, welche sich auf Malsteinen findet. Da diese Art Schale sehr selten ist, so gebe ich im folgenden eine Liste aller Malsteine mit Schalen, so weit ich imstande war, ihr Vorhandensein zu konstatieren.

# I. Bei 'Ammân: Malsteine.

- 1. 1,37 m hoch mit einer Schale oben, die einen Durchmesser von 151/2 cm und eine Tiefe von 10 cm hat.2
- 2. Nordöstlich von der Zitadelle in der Ruine hadâdeh befindet sich ein umgestürzter Malstein von 4,27 m Länge, 1,98 m Breite und 61 cm Dicke mit einer Schale in der Seite von 23 cm × 13 cm Breite und 23 cm Tiefe.

### II. Bei Nablûs:

 Bei dem sogenannten Grabe Josephs befinden sich zwei Malsteine, wovon jeder oben eine Schale hat.

## III. Bei Arcot:

4. Die Malsteine, die um den Grabdolmen herum stehen, haben oben Schalen.

I Siehe die Nachweise bei W. R. SMITH, op. cit. p. 324 Anm. 2.

<sup>2</sup> Survey p. 23; CONDER, op. cit. p. 253. 3 Survey p. 24.

<sup>4</sup> CONDER, op. cit. p. 238.

IV. Bei El-mareigat:

5. Dieser Malstein heißt bei der Bevölkerung hağr el-manzub und ist der künstlichste aller bekannten Malsteine (s. die Abbildung). Die



Spitze ist abgerundet, unterhalb derselben befindet sich eine Rinne von 151/2 cm (nach dem Survey 23 cm) Breite bei 4 cm Tiefe. Die Rinne läuft halb um den Stein herum und ist ungefähr I m hoch über dem Boden. Unterhalb derselben finden sich nach SCHICK 'zwei Schalen, während es nach dem Survey 2 drei sind.

IV. Beim Tell el-mataba':

6. Einumgestürzter 3,97 m langer und 1,53 m breiter Malstein mit einem unregelmäßig geformten Loche zwischen 20 cm × 46 cm breit und 15 cm tief. 3

V. Auf der Halbinsel Sinai:4

- 7. Nicht weit von der Wasserscheide, die von der Ebene von Errahâh gebildet wird, zur Rechten des Weges nach dem Kloster des Nağb Hawa befindet sich ein umgestürzter Malstein mit Schalen.
- 8. Ein anderer Malstein mit Schalen wird jetzt von den Beduinen als Grenzstein benutzt.

VI. Bei Gezer:5

- 9. Malstein III hat eine Schale auf der westlichen Seite.
- 10. Malstein VIII hat zwei Schalen auf der westlichen Seite.

Ein Malstein hat eine schmale Rinne wie derjenige von El-mareigat VII. Bei Megiddo:6

12. Dort hat man einen schon bearbeiteten vierseitigen Malstein von 2,30 m Länge gefunden. Oben besitzt er eine Schale von 20 cm Durch-

<sup>1</sup> ZDPV 1879 Karte II, 7. 2 CONDER, op. cit. p. 260; Survey p. 185f.

<sup>4</sup> Ordinance Survey of the Peninsula of Sinai. 3 id. p. 233.

<sup>6</sup> MNDP 1904 P. 47 ff. 5 Quart. Satt. PEF 1903 p. 28 f.

messer und einer Tiefe von 3-5 cm und auf der dem Osten zugewandten Seite noch eine zweite Schale von ungefähr 11 cm Durchmesser und 8 cm Tiefe.

- 13. Einen Kilometer nordöstlich von Megiddo, bei der chirb et elchazni, ist ein Malstein zutage gefördert worden von 2,25 m Länge mit Schalen am oberen Ende. <sup>1</sup>
- 14. Am nordöstlichen Fuße des Tells bei der chirbet 'ain el-kubbi ist ein Malstein mit mehreren Schalen, welche auf der Seite angebracht sind, gefunden worden.²

VIII. Bei Ta'annek:3

15. Hier wurden zwei Malsteine gefunden, der eine mit der Schale oben und der andere mit der Schale auf der Seite.

Der Malstein heißt im Arabischen שנבה und ist im AT als מצבה bekannt. Durch die Ausgrabungen ist erwiesen worden, daß der Malstein ein Kultobjekt in den Heiligtümern der vor-israelitischen Bevölkerung Palästinas war, auch ist er als solcher für die älteste israelitische Geschichte erwiesen, z. B. Hos 3 4 10 1 2, wo seine Zerstörung als eine Strafe von Jahwe für Israel in Aussicht gestellt wird. Die ältesten erwähnten Malsteine sind in Sichem Jos 24 26, Mizpa I Sam 7 12, Gibeon II Sam 20 8, bei Gilgal gab es einen Kreis von zwölf Steinen Jos 4 5. Das Denkmal, welches in Gen 31 45 ff. beschrieben ist, ist nicht eine מנכה, sondern ein S. 275 f.

Die Frage ist nun, welche Stelle nahm die massêba in dem ursemitischen Kulte ein?

Wenn man bedenkt, daß die Anfänge der semitischen Religion auf geschlechtliche Verbindungen zurückgehen, 4 so muß man sich auch fragen, ob in dem Kultorte irgendeine sichtbare Repräsentation des Organs der Fruchtbarkeit dargestellt war.

Die alten Araber hatten eine männliche Gottheit, 'allâh, die durch einen aufrechtstehenden Stein symbolisiert wurde, nuṣb, während die weibliche Gottheit, 'allât, durch einen kegelförmigen Stein dargestellt wurde. Die lange und schlanke Form des einen Steines, oft spitzig oder nach obenhin sich verjüngend, läßt keinen Zweifel aufkommen über das, was unter dieser Form dargestellt wurde, besonders im Hinblick auf das, was wir über die Anfänge der semitischen Religion wissen. Die Klassiker berichten, daß der Phallus durch eine Säule symbolisiert wurde; so standen in den Propyläen des Tempels von Hierapolis zwei Säulen, von

MNDP 1905 p. 3. 2 id. 3 E. SELLIN, Tell Ta'annek 1904 p. 104.

<sup>4</sup> BARTON, Semitic Origins p. 106f.

denen LUCIAN z sagt, daß diese Phalli dem Dionysius und seiner Mutter Hera aufgestellt seien.

Infolge des Baus von Städten und anderen befestigten Plätzen wurde die המה mit ihren Kultgegenständen auch mit in den Kreis der Stadtmauern hineingezogen, respektive dort von neuem errichtet; denn das Heiligtum mußte mitten unter dem Volke bleiben, da sonst die Stadt ohne Gottheit wäre. Man findet aus diesem Grunde so viele massebôth in den jüngst ausgegrabenen Städten Palästinas. Aus demselben Grunde wurden vor dem Tempel in Jerusalem zwei Säulen errichtet, die alten ehrwürdigen Kultsymbole, ohne welche eine nicht denkbar war und welche seit alter Zeit auf den כמות Schechem, Gilgal, Mizpa und anderen mehr verehrt worden waren. Es ist wohl kaum zu bezweiseln, daß der nusb oder die masseba als Phallus das Symbol der semitischen Gottheit wurde 2 und als solches sowohl Jahwe wie auch die anderen semitischen Gottheiten darstellte und von den Israeliten verehrt wurde bis in das Zeitalter des Josias.3

Das AT bietet jedoch noch einige andere Beispiele, welche dartun, daß der Phallusdienst eine hervorragende Stelle in der Religion der Hebräer einnahm; diese sind: der Schwur Eliezers תחת אוד Abrahams, Gen 24 2; Josephs Schwur החת יהה Israels, Gen 47 29. In diesen Stellen kann doch nur auf das Zeugungsglied hingewiesen werden wollen, wie dies ersichtlich ist durch einen Vergleich dieser Stellen mit dem Ausdruck Ex ז ז P. ירך , welche aus der ירך des Jakob herausgegangen waren", vgl. auch Gen 46 26 P, Jdc 8 30. Das Wort ירך ist in diesen Stellen in einem ganz speziellen Sinn gebraucht, es bezeichnet hier den Sitz oder das Organ, aus dem die Nachkommenschaft des Mannes hervorgegangen ist. Die Schwüre selbst waren von ungeheuerer Wichtigkeit, hing doch z. B. von der Ausführung desselben in Gen 2429 die Nachkommenschaft Abrahams ab und alles was dieses für den antiken Menschen in sich schloß. Aus diesem Grunde hat die Tradition auch die Eideszeremonie treu bewahrt, welche selbst die späteren priesterlichen Schreiber nicht zu unterdrücken oder auch nur zu ändern wagten, da sie sich doch wohl völlig des hohen Ansehens bewußt waren, in welchem die Volksreligion ihrer eigenen Zeit einen solchen Schwur hielt. — Ein neues Element, wichtiger als alles andere, findet sich in dem Umstande, daß Josephs Schwur dem sterbenden άρχηγέτης geleistet wurde.

Dea Syr. XVI. 2 BARTON op. cit. p. 102.

<sup>3</sup> id. p. 290; vgl. II Reg 23 24 Dtn 7 5.

Als letztes Moment haben wir dann noch den Befehl in Ex 28 42 zu erwähnen, wonach alle Priester Hosen tragen müssen, besonders wenn sie zum Altar Jahwes kommen. Da, wie HOLZINGER annimmt, die בּתֹנֶת die Entblößung des Priesters ausschließt, so ist dieses Gesetz erst recht merkwürdig und kann nur verstanden werden im Hinblick auf einen in Israel wohlbekannten Phalluskult, womit das neue Gesetz auf jeden Fall brechen wollte, und daher wurden auch einschneidende Verordnungen in betreff der Kleidung der Jahwepriester gegeben. Das Symbol jenes Kults war von nun an mit Opprobrium bedeckt und daher finden wir diese Vorschrift in bezug auf die Bekleidung jenes Teiles des Körpers bei den Priestern.

In Verbindung mit dem Vorhergehenden möchte ich auf einen Gebrauch hinweisen, der im nördlichen Syrien zu Hause ist. Die muslimischen Bewohner von Hamath schwören beim Phallus Gottes, während in Bludan, einem Orte ungefähr 40 km westlich von Damascus, selbst die einheimischen Christen dasselbe tun.<sup>2</sup>

Für die Annahme, daß der Malstein das Symbol des Phallus ist, haben wir erstens den allgemeinen archäologischen Beweis und zweitens die Literaturangaben, wonach dieser Symbolismus auch in und um Palästina in Gebrauch war. Im folgenden soll nun das Verhältnis der Malsteine zu den Schalensteinen untersucht werden.

Kegelförmige Steine, womit die alten Araber ihre weibliche Gottheit bezeichneten, finden sich auch nach CONDER<sup>2</sup> bei El-mareigat und Minjeh und sind von ihm mit dem Steine der Allat identifiziert worden. Diese kegelförmigen Steine haben niemals Schalen, da, wie CONDER sagt,<sup>3</sup> nur der männlichen Gottheit blutige Opfer gebracht wurden. Dieser Schluß scheint mir jedoch nicht ganz zutreffend, da auch andere Arten Opfer oder Libationen einer Schale bedurften, wie auch dadurch erwiesen wird, daß bisweilen, nach CONDERs eigner Angabe, sich ganz in der Nähe dieser Steine solche Schalen befinden.<sup>4</sup>

Der Phalluskult spielte, wie wir oben sahen, in antiker Zeit eine hervorragende Rolle im religiösen Leben der alten Semiten und er verdankte seine Wichtigkeit wohl solchen sozialen Verhältnissen, die dem Manne oder Vater eine ganz unvergleichlich hervorragende Stellung dem Weibe oder der Mutter gegenüber einräumten. Die alten Araber stellten die männliche sowohl wie die weibliche Gottheit durch Steine, die eine bestimmte Form hatten, symbolisch dar. Da nun das eine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> CURTISS, Prim. Semitic Religion pp. 112 f. <sup>2</sup> Quart. Stat. PEF. 1882 p. 81. <sup>3</sup> id. p. 82. <sup>4</sup> op. cit. p. 82.

Symbol das männliche Glied darstellté, so liegt es nahe, in dem anderen Steine an ein Symbol der weiblichen Gottheit, entsprechend demjenigen der männlichen Gottheit, zu denken, sei es nun das weibliche Organ oder die weibliche, umgekehrt dargestellte Brust als die Quelle des Lebens für das neugeborene Kind.

Wir haben jedoch oben gesehen, daß es Malsteine gibt, welche a den Seiten Schalen haben. Diese Schalen, an den vertikalen Seiten des Malsteins, waren wohl kaum, wie gewöhnlich angenommen wird, zu Aufnahme von dickflüssigen oder fast festen Opfergaben, wie Honig Butter oder dergleichen, bestimmt. Es würden ja wegen der großen Hitze solche Opfergaben gar nicht in der Schale bleiben, sondern bald Nur die Schalen oben auf den Malsteinen waren wohl zur Aufnahme von Libationen bestimmt. Nach CONDERS Angaben und so weit wie ich imstande war, der Sache nachzugehen, gibt es nun Schalen nur in Verbindung mit Malsteinen und nicht mit den kegelförmigen Steinen, den Symbolen der weiblichen Gottheit. Diese letzteren aber sind auch niemals in Verbindung mit Malsteinen, auf denen Schalen sind, gefunden worden und wir sind daher wohl zu dem Schlusse berechtigt, daß die Schalen an den Seiten der Malsteine ein Substitut für die kegelförmigen, die weibliche Gottheit darstellenden Steine sind, mithin selbst das darstellen, was jene Steine symbolisieren, vielleicht die weibliche Brust.1 Dieses stimmt, wie oben schon gezeigt wurde, ganz mit der ursemitischen Idee des Göttlichen überein und mochte deshalb auch mit vollem Rechte symbolisch dargestellt werden.

Die hier ausgesprochene Ansicht findet eine Bestätigung in HERODOT, welcher sagt, daß er in Syrien Stelen gesehen habe, worauf γυναικὸς αίδοῖα eingemeißelt waren, d. h. Malsteine, Symbole des männlichen Zeugungsgliedes, worauf das Symbol des weiblichen angebracht war. In anderen Worten, genau das, was durch die Malsteine mit Schalen dargestellt wird, die er wohl damit gemeint hat! Die Vereinigung dieser beiden Symbole repräsentiert eine bestimmte Entwicklungsstufe des sozialen Lebens der alten Semiten. Es ist nicht die des Patriarchats, in welcher das Weib, die Mutter, quasi rechtlos war, noch die des Matriarchats, in welchem la recherche de paternité unmöglich war, sondern es war die Stufe, in welcher die Zusammengehörigkeit des Mannes und Weibes als Häupter einer Familie fest begründet war. Und wie konnte dieser

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich erinnere in Verbindung hiermit an die Milchgrotte zu Bethlehem, wohin noch heute viele Katholikinnen wallfahren. Vgl. auch den Ursprung der Milchstule in der griechischen Mythologie.

a op. cit. II. 106.

Fortschritt besser dargestellt werden als dadurch, daß man dasselbe auch für die Gottheiten annahm und dieses durch eine Vereinigung der beiden göttlichen Symbole ausdrückte! In Verbindung hiermit weise ich auf die androgyne Gottheit hin, die einer Zeit angehört, in der die Unschuld dieses Kultes schon längst verschwunden war und die tierischen Lüste des Menschen das in den Schmutz gezogen hatten, was seinem Ursprunge nach wahrhaft göttlich ist, denn wie Prof. BARTON<sup>1</sup> mit vollem Rechte sagt: "The Semite actually hit upon a feature of human life which is, as scientific investigation is showing us, intimately connected with religious feeling at the present day, and has had more real influence in developing moral, altruistic and humanitarian feeling in the past than any other."

Es bleibt jetzt noch übrig zu untersuchen, welches die Bedeutung solcher Schalen ist, die alleine vorkommen, und solcher, die sich an vertikalen Felswänden befinden.

Schon zu Anfang wies ich auf den Gebrauch und Ursprung mancher Schalen hin; diese kommen hier nicht mehr in Betracht. Es gibt wenige Schalen, die sich an vertikalen Felswänden befinden, tatsächlich habe ich nur eine einzige Stelle angeführt gefunden. 2 Hiernach befinden sich zwei Schalen bei Tell es-safi, und ich habe selbst mehrere gesehen zwischen Bêt-ğebrîn und Tell el-hesi, in einem Distrikte nicht weit entfernt von Tell eş-şâfi. Diese Schalen können aus demselben Grunde wie jene, die in Verbindung mit Malsteinen sind, keine Opferschalen sein. Was sind sie? Es gibt ein kleines Modell eines phönizischen Tempels3 aus Terrakotta, welches zwölf runde Löcher in der Vorder- und einer Seitenmauer hat. In dem Torweg steht ein anthropoidischer Vogel, aus jedem der Seitensenster sieht eine Frau heraus. Der menschenähnliche Vogel ist wohl eine Repräsentation der Astarte, welcher die Taube heilig war, auf jeden Fall aber scheinen die beiden Frauen darauf hinzuweisen, daß wir es mit einem Kultorte einer weiblichen Gottheit zu tun haben. Nachdem wir gesehen haben, was die Schalen in Verbindung mit dem Malstein-Phallus darstellen, wird die Annahme nicht unberechtigt sein, auch in diesen Löchern resp. Schalen dasselbe zu erblicken. Es scheint mir auch, daß wir in den vielen Schalen, welche an einigen der Grabbauten in Petra angebracht sind, dasselbe Symbol vor uns haben, wie es dargestellt wird durch die Schalen auf Malsteinen und an vertikalen Wänden. Wie der Malstein-Phallus und die Vereinigung der beiden

op. cit. p. 107. 2 Palestine Excavation Vol. I of the PEF p. 195.

<sup>3</sup> PERROT AND CHIPIEZ, Phoenicia, engl. Übersetzung p. 287.

Symbole bestimmte Stufen der sozialen Entwicklung dartun, so weist auch das weibliche Symbol für sich allein gleichfalls auf eine bestimmte Stufe sozialer Entwicklung. Diese Stufe kann im Hinblick auf das Symbol nur das Matriarchat sein, ein längst allgemein anerkannter Zustand der menschlichen Gesellschaft in frühester Zeit. Dieser Zustand ist älter als das Patriarchat, das wird dadurch bewiesen, daß die älteste semitische Gottheit die große Gottesmutter war und die männliche Gottheit ihr Sohn, welcher in jener matriarchalischen Gemeinschaft der Haupt-Mann war, wie z. B. noch in Petra und Mekka. Wir finden eine weitere Bestätigung hierfür in der Tatsache, daß bei den Minäen alle männlichen Glieder der Familie als 'amm' bezeichnet wurden und als nächster Angehöriger nicht der Vater angesehen wurde, sondern der Onkel, wodurch sich der Einfluß des Onkels in dem späteren Arabertum bis auf den heutigen Tag erklärt. Die himmlischen Verhältnisse sind natürlich nichts anderes als ein Reflex der irdischen. Das Wort by hat sich auch als alter Gottesnamen erhalten 5 und WINCKLER 6 glaubt, diesen Namen im AT nachweisen zu können. So liest er in Dtn 32 42 an beiden Stellen Dy 'am statt 1Dy "sein Volk" und betrachtet vv. 36 aβ bis 38 a als späteren Zusatz. Das Matriarchat mit dem himmlischen 'amm als Gottheit und mit dem irdischen 'amm als das Haupt der Gemein-مهذراً , مهنخر , مهكرب , مهصدق schaft, schaffte solche Eigennamen wie usw.7 Der Begleiter oder Gatte der Göttin gehört einer späteren Entwicklungsstufe an, dem Patriarchat.

Im AT finden wir zwei klare Bezugnahmen auf das Matriarchat. Gemäß Gen 2 24 folgt der Mann dem Weibe, ein Zustand, bedingt in einer Gemeinschaft, in welcher das Matriarchat herrscht, anstatt wie es später üblich war, daß das Weib dem Manne folgte, um in dessen Familie aufgenommen zu werden. Die Stelle Gen 4 1 hat Bezug auf dieselben sozialen Verhältnisse wie Gen 2 24. Das Kind gehört der Mutter in dem Matriarchat und wird ein Glied, wie auch der wahre Erhalter, des Stammes seiner Mutter. 9

Die Bitte, die Noomi an ihre beiden Schwiegertöchter richtet, Rt 1 & in die Häuser ihrer Mutter zurückzukehren, weist vielleicht auf einen ähnlichen sozialen Zustand hin wie Gen 2 24 und 4 1, denn gemäß späteren

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Barton op. cit. Chap. III. <sup>2</sup> W. R. Smith, Kinship<sup>2</sup> p. 299. 313ff.

<sup>3</sup> id. p. 304. 4 MVAG 1901. 4. pp. 15 ff. 5 id. p. 18.

<sup>6</sup> id. p. 22 und Anmerk. I.

<sup>7</sup> vgl. Номмил, Südarabische Chrestomathie, Eigennamen, р. 133.

<sup>8</sup> vgl. Gunkel, Genesis in loco. 9 Barton op. cit. p. 30.

jüdischen Ansichten würde man erwarten, daß Noomi ihren Schwiegertöchtern anriete, in die Häuser ihrer Väter zurückzukehren. Dieser Teil der Erzählung mag daher sehr alte Reminiszenzen enthalten.

Als merkwürdige Nachklänge des Matriarchats, wozu wir vielleicht auch den Dienst der Himmelskönigin in gewissen Zweigen der christlichen Kirche rechnen dürsen, mögen wir gewisse Gebräuche unter den heutigen palästinensischen Juden betrachten. So wird z. B. das Kind nicht als Kind des Vaters, sondern als Kind der Mutter bezeichnet. In folgendem Gebete, welches in einer Ritze in dem Steine des Grabes Zachariae im Kidrontal, des Fürbitters der heutigen orthodoxen Juden, niedergelegt war, wird nur die Mutter, aber niemals der Vater erwähnt.

| מנחם בן ווימא לבהנ" |= לבריאות הנוף ולכוחמ" [ולכוחמ" [ולכוחמ" [ולכוחמ" בי בן נאלדא בת חוה לבהנ" חוה בת נאלדא לבהנ" ולרפואה שלמה ולכוחמ" רעלא לבהנ" ולישעיה בן רעלא לבהנ" ווימע בת רעלא לבחנים ווימע בת רעלא לבהנ" ווימע בת רעלא לבחנים ווימע בת רעלא בת רעלא

Menachem, Sohn der Wita, für Gesundheit des Körpers und für Eintragung (nämlich: seines Namens in das Buch Gottes) und ein gutes Siegel; Golda, Tochter der Ḥawah, für Gesundheit des Körpers; Ḥawah, Tochter der Golda, für Gesundheit des Körpers, und Heiq'el, Sohn der Lea Bella, für Gesundheit des Körpers und für vollständige Genesung und für Eintragung und ein gutes Siegel; Ra'ala, Tochter der Golda, für Gesundheit des Körpers und für vollständige Genesung und für Eintragung und ein gutes Siegel; Zebi, Sohn der Ra'ala, für Gesundheit des Körpers und für Ješa'iah, Sohn der Ra'ala, für Gesundheit des Körpers, Wita, Tochter der Ra'ala, für Gesundheit des Körpers [bete ich]. <sup>1</sup>

Zum Schlusse noch ein paar Worte in betreff der Schalen auf der Bama zu Gezer.<sup>2</sup> Diese befinden sich ungefähr 40 m südlich von den Malsteinen, von welchen zwei oben erwähnt wurden. Die Schalen, 83 an der Zahl, sind über eine Fläche von 29 m×26 m verteilt. Sie waren verdeckt durch drei übereinander liegende Schichten Mauerwerk, welches ebensovielen Perioden angehörte und Scherben enthielt, die nach MACA-LISTERS Angabe von den Höhlenbewohnern herstammten. Auf den ersten Blick möchte man wohl geneigt sein, diese Schalen mit einem Altare in Verbindung zu bringen, jedoch ihre weite Ausbreitung spricht dagegen. In der Nähe dieser Schalen befinden sich Malsteine, die ebenfalls der ältesten Periode angehören; das Ganze gleicht der Gruppe von Malsteinen

19

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieses Gebet ist augenscheinlich ein Neujahrsgebet, da an diesem Tage, nach dem Glauben der orthodoxen Juden, Gott die Geschicke der Menschen bis ins kleinstehinein anordnet. <sup>2</sup> Quart, Stat. PEF. 1903 pp. 317 ff.

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 28. 1908.

zu El-mareigåt, welche einen Kreis von ungefähr 270 m im Durchmesser bildet. Die Steine zu Mareigåt sind Kultsymbole und so liegt der Gedanke nahe, daß die Schalen zu Gezer auch solche sind. Diese Annahme findet eine Bekräftigung in den Malsteinen, deren Charakter oben erklärt worden ist. Ich fühle mich daher auch veranlaßt, diese Schalensteine als Symbole der weiblichen Gottheit anzusehen. Dasselbe trifft denn auch im allgemeinen zu für die Gruppen von Schalen, die man an anderen Orten findet, z. B. in der Nähe von Silwån, Dilb, Äin gidi. An letzterem Orte findet sich an der Quelle ein sehr großer Felsblock, der viele Schalen aufweist, an der Seite sowohl wie oben; für andere Orte vergleiche man den Survey of Palestine.

Die große Verbreitung dieses Kultes in Gezer ist bestätigt durch die vielen Funde von Astartecippi und Phalli, jedoch gehören diese Kultobjekte wohl einer späteren Zeit an als die roheren und größeren Darstellungen derselben religiösen Ideen, wie wir sie symbolisiert finden in den Schalen- und Malsteinen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Survey pp. 186 f.

<sup>2</sup> Report on the Excavation of Gezer by R. A. S. MACALISTER p. 89.

<sup>3</sup> id. p. 26.

# Ägyptische Analogien zum Funde des Deuteronomiums.

Von Privatdozent Lic. Johs. Herrmann, Wien.

In einem Aufsatze in den Proceedings of the Society of Biblical Archaeology vom Dezember 1907 (S. 232-242), betitelt "Ägyptische Schriftstücke in Grundmauern und das Alter des Buches Dt" brachte NAVILLE verschiedenes ägyptisches Material zur Illustrierung von 2 Reg 228 vor. Der Aufsatz erregte vielfaches Interesse wohl vor allem wegen der Art, in welcher NAVILLE den vorgebrachten Stoff verwertete. Insbesondere in OLZ erschien eine Reihe kleiner Artikel, durch NAVILLES Abhandlung hervorgerufen (vgl. HUBERT GRIMME in OLZ 10, Sp. 611, Dez. 1907; W. ERBT OLZ 11, Sp. 57-62, Febr. 1908; P. HAUPT ebenda Sp. 119 bis 125, März 1908; E. KÖNIG ebenda Sp. 125-127). Auf dieselben soll hier nicht eingegangen werden; das Material NAVILLEs soll vielmehr einer kurzen Besprechung und Beurteilung unterzogen werden. Doch ist NAVILLE nicht der einzige und nicht der erste, der ägyptischen Stoff zur Illustrierung von 2 Reg 228 bemerkt und mitgeteilt hat. CHEYNE erinnerte kürzlich (in OLZ 11, Sp. 195, April 1908) daran, daß kein Geringerer als MAS-PERO der erste war, daß seine Anregung aber als erster Biblicalscholar CHEYNE selbst aufgegriffen hat, und zwar in seinem Jeremiah, his life and times (S. 85) 1888. Letztere Stelle hat nachher MARTI in ZThK 1892 S. 44 erwähnt (in einem Aufsatze "Das erste offizielle Bekenntnis"). In NAVILLES Aufsatz ist die Mitteilung zweier Inschriften aus Dendera am bedeutsamsten, auf die NAVILLE zum ersten Male hinweist. Es handelt sich dabei entschieden um einen ähnlichen Vorgang, wie der in 2 Reg 22 8 erzählte es ist. In diesem Lichte erscheint auch KITTEL die Sache, der sie kürzlich in seinem Vortrage "Die orientalischen Ausgrabungen und die ältere biblische Geschichte"5 1908 (S. 42 f.) streifte, wobei er mit Recht bemerkte: "Die Frage, wie es bei der Herstellung und Auffindung des im 2. Königsbuch erwähnten Mosegesetzes hergegangen sei, ist natürlich damit nicht ohne weiteres erledigt." Trotzdem bleibt die

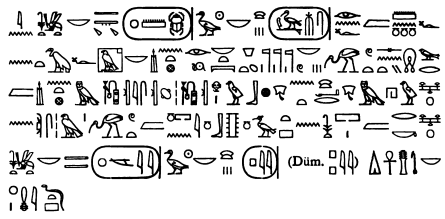
<sup>1 1878</sup> in Revue critique, dann auch in Hist. anc. de l'Orient 73-

Parallele beachtenswert genug. Ihr möge zunächst unsere Aufmerksamkeit gelten.

Die zwei Stellen aus den Inschriften des großen Hathortempels von Dendera finden sich beide in Krypte 9, die eine an der Südwand, die andere an der Ostwand. Veröffentlicht wurden sie in DÜMICHENS "Bauurkunde der Tempelanlagen von Denderah" von 1865, in desselben Verfassers "Baugeschichte des Denderahtempels" von 1877 und in MARIETTE großer Publikation der Denderainschriften, die 1870—74 in 4 Bänden erschien (A. MARIETTE, Denderah. Description générale du grand temple). Für diesen Artikel stellte mir HERMANN JUNKER in Wien seine Abschrift und Übersetzung freundlichst zur Verfügung, wofür ich ihm auch hier herzlich danke.

Ich gebe zunächst die beiden Stellen in Urschrift, Umschrift und Übersetzung und bezeichne sie dann weiterhin nur mit A (an der Südwand) und B (an der Ostwand).

A. Dendera, Krypte 9, Südwand (cf. MARIETTE, Dendera, III 78 n. DÜMICHEN, Bauurkunde, XV. DÜMICHEN, Baugeschichte 1.):



#### Umschrift:

In stu bjtj nb tswj mn-hprw-R ss R nb hew Dhwtj-m s lrj-n-f m mnw. f n mwt. f Ht-hr nb.t In.t lr.t R nb.t p.t hnw.t ntr.w nb.w gm-tw sntj wr m In.t m sš lsw sš hr wbh n.t h (!) m hsw n šmsw Hr gm tw(!) n hnw lnb n db.t n pr stn m rk stn bjtj nb tswj mrj R ss R nb hew Ppj dj snh ddj ws nb mj R dt

Übersetzung: Der König von Ober- und Unterägypten, der Herr der beiden Länder Mn hprw Re, der Sohn des Re, der Herr der Diademe, Thutmosis machte (es) als sein Denkmal für seine Mutter Hathor Herri

von Dendera, die den Re hervorbrachte, Herrin des Himmels, Herrin aller Götter. Gefunden wurde der große Plan von Dendera in alter Schrift, geschrieben auf ein . . . fell, aus der Zeit der Horusdiener. Gefunden wurde er (?) im Innern einer Ziegelmauer des Königshauses aus der Zeit des (p. t.) Mrj Re (p. t.) Ppj (der beschenkt ist mit Leben etc.).

B. Dendera, Krypte 9, Ostwand (cf. MARIETTE III 78 k. DÜMICHEN, Bauurkunde, XVI. DÜMICHEN Baugeschichte I.):

(Unter der Darstellung:)



Umschrift:

(Unter der Darstellung:)

ps sntj wr m In.t śmswj mnw lrj n stn bjtj nb tswj mn-hprw-Re ss Re nb hew Dhwtj-ms m ht gmjt m sš lsw m hsw n stn Hwfw Übersetzung: Der große Plan von Dendera. Erneuerung des Denkmales, welches gemacht hatte der König (p. t.) Mn-hprw-Re, nachdem man ihn gesunden in alter Schrift aus der Zeit des Königs Chusu.

2 Reg 22 3-10 erfahren wir, wie dem Kanzler Safan, der in offizieller Mission im Tempel weilt, vom Oberpriester Hilkia ein Buch übergeben wurde mit den Worten: "Ein Gesetzbuch habe ich im Hause Jahwes gefunden." Die Sendung des Safan bestand darin, den Geldsammelkasten, dessen Inhalt für Reparaturarbeiten verwendet wurde, zu leeren und die Gelder den mit der Aufsicht über diese Arbeiten Betrauten zu übergeben. Die Ankündigung und Übergabe des Fundes kommt sehr unvermittelt, so daß KITTEL eine Lücke vor v. 8 wahrscheinlich fand. Unwillkürlich ist man geneigt, zwischen den Zeilen zu lesen, daß die Auffindung vielleicht irgendwie mit den Reparaturarbeiten im Tempel zusammengehangen habe. Die Vermutung wird allerdings durch keine Aussage im Text gestützt. Aber bei der Kürze und verhältnismäßigen Dunkelheit des ganzen Abschnitts muß schon etwas Kombinieren gestattet sein. Warum wird der Zweck des Zusammentreffens von Kanzler und Oberpriester so hervorgehoben? Unser Text läßt den Oberpriester dem Kanzler nur die Tatsache des Buchfundes mitteilen. Aber findet man ein Gesetzbuch auf der Straße? Es kann nur dort gefunden werden, wo es aufbewahrt worden ist. Also entweder bei einer Revision des Tempelarchivs, oder bei Reparaturarbeiten im Tempel. Letzteres erscheint mir nicht unwahrscheinlich. Damit ist übrigens die Frage noch gar nicht berührt, ob etwa der Oberpriester eine Mystifikation vornahm oder ob er das Buch wirklich gefunden hat, sondern nur dies, daß er es dem Kanzler als bei einer Revision des Tempelarchivs bezw., was man vielleicht zwischen den Zeilen lesen darf, bei Reparaturarbeiten im Tempel an verborgenem Ort, in einem Mauerhohlraum oder sonstwo gefunden präsentierte.

Die beiden Dendera-Stellen berichten ebenfalls von dem Fund einer Urkunde. Gefunden wurde der große śntj von Dendera. śntj heißt Grund, Boden, Fundament, Grundriß, Plan, auch Art und Weise. Was heißt das Wort in unserm Falle? Wir müssen den Zusammenhang der beiden Stellen einzeln prüfen. A steht am Ende einer die Südwand von Krypte 9 ausfüllenden Liste. Dieselbe beginnt mit dem Namen von Dendera, zählt die Götter von Dendera mit ihren Namen auf, gibt die Lage ihrer Gemächer an, nennt Feste, die den Göttern geseiert werden. Am Schlusse der Liste, die einen etwas krausen und wirren Eindruck macht, solgt der Kalender der Hathorseste, schließend mit der Prozession der Göttin nach Edsu am 1. Mesore. Dann kommt unsere Stelle.

B steht am Anfang einer Liste, welche gleichfalls mit dem Namen von Dendera beginnt. Daran schließen sich die Namen des Heiligtums und der Halle von Hathor Horus und i hj (also 6 Namen) und 9 Priesternamen. Auf der West wand steht: Namen der Sängerinnen, der heiligen Stätten, der heiligen Bäume, der heiligen Schlangen, der heiligen Gewässer. Aus der Vergleichung mit ähnlichen Listen in Edfu, auf die mich JUNKER aufmerksam macht (siehe ROCHEMONTEIX, le temple d'Edfou, I, 339, 358f.), darf man schließen, daß die Angaben auf der Westwand die Fortsetzung der Liste auf der Ostwand bilden; soviel ich sehen kann,<sup>2</sup> erlauben das auch die lokalen Verhältnisse der Krypte 9. Es ist nun deutlich, daß diese Liste mit sntjwr bezeichnet ist. Dann ist aber auch in A anzunehmen, daß śntj keinesfalls etwa bloß auf das Fest am 1. Mesore gehen, sondern gleichfalls die ganze Liste bezeichnen wird. Oder noch mehr? Beide Listen, die vor A und die nach B, sehen nicht wie Teile einer großen Liste, sondern wie zwei selbständige Ganze aus. Dann hätten wir also zwei große Pläne von Dendera, die gefunden worden sind?

<sup>1</sup> Vgl. auch DUMICHEN, Bauurkunde, S. 19.

DUMICHENS Baugeschichte ist mir leider nicht zur Hand.

B will, wie mir scheint, sagen, dieser große Plan, der folgen soll, sei eine Erneuerung des Denkmals, welches Thutmosis III gemacht hatte, der das Denkmal aber auch nicht neu erfand, sondern es nach einem, nämlich eben diesem, großen Plane machte, der gefunden worden war aus der Zeit des Königs Chufu (ca. 2900). Es unterliegt nun keinem Zweifel, was mit dem "Denkmal" gemeint ist; der Denderatempel der Ptolemäerzeit ist eine genaue Nachbildung des Tempels des Thutmosis III, welcher seinerseits nach unserer Stelle die Tempelanlage auf Grund alter Schriften, gefunden, aus der Zeit des Chufu stammend, gemacht haben soll. Es wird in unserer Stelle so geredet, als sei die Liste nach B einfach der große Plan von Dendera. In Wirklichkeit gehört zu dem natürlich noch vieles andere, wie uns die Liste von A zeigt. Ist aber aus B deutlich, was mit dem "Denkmal" gemeint ist, so muß auch in A sntjwr den großen Plan der Tempelanlage von Dendera bezeichnen, also auf die ganze vor A stehende Liste sich beziehen. Auch hier wird von dem s ntjwr berichtet, daß er in alten Schriften gefunden wurde. Aber nicht aus der Zeit des Chufu sondern aus der Zeit der Horusdiener, d. i. der vordynastischen Könige stammend, und zwar im Innern einer Ziegelmauer des Königshauses aus der Zeit des Pepj (ca. 2600), geschrieben auf ein Tierfell.

Wer bis hierher unserm Deutungsversuch wohlwollend gefolgt ist, sieht, daß wir vor gewissen Schwierigkeiten stehen. Die Frage ist: wollen unsere beiden Stellen sagen, daß eben diese Liste vor A bzw. nach B nach ihrem Wortlaute der s'ntjwr von Dendera sei, der aus alter Zeit stammend, aufgefunden, von Thutmosis III zu seinem Neubau von Dendera verwendet worden sei? Der Ton liegt dem Schreiber offenbar darauf, nachzuweisen, daß die zu seiner Zeit bestehende Tempelanlage eine genaue Nachbildung derjenigen des Thutmosis sei, und daß auch dessen Werk nur Erneuerung auf Grund noch älterer Pläne war. Plan bezeichnet aber hier, wie die Listen zeigen, nicht bloß die lokalen Verhältnisse, sondern auch andere Einrichtungen des Tempels: Benennungen, Feste etc. Ist in A von dem Funde der Liste vor A, in B von dem der Liste nach B die Rede, so haben wir zwei verschiedene Funde aus verschiedenen Zeiten. Thutmosis hätte, nach Denderaischer Überlieferung, seinerzeit einen gefundenen Plan aus der Zeit der Horusdiener, sowie einen solchen aus der des Chufu benützt. Das wäre an sich wohl möglich. Allein die Duplizität des Falles erscheint doch etwas bedenklich, ganz abgesehen von dem oben über die Art der beiden Listen Bemerkten. Ich möchte mir darum eine Vermutung erlauben, die einen andern Sachverhalt ergibt. Vielleicht liegt die Sache etwas einfacher. Wie wir z. B. aus den oben angeführten Listen in Edfu sehen, war es nichts einzigartiges, Listen von Tempeleinrichtungen an die Wände der Tempel zu malen. Im Tempelarchiv befanden sich verschiedene, die dem Maler als Vorlage dienen konnten. Da nun die Tradition ging, daß Thutmosis die Anlage von Dendera auf Grund eines gefundenen sintj aus alter Zeit gemacht habe, so wurden solche Pläne dementsprechend bezeichnet. Die Nachrichten über die Zeit, aus der der s'n tjwr des Thutmosis stammte, gingen auseinander. Der eine von den in Krypte 9 mitgeteilten soll aus der Zeit des Chufu, der andere gar aus der Zeit der vordynastischen Könige stammen. Die Tendenz solcher Nachrichten ist deutlich, sie erklärt die Zwiespältigkeit der Überlieserung; nach den einen stammte der sntj aus der Zeit eines historischen Königs - vielleicht war dies wirklich irgendwie historisch begründet - nach den andern aber gar aus sagengrauer Vorzeit. Der wirklich gefundene s'n tj, den Thutmosis verwendet hatte, war nicht mehr Nun konnte man verschiedene Listen von tatsächlichen Tempeleinrichtungen mit gutem Gewissen als sntjwr von Dendera gleich dem des Thutmosis bezeichnen, weil man ja wußte, daß er die ganze Tempelanlage nach dem gefundenen sntj vorgenommen. Wie man schwerlich jede Teilliste an sich als sntjwr bezeichnen konnte, so hat auch Thutmosis nur einen sntjwr benützt, nicht zwei aus verschiedenen Zeiten stammende Funde. Dagegen hat sich dann die Überlieferung gespalten und es werden zwei in verschiedener Art angelegte Pläne als der s'ntjwr bezeichnet, den Thutmosis gefunden hatte. Es dürfte demnach m. E. nur von einem Urkundenfund die Rede sein, und die verschiedene Altersangabe dürfte auf Verschiedenheit der Überlieferung über die gleiche Sache zurückgehen.

Beide Stellen enthalten demnach die Nachricht, daß Thutmosis III bei seiner Erneuerung der Tempelanlagen von Dendera sich eines aus alter Zeit stammenden Planes bediente, der in einer Ziegelmauer des Königshauses aus der Zeit des Pepj gefunden worden war. Niemand wird leugnen, daß dies wirklich der Fall gewesen sein kann. Ob es so war, unterliegt nun freilich den gleichen Bedenken, wie der Bericht von dem Fund des Gesetzbuches 2 Reg 22. Denn wenn man in letzterem bestimmte Tendenzen wahrnimmt, welche die verwirklichen wollten, die sie vertraten, so kann auch in der Nachricht von Dendera eine Tendenz liegen, nämlich die Tempeleinrichtungen von Dendera als aus sehr alter Zeit stammend, nicht erst aus der des Thutmosis, hinzustellen, vielmehr letzteren nur als Erneuerer auszugeben. Andererseits aber ist von vonherein ebenso sicher, daß sehr wohl das ganze Denderawerk des Thus

mosis nichts anderes als die Erneuerung des in alter Urkunde Überlieferten gewesen sein kann. Auch betreffs des Berichts in 2 Reg 22 muß man sagen, daß sehr wohl ein vor der Manasseschen Reaktion verfastes Gesetzbuch, welches die Tendenzen der hiskianischen Reformzeit verwirklichen wollte, nach Eintreten der Reaktion absichtlich im Tempel, sei es im Archiv, sei es sonstwo, verborgen und in der Zeit Josias wieder aufgefunden worden sein kann.

Damit scheint über die Bedeutung der Denderanachricht schon genug gesagt. Sie berichtet uns von dem Fund einer sakralen Urkunde, die als Grundlage des Werkes Thutmosis' III in Dendera dienen soll, welches eben dadurch als Erneuerung uralter Überlieferung erscheint. Auch das Gesetzbuch, das Hilkia dem Safan überreicht, erscheint durch die Mitteilung, daß es gefunden worden sei, als eine Urkunde der Vergangenheit. In beiden Fällen ist die Historizität der Nachricht an sich recht wohl möglich. In beiden Fällen kann der Verdacht entstehen, daß die Nachricht von dem Funde dem Interesse daran ihren Ursprung verdankt. In beiden Fällen reicht dieser Verdacht schwerlich aus, die Glaubwürdigkeit der Nachricht zu vernichten. Die Gründe für dieselbe sind in jedem der beiden Fälle nach Lage der Sache verschieden. Die Denderanachricht ist uns also von großem Interesse, weil sie von einem Falle erzählt, der in gewisser Hinsicht Ähnlichkeit mit dem in 2 Reg 22 vorliegenden hat. Die Glaubwürdigkeit des letzteren Berichtes wird dadurch zwar nicht über allen Zweifel erhoben, erhält aber eine nicht unwesentliche Stütze, indem wir nun von einem ähnlichen Vorgang an anderem Orte erfahren; die, welche den Fund in 2 Reg 22 schon an sich so schwer glaublich fanden, werden ihn vielleicht nun etwas glaublicher finden müssen. Die Glaublichkeit der Denderanachricht ist entschieden recht groß. Auf die Restauration des alten Tempels zielt nach DÜMICHEN, Bauurkunde S. 19 auch hin der (auf Tafel V unter Nr. 6 dort verzeichnete) Name von

Dendera Z = "die zum zweiten Male geschaffene". Es hat nämlich die größte Wahrscheinlichkeit für sich, daß wirklich das Werk Thutmosis' in Dendera im engsten Anschluß an alte Überlieferung geschah. Wenn irgendwo, so waren in Ägypten die alten Überlieferungen hoch angesehen und maßgebend. Noch in der Ptolemäerzeit erstand eine Periode, in der man allenthalben die alte Zeit wieder lebendig machen wollte. Aber schon in alter Zeit ging man gern und womöglich auf die Überlieferung zurück. Das Werk des Ketzerkönigs konnte deshalb in Ägypten nur von ganz vorübergehender Wirkung sein. Von Amenem he't I (11. Dynastie), der die Grenzen der Städte wieder herstellte, wird in der Inschrift des Chnem hôtep in Benihassan (LEPSIUS, Denkmäler II 124; ERMAN, Ägypten, 68, 135) rühmend hervorgehoben, daß er sich über die Wassergebiete der einzelnen Städte aus dem unterrichtete, was in den Büchen stand, und sie nach dem verzeichnete, was in alten Schriften stand, well er die Wahrheit so sehr liebte. Das ist nur ein Beispiel. Waren in der Hyksoszeit allerorts die Fäden der alten Überlieserung abgerissen worden, so war es Sache der Könige der 18. Dynastie, die Fäden von neuem zu knüpsen, und jedermann weiß von den großartigen Erneuerungsbauten dieser Könige, insonderheit auch des Thutmosis III.

Wir wollen allerdings nicht vergessen, daß der Vorgang in der Denderainschrift und in 2 Reg 22 8 zwar gewisse Ähnlichkeiten bietet, die wir möglichst hell ans Licht stellten, daß es aber dabei sein Bewenden haben muß. Insonderheit ist und bleibt, wenn unsre Auffassung der Denderainschrift richtig ist, der sntjwr von Dendera etwas anderes als das Gesetzbuch in 2 Reg 22, mag immerhin sowohl in der Inschrift von Kanopus wie auf dem Rosettestein sntj mit τὰ ειδικμένα — the customs übersetzt sein, wie NAVILLE mitteilt. In Dendera ist sntj vom Grundriß oder Plan der Tempellokalitäten aus auf die damit verbundene Mitteilung von kultischen Einrichtungen (dazu gehören auch die Kultpersonen) ausgedehnt, die mehr oder weniger mit den Tempellokalitäten zusammenhangen.

Der sntjwr wird in einer Ziegelmauer aus der Regierungszeit des Ppj gefunden. Thutmosis erneuert in Dendera, wie NAVILLE vermutet, in Stein, was er in Ziegeln gefunden hat, wie in Theben und an anderen Orten. NAVILLE weist nun darauf hin, daß eine so alte Mauer zu den Grundmauern gehört haben müsse, und damit ist ihm der Fall ein Beleg der Gewohnheit der alten Ägypter, Bücher in die Grundmauern zu legen, welche an ihrem verborgenen Platz für Jahrhunderte aufgehoben sein konnten, bis sie gelegentlich bei Renovations- oder Restaurationsarbeiten gefunden wurden. In dem Bericht 2 Reg 22 steht nichts davon, daß das Gesetzbuch in den Grundmauern des salomonischen Tempels gefunden wird. Es dürste methodisch unzulässig sein, aus der von NAVILLE bei den Ägyptern beobachteten Gewohnheit zu schließen, auch der Fund des Gesetzbuchs, von dem Hilkia dem Safan redet, müsse als in den Tempelgrundmauern geschehen gedacht werden. Wären wir aber, was nicht der Fall ist, aus jenem oder irgendeinem Anlasse gezwungen, das Wort Hilkias in der eben bezeichneten Weise aufzufassen, und ist es uns aus andern Gründen gewill, dall das unter Josia gelundene Gesetzbuch irgendwie in dem 5. Buch das Pentateuch enthalten ist, so folgte nicht, das Hilkias Buch das in die Grundmauer des salomonischen Tempels eingemauerte Gesetzbuch wäre, sondern es wäre dann nur sicher, daß die Behauptung Hilkias eine Fiktion war. Denn eine absolute Garantie dafür, daß Hilkia wirklich das Gesetzbuch gefunden hat, wie er sagt, besitzen wir nicht.

Wir haben bis jetzt die Denderainschriften isoliert behandelt. Es gibt aber noch andere ägyptische Beispiele von Funden alter Schriftstücke. Wir wollen zunächst NAVILLEs weiteres Material betrachten. Es handelt sich erstens um eine Beischrift zum 64. Kapitel des Totenbuchs, die in der ältesten Abschrift dieses Kapitels sich findet (abgeschrieben durch WILKINSON S. GOODWIN in Äg. Ztschr. 1866 S. 53) und heruntergeht bis in die Zeiten der Ptolemäer und Römer in den spätesten Abschriften, von denen eine große Anzahl erhalten ist. Sie lautet z. B. Totenbuch ed. NAVILLE II Pl. 99: "Dieses Kapitel wurde gefunden in Smun auf einem Ziegel oder einer Platte oder einem Stein des Südens unter den Füßen Sr. M. des ehrwürdigen Gottes in der Schrift des Gottes selbst zur Zeit Sr. M. des Königs von Ober- und Unterägypten Menkaura. Der Königssohn Hordudef fand es, als er auf dem Wege war, die Tempel von Ägypten zu inspizieren (inspect)." In andern Texten folgen darauf noch Worte, von welchen NAVILLE sagt, daß er sie nicht sicher angeben kann, welche ihm aber anzuzeigen scheinen, daß dem Königssohn irgend jemand das Geschriebene erklärte, so daß er verstehen konnte, wie wertvoll es war. "Und er (der Königssohn) brachte es zum König als ein Wunder, als er sah, daß es etwas Geheimnisvolles war, was niemand gesehen oder betrachtet hatte." Mit Recht weist NAVILLE die Ansicht zurück, es handle sich hier um eine Art Betrug, durch welche die Priester diesem Kapitel einen sehr alten Ursprung beilegten, um es verehrungswürdiger zu machen. Denn wie käme gerade dieses Kapitel bzw. diese Gruppe von Kapiteln zu solcher Ehre, die es allein mit einem andern teilt, von dem noch zu sprechen sein wird? Der Inhalt der Beischrift ist, wie NAVILLE feststellt, daß in sehr alter Zeit dieses Kapitel, auf eine Steinplatte graviert, unter der Statue des Thot deponiert worden ist und zwar in dem Tempel, welcher besonders ihm geweiht war, nämlich im Tempel zu Smun. Von dieser Tatsache aus schließt NAVILLE auf die Sitte, ein Deposit unter der Statue des Thot zu machen und vielleicht auch unter den Statuen anderer Götter. Da Thot vor allem Gott der Schrift und der Bücher ist, so mag man unter die Basis seiner Statue eines der Bücher gelegt haben, von welchen man annahm, daß es seine Worte seien. Einen weiteren Beleg der Sitte sieht NAVILLE darin, dall HOGARTH im Tempel von Ephesus unter dem Platze, wo die Statue der Artemis stand, einen Schatz von Goldornamenten fand, der zur Zeit der frühesten Tempelanlage an diese Stelle gelegt zu sein scheint. Man mag darüber und über das weitere, was NAVILLE zu der Sache bemerkt, denken wie man will: Tatsache ist jedenfalls, daß von Kap. 64 des Totenbuches bzw. einer Gruppe von Kapiteln erzählt wird, es sei als Steininschrift unter den Füßen des Thot im Tempel von Smun gefunden worden, und daß diese Behauptung so fest an dem betreffenden Kapitel haftet, wie eine ganze Anzahl Texte aus verschiedenen Zeiten zeigen, daß man sie schwerlich für eine Fiktion halten darf. Die betreffende Partie des Totenbuchs muß aber jedenfalls in besonderem Ansehen gestanden haben, weshalb man sie unter die Füße des Thot gelegt haben wird.

Dasür spricht auch die merkwürdige Tatsache, die NAVILLE weiterhin mitteilt. Es existiert nämlich von Kap. 64 noch eine kurze Version, welche die Überschrift trägt: "Kapitel um kennen zu lernen die Kapitel des Ausgangs aus dem Tage in einem Kapitel" (Totenb. II Pl. 132 BUDGE, the book of the Dead, Text S. 142). Gegenüber der längeren Form von Kap. 64, von der oben die Rede war, mit der Überschrift "Kapitel vom Ausgang aus dem Tage" haben wir hier eine zusammengedrängte Form mehrerer Kapitel vom Ausgang aus dem Tage. Dabei findet sich die Beischrift: "Dieses Kapitel wurde gefunden in den Grundmauern von Amihunun durch den Außeher der Männer, welche die Mauer bauten, zur Zeit des Königs Usaphais; seine Figuren sind geheimnisvoll, niemand hat sie gesehen oder auf sie geblickt." Was die Zeitangabe anlangt, so möchte ich vermuten, daß sie sich nicht, wie NAVILLE meint, auf die Zeit der Entdeckung bezieht, sondern daß zu übersetzen ist "welche bauten die Mauer aus der Zeit des Usaphais", das heißt, welche die aus der Zeit des Usaphais stammende Mauer renovierten; doch habe ich den Text nicht vor mir. NAVILLE sieht hier ein Beispiel der Gewohnheit vor sich, Schriftstücke in den Grundmauern der Tempel niederzulegen. Wie ausgedehnt diese Gewohnheit war, wissen wir nicht. Jedermann sieht die Ähnlichkeit der Notiz mit den Angaben über den Fund des sntjwr von Dendera. Eine Nötigung, dieselbe für eine Fiktion zu halten, liegt, wie mir scheint, nicht vor. Steht aber hinter der Notiz ein wirklicher Vorgang, so haben wir, wie in Dendera,- auch hier den Fund eines Schriftstückes in einer alten Mauer, und wenn die Niederlegung dieses Totenbuchtextes auch nicht so naheliegend erscheint, wie die des antjwr von Dendera, so mag sie sich doch daraus erklären, daß der Inhalt jenes Textes besonders wichtig und verehrungswürdig exschien. Es braucht wohl nicht besonders darauf hingewiesen zu werden, daß beide Fälle neben Ähnlichkeiten doch auch beträchtliche Unterschiede aufweisen.

CHEYNE erwähnt an der im Eingange dieses Aufsatzes bezeichneten Stelle außer der Beischrift bei der längeren Fassung von Kap. 64 des Totenbuchs, die NAVILLE in mehrfachen Versionen mitteilt, noch weitere zwei Bücherfundberichte. Erstens findet sich bei einem Kapitel eines medizinischen Papyrus im Brit. Museum folgende Rubrik (in Abschrift mitgeteilt von BIRCH in Äg. Ztschr. 1871 S. 63): "Dieses Mittel wurde entdeckt in der Nacht durch die Hand eines Tempeldieners der Göttin, welcher zufällig in der Halle des Tempels der Stadt Tebmut im Geheimgemach dieser Göttin war. Das Land war zu dieser Zeit in Dunkel gehüllt, aber der Mond schien voll auf das Buch. Es wurde als ein wertvoller Schatz zu Sr. M. dem König Cheops gebracht." In einer Berliner medizinischen Abhandlung, die BRUGSCH herausgegeben hat, heißt es: "Gefunden wurde sie in alter Schrift in einer Buchlade zu Füßen des Gottes Anup von Sekhem in den Tagen der Heiligkeit des Königs von Oberund Unterägypten des Wahrhaftigen" (vgl. BRUGSCH, Gesch. Ägyptens1 S. 60; MASPERO, Hist. anc. de l'Orient S. 57). Ich gebe die bei CHEYNE mitgeteilte Übersetzung wieder; doch habe ich die Texte selbst nicht ge-Die erste der beiden Rubriken zeigt Märchenstil. Die zweite sehen. gibt nüchterne Angaben und zeigt gewisse Berührungen mit der Beischrift zu Kap. 64 des Totenbuchs; vielleicht äußert sich NAVILLE einmal näher dazu. Ich wüßte nicht, warum sie nicht von einem wirklichen Fund berichten sollte. CHEYNE meint, es sei eine konventionelle Fiktion der Priester gewesen, zu sagen, daß ein Buch in einem Tempel gefunden sei, um die Autorität des Buches zu stützen. Das ist möglich, beweist aber für die einzelnen Fälle nichts, und die Anzahl derselben scheint auch zu gering. Sollte es aber eine Stilform gewesen sein, Schriftstücke gelegentlich als in einem Tempel gefunden fingierenderweise zu bezeichnen, so würde sich diese Stilform am ehesten daraus erklären, daß es in der Tat nichts Außergewöhnliches war, wenn hier und da ein altes Schriftstück gefunden wurde, sei es nun in Tempelmauern, sei es vielleicht auch in Tempelarchiven.

Eine interessante Stelle, die ich bei ERMAN, Ägypten, S. 480 erwähnt fand, möchte ich zum Schlusse noch mitteilen. Im Papyrus Ebers steht bei einem Arzneimittel (75, 12) die Beischrift: "Siehe das ist ein wirkliches Mittel. Es ist bei einer Revision im Tempel des Wennofre gefunden." Auch diese Stelle illustriert das eben Gesagte.

Von allem hier vermerkten Material sind für den Alttestamentler ohne Zweisel die beiden Denderainschriften am wichtigsten. dienen, neben ihnen und mit ihnen, auch all die andern mehr oder weniger analogen Fundberichte von Schriftstücken unsere Aufmerksamkeit. Gewiß werden die Kenner ägyptischen Schrifttums noch weiteres Material beibringen. Mag dann der oder jener Fundbericht aus im einzelnen Falle vorliegenden Gründen nur als eine Stilform mit bestimmter Tendenz erscheinen, so ist uns, wie vorhin bemerkt, doch die Entstehung jener Stilform interessant. In jedem Falle aber haben wir für alles Material dankbar zu sein, welches irgendwie 2 Reg 228 illustriert. Was insbesondere die Bedeutung der Denderainschriften nach dieser Richtung hin anlangt, so habe ich oben versucht, sie mit Vorsicht und Zurückhaltung abzuschätzen. Der Wert von Analogien bleibt immer ein relativer. Über das andere Material habe ich im wesentlichen nur referiert. Auf keilinschriftliche Stellen einzugehen, die zur Erläuterung des Deuteronomiumfundes herangezogen worden sind (vgl. H. WINCKLER in OLZ 1900 Sp. 376 und KAT3 1903 S. 277; A. JEREMIAS ATAO 1906 S. 548), war nicht Gegenstand des vorliegenden Aufsatzes.

## Das Ghain in der Septuaginta II, 2.

Von Martin Flashar, Berlin.

### 2. Nicht I für y bietende Umschriften.

Die Untersuchung der Γ für y bietenden Umschriften mußte sich notwendig bis zu einem gewissen Grade in einem logischen Zirkel bewegen. Das Vorkommen des è in der Sprache der Septuaginta sollte nachgewiesen werden. Dies war aber nur dann möglich, wenn es feststand, daß die Umschriften zum Teil auf einer von richtiger Tradition unabhängigen freien Deutung der Namen beruhen. Und diese These mußte ja erst durch die Art der Umschrift des y ihrerseits, wenn nicht bewiesen, so doch wahrscheinlich gemacht werden. Ich setze der Einfachheit halber in der folgenden Untersuchung die Richtigkeit meiner Auffassung der Umschriften als zugegeben voraus, und glaube das um so eher tun zu dürfen, als mir die Tatsache, daß nur ein Teil der Umschriften auf Tradition beruhen kann, auch von der Beurteilung des y abgesehen feststeht (S. 202 ff.).

Ich glaube, S. 210ff. nachgewiesen zu haben, daß die hebräische Sprache dem Arabischen analog zwei Arten des y unterschied, und mehr noch, daß die Juden zur Zeit der Übersetzung der Genesis, also etwa im 3. Jahrhundert v. Chr., den härteren, arabischem ¿ entsprechenden Laut noch in einer ganzen Reihe von Worten und Wurzeln deutlich hörten und sprachen. Es liegt in der Natur der Sache, daß der negative Teil der Untersuchung, nämlich die der nicht I für y bietenden Umschriften, nicht zu ebenso sicheren Resultaten führen kann. Zwar läßt sich gegen die Liste, die R. RUZICKA (ZA Bd. 21, S. 302f.) gibt, manches einwenden, aber unleugbar fordert der ursprüngliche Sinn einzelner Namen ein è, ohne daß das y von den Septuaginta mit Γ umschrieben wird. Nur ist die Frage, ob man aus dieser Tatsache schließen darf, daß ye und ¿ im Hebräischen anders verteilt waren als im Arabischen, oder daß die Septuaginta zur selben Zeit das ¿ zum Teil noch sprachen, zum Teil schon vergessen hatten. Beide Folgerungen müßten Bedenken erregen; aber wir sind zu ihnen nur da genötigt, wo ein Name mit ursprünglichem è so häufig oder bekannt war, daß die Septuaginta seine richtige Aussprache durch Tradition hätten kennen müssen, oder wo eine Deutung unbedingt auf einen Ehaltigen Stamm hätte führen müssen. Auf diese beiden Punkte ist daher im Folgenden zu achten. Bei den Namen also, für die eine Tradition anzunehmen ist, und es sind deren immerhin eine ganze Reihe, hat sich das Augenmerk darauf zu richten, ob der Name ursprünglich mit e oder e anzusetzen ist, bei den andern dagegen darauf, auf welche Art des y eine Deutung (im Sinne der Septuaginta) führen mußte. Im letzteren Falle mag die Deutung der Septuaginta vielfach das Richtige getroffen haben. Schwierigkeiten bereitet jedoch nicht so sehr die Unmöglichkeit, stets eine scharfe Scheidelinie zwischen beiden Arten der Umschriften zu ziehen, als vielmehr der Umstand, daß bei einigen Namen, für die eine Tradition nicht anzunehmen ist, zweiselhaft oder sogar schlechterdings unersichtlich ist, wie sie die Septuaginta gedeutet haben können. Zur Beurteilung dieser "neutralen" Fälle vergleiche man S. 206.

ז אליעזר 15 2: der Haussklave Abrahams; derselbe Name auch Ex 184 und häufig in Chr und Esr. Aussprache und Deutung konnten nicht zweiselhaft sein. שב ist ar. عذر.

1) 14 28: der alte Name für גער, nur hier. 2) 36 32 33: der Sohn Be'ors, ein König in Edom, nur noch I Chr I 43. 3) 46 21 bis: ein Sohn Benjamins, noch Num 2638 1 Chr 76781. Für 2) ist Balak die fast allgemein bezeugte Lesart; dieselbe Form lesen 14 28 ADMa-d, f-hl(m) n-ptw-yc2 Luc λβ6, βαλα nur E (fehlt v. 8) ejq(r) su v. Dagegen ist für 3) (46 21) zweisellos Βαλα besser bezeugt: so ADM, Luc, die meisten Minuskeln, At, βαλακ nur: cob2 glr Anon2 (Var. a Es scheint hier also derselbe Name verschieden umschrieben zu sein: einmal Βαλαγ (woraus βαλακ: vgl. S. 211), das andre Mal Βαλα. Das wäre sehr auffällig: man müßte annehmen, daß beide Namensformen ausdrücklich überliefert waren, oder wenigstens eine von beiden, und die andere auf einer naheliegenden Deutung beruht. Beides scheint mir ausgeschlossen. Weder für den verschollenen Stadtnamen noch für den des sonst ganz unbekannten Königs ist eine Tradition wahrscheinlich, wäre jedenfalls nur dann anzunehmen, wenn sich kein anderer Ausweg zeigte. Eher könnte man meinen, daß בלע 3), von dem sich das zahlreiche und berühmte Geschlecht der Belasiter ableitete, auf Grund der Aussprache dieses Geschlechtsnamens Baha umschrieben wurde. Bahay 1) 2) willte dann eben auf eine sehr naheliegende Deutung zurückzusühren sein. Abs diese Deutung hätte dann, soweit wir sehen können, gerade nicht auf eine è-haltige Wurzel (die sich im Hebräischen nicht nachweisen läßt), sondern auf γ2 — ar. κέν verschlingen, führen müssen (vgl. Bereš. rab. zu 142²). Des Rätsels Lösung scheint mir zu sein, daß auch 1) und 2) ursprünglich Βαλα umschrieben war. Wie ist daraus βαλακ entstanden? Ein Leser wurde durch den βασιλευς βαλα υιος του βεωρ an die ganz ähnlichen Namen in Num 22 ff. erinnert und machte aus dem König βαλα den König βαλακ, der dort häufig vorkommt. Schließlich identifizierte man auch infolge eines Mißverständnisses den "König" βαλα Gen 1428 mit dem König βαλακ 363² und dadurch ist auch Gen 14 in einem Teil der Handschriften βαλακ entstanden. Die Geschichte dieser Umschriften zeigt, wie frühe man schon begann, den Text der Septuaginta zu verbessern.

36 32: Vater des obenerwähnten Edomiterkönigs בעור 2) Βεωρ. Derselbe Name kommt sehr häufig als der des Vaters des bekannten vgl. unten Anm. vor und war wohl wie dieser jedem Israeliten geläufig. BALL (zu Gen 36 32) vermutet, daß חur eine Nebenform zu (ar. بعير) ist und nach Analogie anderer Tiernamen Kamel bedeutet. Möglich ist das; aber ebensogut kann βεωρ auch auf Deutung beruhen. Freilich, wenn ,brennen" wirklich mit بغر, "unstillbarer Durst" und "glühen" zusammengehört (BARTH, Wurzelunters. S. 67), so müßten die Septuaginta in diesem Wort das ¿ nicht mehr gesprochen haben, vorausgesetzt, daß BAENTSCH (zu Num 22 5) Recht hat: "ein israelitisches Ohr hörte aus diesen Namen jedenfalls nichts als Brand und Verderben heraus." Dieser Satz gilt nur von israelitischen Ohren, die g und g nicht mehr unterschieden. Aber die Septuaginta können bei בעור ebensogut an Dummheit von בער dumm sein (vgl. بعير – בעיר) gedacht haben: der "Prophet" בלעם stand bei den späteren Juden im denkbar schlechtesten Rufe.

בעלחגן 35 און 35 38 39. Die Handschriften schwanken zwischen βαλα εν σων

z Hier heißt es: "seine (So'ars) Bewohner wurden bei der Umkehrung Sodoms verschlungen." Auch für den König der besonders nach dem Exil den Juden verhaßten Edomiter hätte die Deutung propositionen, Untergang nahegelegen. Vgl. auch Ber:5. rab. zu 46 12.

: Acdghkn-pstvxc2 \$6, βαλαενων: Deflimp Luc (Var. λεβqu) und βαλαεννωρ: Ey. BAΛΑ- ist wohl aus BAAΛ- entstanden. (בעל) war nicht zu verkennen.

בריעה 46 17 bis, ferner Num 26 44 I Chr 7 30 31; derselbe Name auch 1 Chr 7 23 8 13 16 23 10 11. Sohn Ašers. Βαρια. Der ursprüngliche Sinn des Namens ist ebenso undurchsichtig, wie die Deutung, die die Septuaginta ihm gegeben haben können. Eine (dann unkontrollierbare) Tradition ist für die Umschrift nicht ganz ausgeschlossen, wahrscheinlicher ist mir, daß sie auf Grund der matres lectionis ' und π erraten wurde, wobei das y als das häufigere ε galt (vgl. S. 206).

ברשע 142, nur hier. König von Gomorra. Βαρσα. Sinn und Deutung lassen sich nicht finden, — es sei denn, daß die Septuaginta den Namen etwa wie Bereš. rab. durch בר רשע "weil er der Sohn eines Frevlers war" erklärt haben. βαρσα ist wohl nach Analogie von θαμνα, θαργαλ u. a. vokalisiert und umschrieben: ein "neutraler" Fall.

31 21 23 25 37 25; auch außerhalb der Gen. sehr häufig vorkommender Gebirgsname, stets durch Γαλααδ umschrieben. Der Name war wohl durch Tradition bekannt. Er bedeutet wahrscheinlich wie ar. בּוֹבֵּע rauh, steinig, doch scheint dies Wort im späteren Hebräisch als Appellativum nicht gebräuchlich gewesen zu sein: Gen 31 41 wird der Name als און Hügel des Zeugnisses gedeutet. Doch zeigt auch diese Etymologie, daß das p des Namens e war. און hiph. zeugen ist ar. און שופלפי etwas kennen).

אנן 36 27: Ζουκαμ. Vgl. zu diesem korrumpierten Namen און 36 27: Ζουκαμ.

 שלם entstanden ist und später in ιεους verbessert wurde, aber unerklärlich bliebe, wie aus dem richtigen ιεους die Lesart ιεουλ entstanden sein kann. Das irrtümliche ιεουλ kann natürlich auf keiner Tradition beruhen. Die Septuaginta können bei der Umschrift etwa an eine Karitativform von אול – ar. وَوَل oder an eine Form der Verba אול – ar. של abweichen (?) oder אול יול (מור בעל auf einer Höhe Schutz suchen?) gedacht haben.

באיף 25 26 und oft. Ιακωβ. Wenn bei irgendeinem, so war bei diesem Namen die Aussprache durch lebendige Tradition bekannt. Der Name bedeutet wohl "Er ist listig". (Eigentlich באסף El ist listig, bezw. belohnt? vgl. Luther ZAW 21 S. 65). Die Wurzel און, die dem Namen zugrunde liegt, und auf die häufig (Hos 124 Gen 25 26 27 36) angespielt wird, entspricht ar.

ישמעאל 16 11 und oft: Ισμαηλ. Der Sinn des Namens war nicht zweiselhaft. שَجَعَ hören — ar. سَجَعَ

חשר 10 19: Λασα. Dieser nur hier vorkommende Ortsname ist im höchsten Grade verdächtig (vgl. die Kommentare). Ist λασα nicht etwa ein späterer Nachtrag in der Septuaginta, so können sie ihn nur mechanisch umschrieben haben. Eine Wurzel לשע kommt wenigstens nicht vor.

מעכה 22 24: Sohn Nahors.  $M\omega\chi\alpha$ ; eigentliche Variante ist nur  $\mu\omega\chi\alpha$  a clt (n Anon). Ich möchte vermuten, daß  $M\Omega XA$  aus ursprünglichem MOOXA entstanden ist, da sonst  $\omega$  so nicht vorkommt. Der Name kommt sonst noch häufig im AT vor, doch wird er sehr verschieden umschrieben. In dem einzigen Worte, mit dem sich der Name in Verbindung bringen ließ, ist das  $v = \varepsilon$  700 – ar.  $\omega\omega$  reiben oder drücken. (LAGARDE, Übersicht 32 9 33 8, vergleicht zu dem verwandten Namen 700 ar.  $\omega\omega$  er war töricht.)

4 22: Tochter Lameks: Νοεμα: A E M c-e j l-p s d 2 λ 8 € 3; νοεμαν: iqruy Phil. Chr. (Var. f.); νοεμμα: ablwc2 Anon² Luc (g). Die Septuaginta leiteten den Namen naturgemäß und wohl auch richtig

selbst wenn 1600ς in v. 5 und 14 ursprünglich sein sollte, folgt daraus nichts für eine fehlerhafte Aussprache des v. Von einer Gleichsetzung des von mit رغوث (Wellhausen, Robertson Smith) kann m. E. nur insofern die Rede sein, als beide Namen Ableitungen des Stammes von des Stammes von der die Septuaginta jedenfalls nichts mehr wußten, dadurch zweifelhaft, weil die Wurzel von helfen im Hebräischen nicht nachweisdar ist. Die einzige Spur wäre wop Joel 4 11, doch übersetzen die Septuaginta hier συναδρούς κοδε.

wie die ähnlichen Namen دעסן, دעסן u. a. von دעסן lieblich sein – ar. نعمَ ab. ت

נעמן 46 21. Sohn Benjamins Νοεμαν (ω Luc Anon \* lesen νοεμμαν). Vgl. געמה

10 21 24 25 11 14 15 16 17 Enkel Arpakšads. Εβερ. Von diesem אברי leiten sich die אברים her, wie sicher auch die Septuaginta annahmen. Sie schrieben daher εβερ, wie sie εβραιοι schrieben (und sprachen). אברי bedeutet jedenfalls der Jenseitige, mit ar. ייש überschreiten zusammenzustellen. Das e ist also richtig erkannt.

1) 4 19 20 23: Weib Lameks, 2) 36 2 4 10 12 16: Weib Esaus.

1) Aδδα: bedfmprw Luc λ Cyr-codd Phil-arm, αδα bieten AEM a egh-jlnoqs-vxyc2d2 & & S. 2) Aδα (z. T. deklinabel). Αδδα, das sich schwer erklären läßt, wenn αδα auch für 1) ursprüngliche Lesart war, könnte auf Tradition beruhen: Sprüche wie Gen 4 23 24 lebten gewiß im Volksmunde fort. Indessen reicht die Bezeugung für ein sicheres Urteil nicht aus und es wäre jedenfalls auffällig, daß die Septuaginta für 2), wo sie sicher nicht über eine Tradition verfügten, nicht auch αδδα schrieben. Ebenso läßt sich nichts Sicheres über die Bedeutung der Namen und die Deutung, die ihnen die Septuaginta gaben, sagen. Sie könnten an TS Schmuck von הוא schmücken gedacht haben (vgl. Gunkel u. a. zu 4 19). Freilich fehlt für diese Wurzel das ar. Äquivalent, doch wird das I in den häufigen Eigennamen, wo sie vorkommt, wie πίνη , πίνης , μετικός , μετικός

עדלמי 38 12 20 Einwohner der Stadt אורלם. Oδολλαμιτης. Die Stadt אורלם אויין אורלם אויין אוייין אויין אויין אויין אויין אוייין אוייין אוייין אויין אויין אויין אויין אויין אויין אויין אויין א

עדן 2 8 10 4 16: Die Landschaft, in der das Paradies lag. Εδεν. Die Handschristen lesen zwar durchgängig εδεμ, doch ist dies wohl eine,

freilich schon sehr frühe Korruptel: auslautendes µ und v wechseln häufig. Es liegt nahe anzunehmen, daß dieser Name durch Tradition bekannt war. Dazu würde die neuerdings vielsach vertretene Annahme stimmen, daß עדן irgendwie mit dem sumer.-assyr. edinu = Steppe zusammenhängt. Das y (= ¿) wäre dann von den Übersetzern der Genesis richtig, d. h. nicht wiedergegeben. Eigentümlich kompliziert wird diese Sachlage nun dadurch, daß sich 3 23 24 μστα παραδεισος της τρυφης wiedergegeben findet. Schon das ist auffällig, daß die Septuaginta den Namen einmal als Eigennamen, das andre Mal als Appellativum gefast haben sollen. Vor allem aber ist ערן Wonne wahrscheinlich mit ar. غدن Wohlleben, angenehme Lage, gleichzusetzen. Nun würde ja die Umschrift εδεν nicht notwendig beweisen, daß die Septuaginta (der Genesis) in ערן Wonne das ¿ nicht mehr sprachen, weil eben zum mindesten möglich ist, daß das nom. propr. mit e anzusetzen ist; aber auffällig wäre die Übersetzung τρυφη auf jeden Fall. Ich möchte daher annehmen, daß die Übersetzung τρυφη 3 23 24 erst sekundär ist. Die ursprüngliche Paradiesgeschichte Gen 2 3 sprach nicht vom נו־עדן, sondern einfach von dem Garten, und zwar dem Jahwes. Ganz entsprechend heißt es Gen 13 10 nicht כגן־עדן, sondern כגן־יהוה. Erst Hesekiel (33 35, vgl. 31 9 16 18 u. a. Joel 2 3) scheint vom גו־עדן gesprochen zu haben und unter dem Einfluß dieser und ähnlicher Stellen korrigierte man in Gen 2 15 3 23 24 13 zu גן־ערן. Darauf, daß die Septuaginta noch den unkorrigierten Text lasen, scheint mir zu deuten, dall 2 ובגן־עדן die besten Handschriften (AEMmqry β & E P Theoph, Phil u. a.) nur εν τω παραδεισω bieten, daß die Unziale L της τρυφης auch 3 23 24 nicht bietet und an der letzteren Stelle eine ganze Reihe von Minuskeln (dehijnpqu) της τρυφης vor του παραδεισου lesen. Auch hier läge also ein Zeichen verhältnismäßig früher Überarbeitung der Septuaginta vor (vgl. S. 217).

γιν 1) 10 23 (und 1 Chr 1 17) Sohn Arams. 2) 22 21: Sohn Nahors.
3) 36 28 Nachkomme Seirs. Ως ist wohl an allen drei Stellen ursprüngliche Lesart, ωξ, das A Ma-ce-jlmoq-wyc2 & 22 21 bieten, ist unter Einwirkung des danebenstehenden βαυξ entstanden, ωζ (dp Luc & Or-gr (Var. n x A) eine sekundäre Korrektur. Nach R. SMITH umfallt γιν alle Stämme, die denselben Gott وواقع verehrten. Da der Name auch sonst im AT vorkommt, wäre eine Tradition nicht ganz ausgeschlossen. Wahrscheinlicher ist, daß die Umschrift geraten ist.

10 22 14 19, auch sonst häufig vorkommend. Ailau. עילם ist

<sup>1</sup> Vgl. die Literatur über den Namen bei GES.-BUHL.

Wiedergabe des assyr. Ländernamens Elamtu (Persien), das y also auch hier nur Zeichen des Vokalansatzes. Man sollte meinen, der Name hätte den Septuaginta bekannt sein müssen, doch spricht das au dagegen, dies weist auf eine mechanische Theorie hin, die in jedem 'einen Diphthong sah, wenn nicht eine andere Aussprache ausdrücklich bekannt war.

36 43 Ζαφωειν (ebenso I Chr I 54 Cod B!). Beide Formen haben nichts miteinander zu tun. Wie sie zu erklären sind, gehört nicht hierher.

עכבור 36 38 und I Chr 1 49: Vater eines edomitischen Königs. Αχοβωρ. Die Deutung lag auf der Hand: אָרָעָד (so auch im Neuhebr.) heißt die Maus, ar. אוף (plur.) dasselbe.

phoy 36 12 16; "Enkel" Esaus (147: "Phoy). Αμαληκ. Schon das η deutet darauf hin, daß wir hier eine traditionsmäßig bekannte Aussprache des häufig vorkommenden Volksnamens vor uns haben. Über die Bedeutung des Namens ist nichts bekannt, doch deutet nichts darauf, daß das y gleich è zu setzen ist.

TÜT 1) 36 2 14 18 24 bis 25 bis: Sohn Şib'ons. 2) 36 20 29: Sohn Se'irs. Für 2) ist Avα, v. 20 allgemein, v. 29 gut bezeugt. Verwickelt ist die Sachlage für 1). v. 24 lesen die Unzialen, die meisten Minuskeln und Verss. ωναν (ωνας), was auch σ]ωναν I Chr 1 40 41 B als alt erweist. An den übrigen Stellen schwanken die Handschriften (von einer Menge Einzelheiten abgesehen) zwischen ανα: so die Mehrzahl, und αιναν (εναν, αναν), meist b d e n p t c2 Luc. Auf die Entstehung der einzelnen Varianten einzugehen, würde zu weit führen und für unsere Untersuchung zwecklos sein. ωναν, unter Einwirkung des vorangehenden ωναν (ωμαν) — ΔΙΙΝ entstanden, scheidet überhaupt aus. ανα, wohl die ursprüngliche Umschrift, ist jedenfalls umschrieben, ohne daß die Septuaginta an ein bestimmtes Wort dachten, doch hätten sie den Namen von 300 gebeugt sein — ar. ω oder πιχν sich abmühen — ar. ableiten können.

10 13: ägyptisches Volk. Alvereier. Diese Umschrift kann nur mittelbar auf die hebr. Lesart zurückgehen. Vermutlich haben die Septuaginta hier einen ihnen bekannten ägyptischen Namen eingesetzt. Für die Untersuchung des γ kommt diese "Umschrift" ebensowenig in Betracht wie πετεφρη für γτο τοιο oder ψονθομ φανηχ für πιγο πλος. Auch hier haben die Septuaginta aus den hebräischen Buchstaben ägyptische Worte herausgelesen, d. h. während sie sonst fremdarügen Namen hebräische Bedeutungen unterlegten, haben sie hier aus dem

richtigen Gefühl heraus, daß es sich ja um ägyptische Namen handle, versucht, die Namen eben als ägyptische zu deuten.

14 13 24, nur hier: Bundesgenosse Abrahams. Aυναν. Falls dies ursprünglich ist, könnte man an עונן als Vorlage denken. Bei der Unsicherheit sowohl der griechischen wie der hebräischen Form läßt sich jedoch nichts Sicheres behaupten. Ein Anlaß, das y als ż zu fassen, lag auf keinen Fall vor.

אפר 254: Sohn Midians. Αφερ. Vgl. עשה S. 215. Falls αφερ etwa schon in der ursprünglichen Übersetzung stand, könnte es auf einer Erklärung des Namens durch אשר, ar. באר Staub beruhen.

עפרון 23 8 10 bis 13 14 16 bis 17 25 9 49 29 30 50 13: Einwohner Hebrons, von dem Abraham die Höhle Machpela kauft. Εφρων. Der Name kann durch Tradition bekannt gewesen sein. Wahrscheinlich ist, daß die Septuaginta ihn frei umschrieben und an אמר Staub, dachten (s. o.).

γρη 36 27 Sohn des Eser. Die meisten Handschriften bieten an dieser Stelle zwei Namen: 1) Ιωυκαμ: A E d e g h i m n p q s-v y; auf diese Form gehen auch die zahlreichen Varianten (D a c f i k l o x c2, ιονκαμ: b Luc 6<sup>w</sup>) zurück; in ε<sup>c</sup> ε<sup>lp</sup> 3 fehlt der Name. 2) Ουκαμ: d-h, n-p r t v y λ, ουκαν A D E a c k q s u x c2 ε, fehlt in b i l Luc ε<sup>lp</sup>. Beide Formen beruhen, wenn überhaupt ursprünglich, auf Gleichmacherei mit dem folgenden Ζουκαμ. Möglicherweise sind sie erst aus diesem Namen "herausdestilliert", denn Ζουκαμ (hebr. 1991) erklärt sich wohl aus einer Konfundierung der beiden Namen 1991 (1991) zu 1991.

38 367 46 12: Sohn Judas. Hp. Eine Tradition des Namens ist nicht ausgeschlossen: die Geschichte Gen 38 war gewiß sehr bekannt. GES.-BUHL stellt den Namen zu wurden sein, womit er ar. في eifersüchtig sein (vgl. في heiß sein) vergleicht. Indessen ist weder sicher, daß von von daß dies mit غ anzusetzen ist. BARTH (Etym. Stud. S. 69) vergleicht ar. والم

ערי 46 16. Alle Handschriften lesen Αηδις oder setzen dies voraus. Die etwaige ursprüngliche Umschrift ist unter dem Einfluß des folgenden αροηδις και αροηλις korrumpiert und nicht mehr rekonstruierbar.

שרקי: Bewohner der Stadt 'Arke. Αρουκαιος. Die Septuaginta setzen wie Sam (schwerlich richtig, da die griechische Form Αρκη, ferner assyrisch Arka überliefert ist), die Lesart ערוקי voraus. Falls sie bei der Umschrift überhaupt an eine hebräische Wurzel dachten, kann es nur מערק gewesen sein. Freilich ist die Bedeutung dieses Wortes unsicher, doch mag man es mit nagen (GES. BUHL) oder fliehen (LXX Targ) übersetzen, jedenfalls entspricht ar. عرق.

Wy 25 25 ff: Hoαυ. Durch Tradition bekannt. Der eigentliche Sina des Namens ist dunkel, doch zwingt nich s, ihn mit ¿ anzusetzen.

דרות קרנים 145 Stadt in Basan. Ασταρωθ Καρναιν. Durch Tradition (bzw. Kenntnis des griechischen Namens Ασταρτη) bekannt. Das y in משחרת war zweifellos ב (vgl. assyrisch Ištar, griechisch Ασταρτη u. s. w.).

שומי פרע s. S. 310 f.

סרעה 12 5 ff. Φαραω. Die Septuaginta geben wohl die unter den Juden übliche Aussprache wieder. סרעה ist äg. per-o (Großhaus), das y also keinesfalls ¿.

DDDY 47 11: Ägyptische Landschaft. Ραμεσση. Diese Form ist ebenso zu beurteilen, wie αινεμετιειμ, vgl. S. 310 f.

איני 146 324 368ff. באוף. Durch Tradition bekannt. Wie die schon alter Zeit angehörenden Wortspiele 27 11: mit איני haarig oder Ziegenbock, 25 25 mit שַּלֵּגו Behaarung beweisen, war das y des Namens – 3. شعر haarig sein ist ar. شعر.

בי שמעון 29 33: Συμεων. Durch Tradition bekannt. Der Name ist eine Kurzform zu שמעאל oder ähnl. Daß er mit שמע יהוה irgendwie zusammenhing, war nicht zu verkennen: vgl. Gen. 29 33: היא ist ar. شبخ.

שוע 38 2 12: Nach dem hebräischen Text der kanaanäische Schwiegervater Judas, nach LXX Judas Weib. Σαυα; die Var. sind unwesentlich. Die Septuaginta scheinen an שוע Hilfegeschrei gedacht zu haben, doch fehlt bei dieser Wurzel שוע das ar. Äquivalent.

scheint die bessere Lesart zu sein, doch bieten eine Reihe von Handschriften, wenn auch nicht gleichmäßig an allen Stellen, die Lesart σενααρ. Eine Tradition der Aussprache ist für den Namen nicht wahrscheinlich, jedenfalls ist es möglich, daß die Septuaginta, wie auch eine ganze Reihe von Erklärungen in Bereš. rab., in שנער das hebräische Wort ענער עוד לעני finden meinten. ענער אום גער גער אום בער לעני schnarren) oder schütteln (ar. יבע von einer Ader, aus der das Blut hervorquillt?) zusammengehören (GES.-Buhl).

שלמ 46 13: Sohn Isaschars. Θωλα ist die bestbezeugte Lesart, auf die wohl auch δολα: a c m c2 und δωλαν: b w Luc zurückgehen. Die Bedeutung des Namens war klar: חולעה ist als Appellativum Wurm. Ob die Wurzel אות המפח mit e anzusetzen ist, lät sich nicht sagen, doch spricht nichts dagegen. Im Arabischen sehlt das Wort.

36 12 22 40 und I Chr 1 36 39 51: Weib des Elifaz. Von einzelnen Flüchtigkeitsfehlern abgesehen ist Θαμνα die allgemein überlieferte Lesart. Eine Tradition ist kaum anzunehmen, da der Name ganz unwichtig ist und nur hier vorkommt. Die Septuaginta dürften an eine Form des Verbum מום zurückhalten, ar. הוא gedacht haben.

Unter den nicht Γ für y bietenden Umschriften der Genesis war keine einzige, wo wir mit Sicherheit ein Γ hätten erwarten müssen. Wo man berechtigt ist, das Vorhandensein einer Tradition der Aussprache anzunehmen, zeigt sich, daß das y ursprünglich ε war, wenigstens ist das Gegenteil nicht zu beweisen. Wo dagegen eine Tradition ausgeschlossen oder wenig wahrscheinlich ist, liegt entweder eine mehr oder weniger richtige Deutung der Umschrift zugrunde, oder eine rein mechanische Theorie, die bei nicht deutbaren Namen das y als das häufigere ε auffaßte.

Auch dieser negative Teil der Untersuchung bestätigt also, soweit ein sicheres Urteil hier möglich ist, daß zur Zeit der Übersetzung der Genesis & und & noch in derselben Weise unterschieden wurden, wie es die Analogie des Arabischen im ursprünglichen Hebräisch erwarten läßt. Ob dieser Tatbestand in allen Teilen der Septuaginta derselbe ist, bzw. ob schon in die Zeit, innerhalb der die späteren Bücher übersetzt wurden, das Aussterben des & fällt, kann nur eine Untersuchung der einzelnen Bücher der Septuaginta zeigen.

Die vorliegende Arbeit versucht, die Frage nach dem Vorkommen des è im Hebräischen bis zu einem bestimmten Zeitpunkt (ca. 250 bis 200 v. Chr.) zu entscheiden. Daneben war es mir aber von großer Wichtigkeit, darauf hinzuweisen, daß die Septuaginta auch da, wo sie in den Umschriften einen altertümlichen Lautbestand bieten, durchaus nicht immer die ursprüngliche Aussprache des betreffenden Namens wiedergeben, sondern diesen vielfach willkürlich gedeutet haben. Die beiden Eventualitäten: Tradition oder freie Umschrift (Deutung) sind daher bei jedem Namen sorgfältig zu berücksichtigen, ehe man Schlüsse aus der Umschrift zieht: Diese Erkenntnis ist nur zu häufig von denen unberücksichtigt gelassen, die sich mit den Umschriften der Septuaginta beschäftigt haben.

### Bibliographie

#### vom Herausgeber.\*

### I. Einleitung in das Alte Testament.

Jahresbericht, theologischer. Hrsg. v. Proff. KROGER u. Köhler. 27. Bd., enthaltend die Lit. u. Totenschau des Jahres 1907.

Lit. u. Totenschau des Jahres 1907.

I. Vorderasiatische Literatur, bearbeitet von Gressmann. Leipzig 1908. III, 53 S. Lex.-8º.

II. Das Alte Testament, bearbeitet von Volz. Leipzig 1908. IV, 108 S. Lex.-8º.

Katalog der orientalisehen Handschriften der Stadtbibliothek su Hamburg mit Ausschlüßder hebräischen. Teil I: Die arabischen, persischen, türkischen, malaiischen, koptischen, syrischen, äthiopischen Handschriften beschrieben von Carl Brockelmann. Hamburg 1908. XXI, 246. Lex.-8º.

HAUFT, R., Internationales Taschenbuch für Orientalisten. N. Y. 1907. 208 S. — [G. F. M.]

† Armstrong, R. A., Historical and Literary Outlines of the Old Testament; with an Introduction, in which are presented Discussions of Materials, Manus., Versions. Morgantown 1008. 12º.

gantown 1908. 12°.

† BRUCKER, J., Questions d'Ecriture sainte. L'église et la critique biblique (Anc. Test.).
Paris 1908. VII, 294 S. 80.
† COHN, J. R., The Old Testament in the Light of Modern Research. London 1908. 80.
ERRDMANS, B. D., Alttestamentliche Studien. II: Die Vorgeschichte Israels. Gießen 1908. 68 S. Gr. 80.

1908. 68 S. Gr.-8°.

ELHORST, H. J., Die nieuwste Hexateuch-Kritiek, s. TThT VI (1908), Liefrg. 3, S. 323 —343.

GILBERT, G. H., Interpretation of the Bible. A short history. N. Y. 1908. 309 S. 12°.

— [G. F. M.]

† Macler. F., Hebraica, s. RHR 1908 (März-April), S. 222—235.

Morgan, G. C., The analyzed Bible. Bd. I. Old Testament introduction. N. Y. a. Chicago 1907. 220 S. 8°. — [G. F. M.]

MÜLLER, DAV. H., Die Bergpredigt im Lichte der Strophentheorie (Biblische Studien V). Wien 1908. 94 S. Gr.-8°.

† Serner, I. N., Anmärkningar till bibelkommissionens öfversättning of gamla testamentet. Göteburg 1908. 150 S.

mentet. Göteburg 1908. 159 S. TORGE, P., Die neuesten Strömungen in der alttestamentlichen Wissenschaft, s. PM 1908,

7, S. 275 -290. WIENER, H. M., Essays in Pentateuchal Criticism, s. BS Juli 1908, S. 481-509.

### 2. Text und Übersetzungen.

BARKER, H., The student's handbook of the Bible. The history of Eng. Bible versions with special reference to the Vulgate, the Douay Bible, the Authorized (or King James) Version and the Revised Version. N. Y. 1907. 400 S. — [G. F. M.] Delecta Biblica. Selections from the Vulgate. Longmans, Green & Co. 1907. — [G. F. M.] FRAENKEL, SIEGM., Das Buch Josua bei den Samaritanern, s. ThLZ 1908, 17, Sp. 481—483.

FRARNKEL, SIEGM., Das Buch Josua bei den Samaritanern, s. Th.L.Z 1908, 17, Sp. 481—483. † FUCHS, H., Pésīq ein Glossenzeichen, s. VB August 1908, S. 1—66; 97—181. GASTER, M., Das Buch Josua in hebrāisch-samaritanischer Rezension. Entdeckt u. zum ersten Male herausgegeben, s. ZDMG LXII (1908), II. Heft, S. 209—279. KNEUCKER, J. J., Eine kritische Biblia Hebraica, s. PM XII (1908), 8, S. 315—321. KÖHLER, L., Kleine Beiträge zur Septuagintaforschung [Jes 23, 1 6 10 14 u. Gen 25, 27], s. SchThZ 1908, 182—185.

PSICHARI, JEAN, Essai sur le grec de la Septante, s. RÉJ LV Nr. 110 (1. April 08), S. 161—208.

S. 161-208.

† SCHULTE, A., In welchem Verhältnis steht der Cod. Alex. zum Cod. Vat. im Buche Tobias?, s. BZ 1908, 3, S. 262—265.
STREITBERG, W., Die gotische Bibel. Erster Teil: Der gotische Text und seine griechische

Vorlage mit Einleitung, Lesarten u. Quellennachweisen, sowie den kleineren Denk-

Die Beifügung [G. F. M.] bedeutet: beigesteuert von Prof. Dr. George F. Moore an der Harvard University, Cambridge, Mass., U. S. A.

mälern als Anhang. (Germanische Biblioth. Zweite Abteil.: Untersuchgg. u. Texte III, 1). Heidelberg 1908. LXVI, 484 S. 80.
THACKERAY, H. ST. J., Renderings of the Infinitive Absolute in the LXX, s. JThSt IX No. 36 (Juli 1908) S. 597—601.
YAHUDA, A. S., Über die Unechtheit des samaritanischen Josuabuches, s. SAB XXXIX 1908, S. 887—914.

#### 3. Altes Testament und Altertum.

JEREMIAS, A., Das Alter der babylonischen Astronomie (Im Kampf um den Alten Orient. Wehr- und Streitschriften herausgeg. von A. JEREMIAS u. H. WINCKLER, Heft 3).

Wehr- und Streitschriften herausgeg. von A. JEREMIAS u. H. WINCELER, 1908. 64 S.

KITTEL, RUD., Die orientalischen Ausgrabungen und die ältere biblische Geschichte. Fünfte, bis auf die Gegenwart fortgef. Aufl. Leipzig 1908. 52 S. 8°.

† KÖBERLE, J., Die Beziehungen zwischen Israel u. Babylonien. Sechs Vorträge. Hrsg. von WALTHER. Wismar 1908. 95 S. Gr.-8°.

† KÖNIG, ED., Unfragliche Verschiedenheiten der babylonischen und der alttestamentlichen Kultur, s. SS 1908, 6, S. 322-328.

KÖNIG, ED., Babyloniens Einfluß auf die Kulturgeschichte, s. Neue Jahrbb. für das klass. Altertum, Gesch. u. deutsche Lit. u. für Pädagogik, 1908, I. Abt., 7. Heft, S. 441-473.

LESSMANN, H., Aufgaben und Ziele der vergleichenden Mythenforschung (Mytholog. Biblioth. I, 4). Leipzig 1908. VIII, 52 S. Gr.-8°.

LUCKENBILL, D. D., The Temples of Babylonia and Assyria, s. AJSL XXIV, 4 (Juli 08) S. 291-322.

S. 291-322.

SCHMIDT, KONRAD, Die Semiten als Träger der ältesten Kultur Europas. Gleiwitz 1908.

VII, 190. 8°.

SCHNABEL, P., Studien zur babylonisch-assyrischen Chronologie, s. MVAG 1908, 1. 100 S.

THUREAU-DANGIN, FR., Kuri-galzu et Burnaburias, s. OLZ XI, 6 (Juni 08) Sp. 275 f.

### 4. Exegese.

4. Exegese.

KAUTZSCH, E., Die Heilige Schrift des Alten Testaments in Verbindung mit BUDDE (Marburg), GUTHE (Leipzig), HÖLSCHER (Halle), HOLZINGER (Stuttgart), KAMPHAUSEN (Bonn), KITTEL (Leipzig), LÖHR (Breslau), MARTI (Bern), ROTHSTEIN (Halle) u. STEUERNAGEL (Halle) übersetzt u. herausgegeben. Dritte, völlig neu gearbeitete, mit Einleitungen u. Erklärungen zu den einzelnen Büchern versehene Auflage. Tübingen 1908. Lieferung 1-4, VIII, S. 1-256. Lex.-8°.

SAYCE, A. H., The Archaeology of the Book of Genesis: The Garden of Eden (Gen 2, 8-14), s. ET XIX No. 10 (Juli 1908) S. 470-472.

NESTLE, EB., Job the Fifth, and Moses the Seventh, from Abraham, s. ET XIX No. 10 (Juli 1908) S. 474 f.

† ALGYOGYI-HIRSCH, H., Noch einmal zur Erklärung von Dinnel Gen X, 13, s. VB

August 1908, S. 77-87. † THOMAS, W. H. GR., Genesis XXV, 2-XXVI, 8. A Devotional Commentary. London

T HOMAS, W. H. GR., Genesis XXV, 2—XXVI, 8. A Devotional Commentary. London 1908. 190 S. 80.

EISLER, R., Der bunte Rock Josephs, s. OLZ 11, 8 (August 1908) Sp. 368—371. [— Es sei wirklich ein bunter Rock und man habe Gen 37 D'DDDD NIND zu lesen, das nach assyr. paspasu und Mischnatraktat Negaim XI den Buntrock bezeichne, den LXX (ποίκιλος χιτών), Pesch. und Vulg. (tunica polymita) darin gesehen haben. — K. M.] MERRINS. E. M., The Plagues of Egypt (L), s. BS Juli 1908, S. 401—429.

GREGORY, J. C., The Life and Character of Saul, s. ET XIX No. 11 (August 1908) S. 510—513.

S. 510-513.

MARGOLIOUTH, S., Recent Exposition of Isaiah LIII, s. Exp. Juli 1908, S. 59—68.

Box, G. H., Some Textual Suggestions on Two Passages in Isaiah [Jes 22, 5<sup>b</sup> 25, 1—5],
s. ET XIX No. 12 (Sept. 1908) S. 563 f.

HITCHCOCK, E. R. M., Notes on Isaiah [Jes 28, 16 52, 13 53, 5 7 11], s. ET XIX No. 10

(Juli 1908) S. 473 f.

COBB, WILLIAM H., Where Was Isaiah XL-LXVI Written?, s. JBL XXVII (1908), 1 S. 48-64.

REDPATH, H. A., The book of the prophet Ezekiel, with introd. and notes (Westminster commentary). N. Y. 1907. 80. — [G. F. M.]

HERRMANN, Lic., Stichwortglossen im Buche Ezechiel, s. OLZ XI, 6 (Juni 08) Sp. 280—282.

† CHEYNE, T. K., Ezekiels Visions of Jerusalem, s. Exp 1908 (Juni), 525—529.

LAMBERT, MAYER, Notes exégétiques et lexicographiques: 1. Ézéchiel, XXIV, 15 [1. 1977]

The Proportion of the prophet Ezekiels (J. 1978). Ill. 1978 [1. 1978]

The Proportion of the prophet Ezekiel, with introd. and notes (Westminster commentary). Ill. 1978 [1. 1978]

The Proportion of the prophet Ezekiel, with introd. and notes (Westminster commentary). Ill. 1978 [1. 1978]

LAMBERT, MAYER, für הרדוח]; II. Ézéchiel, XXXIV, 29 [l. משה לשם für משה לשם [ III. מאש [ impulsion.

- élan]; IV. אָשְׁיִּשְׁ et "attique"; V. Psaume XIX, 5 [l. מְּיִּשׁׁ "mesures" für מְּיִּשׁן; VI. Le Psaume XXII serait-il alphabétique?, s. RÉJ LV No. 110 (נ. April oß)
- S. 281-284.

  McWilliam, T., Speakers for God. Being plain lectures on the minor prophets. N.Y. 1907. 356 S. [G. F. M.]

  † IEIMBACH, K. A., Die Weissagungen der Propheten Joel, Abdias, Jonas, Nahum, Hallenberg, McC., A., Die Weissagungen der Propheten Joel, Abdias, Jonas, Nahum, Hallenberg, McC., A., Die Weissagungen der Propheten Joel, Abdias, Jonas, Nahum, Hallenberg, McC., A., Die Weissagungen der Propheten Joel, Abdias, Jonas, Nahum, Hallenberg, McC., A., Die Weissagungen der Propheten Joel, Abdias, Jonas, Nahum, Hallenberg, McC., McC.
- bakuk, Sophonias, Aggaus, Zacharias u. Malachias, übers. u. kurz erklärt (Bibl. Volksb.
- 4. Heft). Fulda 1908. 204 S. 80.

  † Wiesmann, H., Einige Bemerkungen zum Buche Jonas, s. Kath 1908, 8, S. 111-125,
  FAGNANI, CH. P., The Structure of the Text of the Book of Zephaniah, s. Old Testament and Semitic Studies in Memory of W. R. Harper, Chicago-London 1908, Bd. II, S. 259 – 278.
- † PANNIER, E., Les Psaumes d'après l'hébreu en double tradition, avec indications métriques et strophiques et la Vulgate latine en regard. Paris 1908. XXVIII, 423 S. S. BOEHMER, J., Der Berg "Mistar" [Ps 42, 7], s. ThStK 1908, 4, S. 613—622.

  MORGAN, G. C., The analyzed Bible. Vol. 2, The Old Testament, Job to Malachi. N. Y. a: Chicago 1908. 331 S. 12°. [G. F. M.]
  † HONTHEIM, J., Das Hohelied. Übers. v. erklärt (BSt XIII, 4). Freiburg i. B. 1908.

  VII, 111 S. Gr. 8°.

- † Wolf, W., Das Lied der Lieder, übers. u. erläut. Frankfurt a/M. 1908. VI, 72 S. Gr. 80. † BREUER, R., Die fünf Megilloth, übers. u. erläutert. 2. Tl.: Ruth. Frankfurt a/M. 1908. IV, 60 S. Gr. 80.
- 1906. IV, 60 S. Or. 60. S. BARTON, GEORGE A., The Text and Interpretation of Ecclesiastes 5, 19, s. JBL XXVII (1908), I S. 65 f.

  STREANE, A. St., The Book of Esther with introduction and notes. (Cambridge Bible for schools and colleges.) N. Y. 1907. 80 S. [G. F. M.]

  Church Pulpit Commentary: Ezra to Isaiah. London 1908. 432 S. 80.

  - 5. Hebr. Grammatik, Lexicon und Verwandtes.
- BALL, C. J., Four Biblical Names [Jsebel, Abigail, Hiob, Achikar], s. ET XIX No. 10 (Juli 1908) S. 473.

  BROCKELMANN, C., Grundriß der vergleichenden Grammatik der semitischen Spraches.

  I. Bd.: Laut- und Formenlehre. Berlin 1908. XV, 665 S. Gr. 80.

  BROCKELMANN, C., Kurzgesaßte vergleichende Grammatik der semitischen Spraches.
- Elemente der Laut- und Formenlehre. Porta linguarum orientalium Pars XXL Berlin
- Elemente der Lauf- und Fermenlehre. Porta linguarum orientalium pars AAL derim 1908. XII, 314 S. 80.

  Daiches, Samuel, Einige nach babylonischem Muster gebildete hebräische Namen, s. Ol.Z XI. 6 (Juni 08) Sp. 276—280.

  Drake, A. E., Discoveries in Hebrew, Gaelic, Gothic, Anglo-Saxon, Latin, Basque, and other Caucasic languages, Showing fundamental kinship of the Aryan tongues and of l'asque with the Semitic tongues. Denver 1908. 402 S. [G. F. M.]

  HALPER, B., The Root 121, s. AJSL XXIV, 4 (Juli 08), S. 366—369.

  Joüon, le P. Paul, S. J., Notes de Lexicographie Hébraique, s. Mélanges de la Faculti Orientale de l'Université Saint-Joseph (Beyrouth), III (1908), Fasic. I, p. 323—336.
- - Orientale de l'Université Saint-Joseph (Beyrouth), III (1908), Fasic. I, p. 323-336-[I L'expression החקונ על au sens de s'appuyer sur quelqu'un, s'abandonner à qu., se confier en qn. II תושיף = synonyme de ענה conseil, dessein etc. III תושיף = effort poar dominer ou gagner quelqu'un. IV my à corriger en my dans Lam. 3, 20 et Ps. 42, 6. V \*חַנְּה et חַנְּה = mal (malheur et malice). VI מָבָה au sens de force, produit. VII מָבָּים = béquilles.]
- I AU, R. J., Abel (אָבֵל) in the Bible, s. JAOS XXVII, 2 (1907), S. 301-302. -[G. F. M] LIDZBASRKI, M., Ephemeris f. semitische Epigraphik. II. Bd. 3. Heft. Gießen 1908. VIII + S. 317-444 m. 6 Abbildgn. Gr. 80.
- I OTZ, WILH., Hebräische Sprachlehre. Grammatik und Vokabular mit Übungsstücken. Leipzig 1908. VI. 184 S. Gr. 80. Löw, Immanuel, Sosanna, s. WZKM XXII, Heit 2 (1908), S. 154-
- Löw, Immanuel, Söšannā, s. WZKM XXII, Heft 2 (1908), S. 154—174. Praetorius, Fr., Zum semitisch-griechischen Alphabet, s. ZDMG LXII (1908), II. Heft, S. 283-288.
- SLIWA, D., Les accents-voyelles et leur origine dans l'écriture arabe, s. AlM XI No. 8
- (August 08), S. 570-580.

  WEISSBACH, F. H., Beiträge zur Kunde des Irak-Arabischen (Leipziger semitistische Stedies IV. 1). Erste Hälfte. Prosatezte. Leipzig 1908. 208 S. 80.

L. B., The Pi'lel in Hebrew, s. JAOS XXVII, 2 (1907), S. 303-316 -[G. F. M.]

6. Israelitische Religionsgeschichte, alttestamentliche Theologie und Zugehöriges.

und Zugehöriges.

BAENTSCH, B., Prophetie und Weissagung, s. ZWTh L (1908), 4. Heft, S. 457-485.

BENZINGER, I., Wie wurden die Juden das Volk des Gesetzes? Religionsgesch. Volksbücher. II. Reihe, 15. Heft. Tübingen 1908. 48 S.

BOEHMER, J., Gottes Angesicht, s. BFChTh XII (1908), 4, S. 323-347.

BROCKINGTON, A. ALLEN, Old Testament miracles in the light of the Gospel. New York 1907. 144 S. 160. — [G. F. M.]

CHEYNE, P. K., Traditions and beliefs of ancient Israel. N. Y. 1907. 591 S. — [G. F. M.]

DAVIS, J. D., The Fruture Life in Hebrew Thought during the Pre-Persian Period, s. PThk VI, 2 April (1908), S. 246-268. — [G. F. M.]

DIETTRICH, G., Die theoretische Weisheit der Einleitung zum Buch der Sprüche, ihr spezifischer Inhalt u. ihre Entstehung, s. ThStK 1908, 4, S. 475-512.

† DUFF, A., Hints on Old Testament Theology. London 1908. 198 S. 80.

† EERDMANS, B. D., Have the Hebrews been Nomads, s. Exp Aug. 1908, S. 118-131.

† EICKMANN, W., Die Angelologie u. Dämonologie des Korans im Vergleich zu der Engel- u. Geisterlehre der Hl. Schrift. New-York 1908. IV, 62 S. Gr.-8.

FRAZER, J. G., Folk-lore in the Old Testament, s. Anthropological essays, presented to Edward Burnett Tylor in honour of his 75th birthday, Oct. 2, 1907, N. Y. 1907. — [G. F. M.] [G. F. M.]

FREY, St. E., The Theology of the Old Testament. A Critique of Davidson, s. LChR XXVII, 2 April (1908), S. 245-251 [to be continued]. — [G. F. M.]
GATES, OWEN H., The Relation of Priests to Sacrifice before the Exile, s. JBL XXVII

(1908), I S. 67-92.

(1908), I S. 67-92.

GIRDLESTONE, ROB. BAKER, Monotheism, Hebrew and Christian. N. Y. 1907. 43 S. (Judaism and Christianity: short studies.) — [G. F. M.]

JACOB, SON OF AARON, The Samaritan Sabbath, s. BS Juli 1908, S. 430-444.

KRÜGER, P., Hellenismus und Judentum im neutestamentl. Zeitalter (Schriften des Institutum Delitzschianum zu Leipzig I. Heft). Leipzig 1908. 47 S. Gr.-80.

LAGRANGE, M.-J., Le règne de Dieu dans le Judaisme, s. RB V, 3 (Juli 08), S. 350-366.

LLOYD, CURTIS GATES, Phalloids of Australasia Cin. privately printed, 1907. — [G. F. M.] † LÖHR, M., Die Stellung des Weibes zu Jahwe-Religion u. -Kult, untersucht (Beiträge zur Wissensch. vom AT. Hrsg. von R. KITTEL, 4. Heft). Leipzig 1908. IV, 54 S. 80.

MARTI, KARL, The religion of the Old Testament. Its place among the religions of the Nearer East. Tr. by G. A. Bienemann (Crown Theological Library) N. Y. 1907. 251 S. — [G. F. M.]

- [G. F. M.]

— [G. F. M.]

MILLS, L. H., Avesta eschatology compared with the books of Daniel and Revelation. Being supplementary to Zarathustra, Philo, the Achaemenids and Israel. Chicago 1908. 85 S. — [G. F. M.]

MONTGOMERY, JAMES A., The Holy City and Gehenna, s. JBL XXVII (1908), 1 S. 24—47. NESTLE, Eb., The Divine Name 'Jhv' or 'Jhvh', s. ET XIX Nr. 12 (Sept. 1908) S. 564 f. Orelli, C. von, The peculiarity of the religion of the Bible (Foreign religions Series). N. Y. 1908. — [G. F. M.]

† Otto, W., Priester und Tempel im hellenistischen Aegypten. Ein Beitrag zur Kulturgeschichte des Hellenismus. 2. Bd. Leipzig 1908. VI, 417 S. Gr.-80.

PEAKE, A. S., The Religion of Israel (The Century Bible Handbooks). London a. Edinburgh 1908. 177 S. 120.

burgh 1908. 177 S. 12°.

RADAU, HUGO, Bel the Christ of Ancient Times. Chicago 1908. V, 55 S. 8°.

ROTHSTEIN, J. W., Juden und Samaritaner, die grundlegende Scheidung von Judentum und Heidentum (Beiträge zur Wissensch. vom AT hrsg. von R. KITTEL Heft 3). Leipzig 1908. 82 S. 80.

SAYCE, A. H., The Name mm, s. ET XIX Nr. 11 (August 1908) S. 525 f. 1908.

SATUR, A. H., THE NAME HIM, S. E.I XIX Nr. II (August 1908) S. 525 f.

SEEBERG, ALFR., Die Didache des Judentums und der Urchristenheit. Leipzig 1908. VI,
122 S. Gr.-80.

SETON, E. T., The natural history of the Ten commandments. N. Y. 1907. 78 S. — [G. F. M.]

SEVENSMA, Dr. T. P., De ark Gods het oud-israëlitische heiligdom. Amsterdam 1908.

XI, 166 S. Gr.-80.

† SIECKE, E., Hermes der Mondgott. Studien zur Aushellung der Gestalt dieses Gottes.

(Mytholog. Bibliothek, hrsg. von d. Gesellsch. s. vergleich. Mythenforschung II., 1.)

Leipzig 1908. 98 S. Lex.-80.

SKIPWITH, G. H., The Origins of the Religion of Israel, s. JQR XX Nr. 80 (Juli 1908)

SKIPWITH, G. H., The Origins of the Religion of Israel, s. JQR XX Nr. 80 (Juli 1908) S. 738—776.

SMITH, H. P., Israel or Jerahmeel?, s. AJTh XI, 4 (1907), S. 553—568. — [G. F. M.] SMITH, W. R., The prophets of Israel and their place in history to the close of the eighth century B. C. With introd. and additional notes by T. K. Cheyne. Second cheaper cd. N. Y. 1907. 446 S. 80. — [G. F. M.]

SMITH, W. R., Lectures on the religion of the Semites. First series. The fundamental institutions. New ed. N. Y. 1907. 507 S. 80. — [G. F. M.]

STAHN, HERMANN, Die Simson-Sage. Eine religionsgeschichtliche Untersuchung über Richter 13—16. Göttingen 1908. 81 S. Gr.-80.

THOMPSON, R. C., Assyrian Prescriptions for Diseases of the Head, s. AJSL XXIV, 4 (Juli 08) S. 323—353.

TOUTAIN, J., L'histoire des religions et le Totémisme à propos d'un livre réceut [Ch. Renel, Cultes militaires de Rome: les Enseignes. Lyon et Paris 1903], RHR LVII No. 3 (Mai.—Juni 1908), S. 333—354.

TOWNSEND, L. T., The deluge. History or myth. N. Y. 1907. 117 S. 120. — [G. F. M.]

WIENER, H. M., Hebrew Monotheism, s. BS LXXVII, Oct. 1907, S. 609—637. — [G. F. M.]

WOLF, N. S., The biblical doctrine of the heart, s. The Lutheran Quarterly XXXVIII, 2 April (1908), S. 197—209. — [G. F. M.]

April (1908), S. 197-209. - [G. F. M.]

### 7. Geschichte Israels.

BOSSE, A., Die chronologischen Systeme im Alten Testament und bei Josephus, s. MVAG 1908, 2, 76 S.

1908, 2, 76 S.

CALDECOTT, W. S., Solomon's Temple. Its history and its structure. Philadelphia 1907.
358 S. — [G. F. M.]

† CHEYNE, T. K., The Decline of the Kingdom of Judah, s. Nineth. Cent. Mai 1908, S. \$11-\$18.

FLEMING, J. D., Israel's golden age. The story of the united kingdom. (Handbooks for Bible classes and private students.) N. Y. 1907. 160 S. — [G. F. M.]

FORDE, G. M., Between Malachi and Saint Matthew. A simple History of the five centuries before the birth of Christ. 1907. 144 S. 80. — [G. F. M.]

† KENT; C. F., The Heroes and Crises of Early Hebrew History from the Creation to the Death of Moses (Historical Bible). New York 1908. 16 + 251 S. 120.

† LE GAC, Y., Les Inscriptions d'Assurnasirpal III, Roi d'Assyrie, 885—860 avant notre ère. Nouvelle édition des textes originaux d'après les Estampages du British Museum

† LE GAC, Y., Les Inscriptions d'Assurnasirpal III, Roi d'Assyrie, 385-860 avant notre ère. Nouvelle édition des textes originaux d'après les Estampages du British Museum

ère. Nouvelle édition des textes originaux d'après les Estampages du British Museum et les Monuments. Paris (P. Geuthner) 1908.

CLMSTEAD, A. T., Western Asia in the Days of Sargon of Assyria 722—705 B. C. A Study in Oriental History (Vol. II von Cornell Studies in History and Political Science). New York, Henry Holt and Company [auch zu haben bei George Bell and Sons, York House, Portugal St., Lincoln Inn, London] 1908. VII, 192. 8°.

PETERS, CARL, Ophir. Nach den neuesten Forschungen. Berlin 1908. 36 S. 8°.

† SCHMIDT, A., Nye Fund. De hetitiske Fund i Lilleasien. — Israelitiske Fund fra Esras og Nehemias' Tid. København 1908. 42 S. 8°.

THUREAU-DANGIN, FR., Sargon l'Ancien, s. OLZ 11 No. 7 (Juli 1908) Sp. 313—315.

† WRIGHT, C. H. H., Light from Egyptian Papyri on Jewish History before Christ London 1908. 8°.

8. Geographie Palästinas.

Geographie Palästinas.

KAUTZSCH, E., Nachruf Conrad Furrer. — I. Mitteilungen: MNDPV 08, Nr. 4 und 5. THOMSEN, P., Die englischen Ausgrabungen in Palästina (Forts.). - Kurze Mitteilungen. II. Nachrichten: Rechenschaftsbericht über das Vereinsjahr 1907. -

XIII. Allgem. Versamml. des DPV. — Rechnungsauszug für 1907.

PEF July 08. — Notes a. News. — Macalister, R. A. S., Eighteenth Quarterly Report on the Excavation of Gezer. — VINCENT, H., The Gezer Tunnel. — MASTERMAN, E. W. G., Notes of a Visit to Engedy, Masada, and Jebal Usdum. — Miss Gl. DICKSON, Notes on Palestinian Folklore (continued). — SPYRIDONIDIS, C. K., The Church over Jacob's Well. — Miss GL. DICKSON, A Jerusalem Christian Treatise on Astrology (continued). — Notes a. Queries.

EÖHMER, Aus dem Morgenlande 4. Mizpa, s. SS 1908 S. 355-358; 5. Gibea, s. SS 1908 S. 420-424.

BOHMER, J., Studien zur Geographie Palästinas bes. im Neuen Testament, s. ZNW 1908, Hest 3, S. 216—229.

† Cooke, S. A., The Expansion of Jerusalem, s. Exp 1908 (Juni) S. 556—565.

DALMAN, GUSTAF, Petra und seine Kelsheiligtümer. Mit 347 Ansichten, Planen, Grandrissen, Panoramen. Leipzig 1908. VIII, 364 S.

DUNNING, H. St., To-day in Palestine. N. Y. 1907. 8°. — [G. F. M.]

GRANT, ELIHU, The peasantry of Palestine. The life, manners and customs of the village. Boston 1907. 255 S. — [G. F. M.]

† JAUSSEN, A., Etudes bibliques. Coutumes des Arabes au pays de Moab. Paris 1908. VIII, 448 S. 8°.

KRAUSS. S., Divisions territoriales en Palestine. S. RÉLLVI No. 117 (Inli 1908) S. 67. 41.

VIII, 448 S. 80.

Krauss, S., Divisions territoriales en Palestine, s. RÉJ LVI No. 111 (Juli 1908) S. 27-41.

Margollouth, D. S., Cairo, Jerusalem and Damascus. Three chief cities of the Egyptian sultans. N. Y. 1907. 472 S. 80. — [G. F. M.]

Robertson, E., Notes on Javan II., s. JQR XX No. 80 (Juli 1908) S. 812-824.

† Smith, G. A., Jerusalem. The Topography, Economics and History from the Earliest Times to A. D. 70. 2 Bde. London 1908. 518+648 S. m. Karten u. Abbildgn. 80.

† SZCZEPANSKI, L., Nach Petra und zum Sidai. Zwei Reiseberichte nebst Beiträgen zur bibl. Geogr. und Geschichte. M. 2 Kartenskizzen (Veröffentlichgn. des bibl.-patriotischen Seminars zu Innsbruck. 2.). Innsbruck 1908. XX, 597 S. Gr. 80.

VINCENT, H., La troisième enceinte de Jérusalem (suite), s. RB V, 3 (Juli 08), S. 367-381.

VINCENT, H., Les fowlles anglaises à Gézer. Mosaïques byzantines. Timbres romains. Varia, s. RB V, 3 (Juli 08), S. 399-415.

WAD-EL-WARD, Gamahliel, Palestine through the eyes of a native. N. Y. and Chicago, 1907. 201 S. 120. — [G. F. M.]

#### 9. Archaologie.

COHEN, H., Some Notes on Resemblances of Hebrew and English Law, s. JQR XX

COHEN, H., Some Notes on Resemblances of Hebrew and English Law, s. JQR XX No. 80 (Juli 1908) S. 784—797.

† Gras, J., en A. de Visser, Beknopt handbook der Bijbelsche Archaeologie. Groningen 1908.

Lyon, D. G., Recent Excavation in Palestine, s. Harvard Theol. Review I, I Jan. (1908).

S. 70—96. — [G. F. M.]

MACMILLAN, K. D., Marriage among the Early Babylonians and Hebrews, s. PThR VI, 2 April (1908), S. 211—245. — [G. F. M.]

SAYCE, A. H., Recent Hittite Discoveries, s. The Review a. Expositor V, 2 April (1908), S. 161—168. — [G. F. M.]

#### 10. Aramaica.

A. J. et R. S., Épigraphie nabatéenne, s. RB V, 3 (Juli 08), S. 395—398. † DRIVER, S. R., An Aramaic Inscription from Syria, s. Exp 1908 (Juni), S. 481—490. HARTMANN, M., TIDE, s. OLZ 11 No. 7 (Juli 1908) Sp. 341 f. HERZ, N., The New Aramaic Papyri, s. ET XIX No. 11 (August 1908) S. 522.

HERZ, N., The New Aramaic Papyri, s. ET XIX No. 11 (August 1908) S. 522.
† HONTHEIM, J., Zu den neuesten jüdisch-aramäischen Papyri aus Elefantine, s. BZ 1908, 3, S. 245—261.

LAGRANGE, M.-J., Les nouveaux papyrus d'Éléphantine, s. RB V, 3 (Juli 08), S. 325—349.

LÉVI, ISRAEL, Encore un mot sur le texte araméen du testament de Lévi récemment découvert, s. RÉJ LV No. 110 (I. April 08), S. 285—287.
† NÖLDEKE, TH., Aramäische Inschriften, s. ZA 1908 (Juli), S. 375—388.

VINCENT, II., Amulette judéo-araméenne, s. RB V, 3 (Juli 08), S. 382—394.

#### 11. Judaica.

RS 16° Année. — Juillet 1908. HALÉVY, J., Recherches bibliques: Le prophète Zacharie S. 259—273; — Le livre de Joël S. 274—284; — Notes bibliques III: La légende du prophète Élie S. 285—293; — Six inscriptions sabéennes inédites S. 294—301; — Correspondance sumérologique S. 302—323; — Notes sumériennes S. 324—329; — Verbes composés sumériens(?) S. 330—338. — HROZNY, FR, Ninib und Sumer S. 339—354. — HALÉVY, J., Lettre à M. Fr. Hrozny S. 355 f.; — Nouvelles remarques sur l'inscription de Zakir S. 357—376; — Le vrai nom de Sargon I er S. 377—381; — Bibliographie S. 282—302.

sur l'inscription de Zakir S. 357-376; — Le vrai nom de Saigon 1-0. 377, — Bibliographie S. 382-393.

ABBOT, G. F., Israel in Europe. N. Y. 1907. 533 S. 80. — [G. F. M.]

ABRAHAMS, ISRAEL, A short history of Jewish literature from the fall of the Temple (70 C. E.) to the era of emancipation (1786 C. E.). N. Y. 1906 [1907]. — [G. F. M.]

† Babylonian Talmud. English Translation. Original Text edited, formulated, punctuated and transl. by Dr. M. L. RODKINSON. New ed. 10 Bde. London 1908. 80.

BACHER, W., Le livre d'Ezra de Schahin Schirazi, s. RÉJ LV No. 110 (1. April 08), S. 249-280.

BERR, GEORG, Schabbath. Der Mischnatractat "Sabbat" ins Deutsche übersetzt u. unter Rerücksichtigung des Verhältnisses zum Neuen Testament mit Anmerkungen verseher

Beer, Berücksichtigung des Verhältnisses zum Neuen Testament mit Anmerkungen versehen

(Ausgewählte Mischnatractate in deutscher Übersetzung hrsg. von PAUL France of Tübingen 1908. XII, 120 S. 80. BLAU, L., La récitation du Schema et de la Hastara, s. RÉJ LV No. 110 (1. April 08), S. 209-220. BÜCHLER, A., S. 798-811. The Blessing בתה ירושלים in the Liturgy, s. JQR XX No. 80 (Jali 1908). CHOTZNER, J., Hebrew humour, and other essays. N. Y. 1907. 186 S. 120. — [G. F. M.] Crémille. A., Un établissement juif à Marseille, au XVIII siècle (suite et fin, a. RE) CRÉMIEUX, A., Un établissement juif à Marseille, au XVII<sup>®</sup> siècle (suite et fin), a. RÉJ LVI No. 111 (Juli 1908), S. 99—123.

DARMESTETER, A., Les Gloses françaises de Raschi dans la Bible (suite et fin), a. RÉJ LVI No. 111 (Juli 1908), S. 70—98.

† FRIEDMANN, M., Barauha di-Mlecheth ha-Mischkan. Tannaitischer Kommentar sa den Vorschriften über den Bau des Heiligtums und das Lager Israels in der Wina. Kritisch beleuchtet u. erläutert. Progr. (Hebr.) Wien 1908. 98 S. Gr.-8°.

GROSS, H., I.a famille juive des Hamon; contribution à l'histoire des Juifs en Turquia, s. RÉJ LVI No. 111 (Juli 1908), S. 1—26.

HARRIS M. H., History of the mediaevel Jews; from the Moslem conquest of Spain to the discovery of America. N. Y. 1907. 320 S. — [G. F. M.]

HELLER, B., Le Mischlé Sindbad, source méconnue du fableau de Constant du Hamel, s. RÉJ LVI No. 111 (Juli 1908), S. 125—127.

LÉVI, ISRAEL, Les cinq écritures japhétites d'après le Midrasch hagadol, s. RÉJ LV No. 110 (1. April 08), S. 287—290.

LEVINE, E., A Geniza Fragment of Genesis Rabba, s. JQR XX No. 80 (Jahi 1908), S. 777—783. S. 777-783. MARGOLIOUTH, G., The Doctrine of the Ether in the Kabbalah, s. JQR XX Na. 80 (Juli 1908), S. 825—861.

PHILLIPSON, D., The Reform Movement in Judaism. N. Y. 1907. 590 S. 80. — [G.F.M.]

POZNANSKI, S., Sur les deux lettres de l'époque du dernier exilarque, s. RÉJ LV Na. 180 (1) April 08) S. 244.248 (1. April 08), S. 244-248. (1. April 08), S. 244—248.

POZNANSKI, S., Nouveaux renseignements sur Abou-l-Faradj Haroun ben al-Faradj et ses ouvrages, s. RÉJ LVI No. 111 (Juli 1908), S. 42—69.

RAPAPORT, S., Tales and maxims from the Midrash. N. Y. 1907. 264 S. 8°. — [G. F. M.]

RÉGNÉ. JEAN, Étude sur la condition des Juifs de Narbonne du V° au XIV° siècle (suite), s. RÉJ LV No. 110 (1. April 08), S. 221—243.

REINACH, TH., Note sur Josèphe, s. RÉJ LVI No. 111 (Juli 1908), S. 124f.

† RODKINSON, M. L., The History of the Talmud from the Time of its Formation, about 200 b. C., to the Present Date. London 1908. 450 S. 8°.

SCHECHTER, SOLOMON, Studies in Judaism. Second series. Philadelphia 1908. 363 S. — [G. F. M.] SCHECHTER, SOI — [G. F. M.] — [G. F. M.]

SCHWAB, M., Documents provenant de la Gueniza du Caire, s. RÉJ LVI No. 111 (Juli 1908), S. 127—130.

SEGAL, M. H., Mišnaic Hebrew and its Relation to Biblical Hebrew and to Aramaic, s. JQR XX No. 80 (Juli 1908) S. 647—737.

SILBERSTEIN, S. J., Remedial laws for deserted wives. Proved by the real spirit of the written laws of Moses, as well as of the oral laws of Judaism, the Talmud and rabbinical translations. Also a thesis upon Chaliza. N. Y. 1907. 62 S. 80. — [G. F. M.]

STRACK, H. L., Einleitung in den Talmud. 4. neub. Aufl. Leipzig 1908. VIII, 182 S. 81.

Talmud, der babylonische, m. Einschluß der vollständigen Mišnah. Hrsg. nach der 1. zensurfreien Bombergschen Ausg. (Venedig 1520—23), nebst Varianten der spätzen. Talmud, der babylonische, m. Einschluß der vollständigen Misnah. Hrsg. nach der
 zensurfreien Bombergschen Ausg. (Venedig 1520-23), nebst Variantem der späteren
 S. Lorja, J. Berlin, J. Sirkes u. aa. revidierten Ausge. n. der Münchener Talmudhandschrift, möglichst sinn- u. wortgetreu übers. u. m. kurzen Anmerkgn. versehen
 v. I.Azarus Goldschmidt. VIII. Bd. 3. Lfg. Der Traktat Menachoth (v. den Speisopfern).
 I. Hälfte. Leipzig 1908. S. 405-600. Lex.-80.
 † Zuckermandel, M. S., Tosefta, Mischna u. Boraitha in ihrem Verhältnis zu einander,

